







# ঐতিহাসিক-রহস্য ।

## প্রথম ভাগ ।

শ্রীরামদাস সেন প্রণীত

ও

অনিমাইচরণ শুখোপাধ্যায় কর্তৃক প্রকাশিত ।

Not to invent, but to discover, \* \* \*  
has been my sole object; to see correctly, my sole endeavour."—LUDWIG FEUERBACH.

## কলিকাতা ।

শ্রীযুক্ত পঞ্চরঞ্জন বসু কোং, বছবাজারস্থ ২৪৯ লংখ্যক  
তবনে ষ্ট্যান্ডেপ্ল ঘন্টে মুদ্রিত ।

সন ১২৮১ মাল ।



## उद्घाटनव्रत

१०८५४

प्रणिष्ठा भवता रवान् गम्यते शोड़िव-भट्टोवदापक

शोषो तमनार महोदय

श्रीकरकमलोपालं

दत्यनिविनयादुपचृतं

यन्यकारेण ।



THIS WORK  
IS DEDICATED  
TO  
PROFESSOR MAXMÜLLER  
AS A TESTIMONY OF RESPECT AND ADMIRATION

BY  
THE AUTHOR.

—  
1874.



## বিজ্ঞাপন ।



“ঐতিহাসিক-রহস্য,” প্রথম ভাগ, মুদ্রিত ও প্রকাশিত হইল। ইহার মধ্যে ভাগবত-সম্বন্ধীয় সমালোচনা রহস্য-সম্বর্তে ও অপর প্রস্তাবগুলি সমূদয় “বঙ্গদর্শনে” প্রকাশিত হইয়াছিল। আমার পরম সুস্থদ বঙ্গদর্শনের শ্঵েতাংশু সম্পাদক শ্রীমৃত বাবু বঙ্গমচন্দ্র চট্টোপাধ্যায় অহোদয়ের অভ্যরণ্ধক্রমে আমি এই প্রস্তাবগুলি বঙ্গদর্শনে পরিক্রম ও বঙ্গায়াস স্বীকার করত নানা বিধি প্রাচীন সংস্কৃত ও ইংরাজী গ্রন্থ হইতে সংকলন করিয়া রচনা করিয়ে দেখাইয়ে আছি। এবং কতিপয় স্বাক্ষরের বিশেষ উদ্দোগে প্রস্তাব-নিচয় সংশোধনার স্বতন্ত্র পুস্তকাকারে প্রকাশ করিলাম।

“ভাগবতবর্ণের-পুরাতত সমালোচনা” এবং “ঘহাকবি ক্ষালিদাস” ইতিখুর্বে কুঠি পুস্তকাকারে বিবা মূল্যে বিতরণের জন্য মুদ্রিত হইয়াছিল, তাহা ও এই প্রমৃত মধ্যে এবারে সংশোধনার স্বতন্ত্র প্রকাশ করা গেল।

ইহার পরিশিক্ষে আমার কোন কোর প্রবন্ধের প্রতিবাদ করিয়া যাইছারা লেখকী ধারণ করিয়াছিলেন,

ତୀହାଦିଗକେ ସେ ପ୍ରତ୍ୟାନ୍ତର ଅଦାନ କରିଯାଛି ତାହାଇ ପୁନମୁଦ୍ରିତ ହଇଲ । ଏକ୍ଷଣେ ଆଚାର-ପୂର୍ବାନ୍ତ-ପ୍ରିୟ ପାଠକ ମହୋଦୟଗଣ ଏହି କ୍ଷୁଦ୍ର ଗ୍ରନ୍ଥଖାନି ଏକ ଏକବାର ଆଶ୍ରୋପାନ୍ତ ପାଠ କରିଲେ ପରିଶ୍ରମ ସଫଳ ବୋଧ କରିବ ।

ପରିଶେଷେ କ୍ରତୁଜ୍ଞତା ସହକାରେ ସ୍ଥିକାର କରିତେଛି ସେ  
ଆମାର ଅଧ୍ୟାପକ ମହାଭାରତ-ଅମ୍ବବାଦକ ଓ “ଅକାଳ-  
କୁତୁମ୍ବ”-ଏହିକାର ପଣ୍ଡିତ କାଳୀବର ବେଦାନ୍ତବାଗୀଶ ମହା-  
ଶର ପୌଡ଼ିର ବୈଷ୍ଣବାଚାର୍ଯ୍ୟବଳ୍ଲେର ଗ୍ରହାବଳୀର ବିବରଣ  
ଲିଖିବାର ସମୟ ଆମାର ବିଶେଷ ସାହାଯ୍ୟ କରିଯାଇଛେ;  
ତାହାର ପ୍ରସ୍ତରେ ଏହି ପ୍ରବନ୍ଧଟି ମଙ୍ଗଲିତ ହିଯାଇଛେ ।

বহুরমপুর । }  
১ বৈশাখ, ১২৮১ সাল । }

# সূচি-পত্র ।



|                                              |     |     |     |     |     |     |
|----------------------------------------------|-----|-----|-----|-----|-----|-----|
| ভারতবর্ষের পুরায়ত্ব সমালোচন                 | ... | ... | ... | ... | ... | ... |
| মহাকবি কালিদাস                               | ... | ... | ... | ... | ... | ২৩  |
| বরকুচি                                       | ... | ... | ... | ... | ... | ৫৫  |
| শ্রীহর্ষ                                     | ... | ... | ... | ... | ... | ৬৫  |
| হেমচন্দ্ৰ                                    | ... | ... | ... | ... | ... | ৭৭  |
| হিন্দুদিগের নাট্যাভিনয়                      | ... | ... | ... | ... | ... | ৮৭  |
| বেদ প্রচার                                   | ..  | ... | ... | ... | ... | ১০৯ |
| গোড়ীয় বৈষ্ণবাচার্যবন্দের গ্রন্থাবলীর বিবরণ | ..  | ... | ... | ... | ... | ১২৫ |
| শ্রীমন্তাগবত                                 | .   | ..  | ... | ..  | ... | ১৫৫ |
| ভারতবর্ষের সঙ্গীত-শাস্ত্র                    | ... | ... | ... | ... | ... | ১৬১ |
| পরিশিষ্ট                                     | ... | ... | ... | ... | ... | ১৯৩ |





---

# ভারতবর্ষের পুরাবৃত্ত সমালোচন।

---

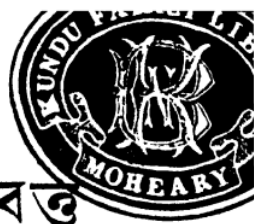
Let all the ends thou aim'st at be thy country's !

SHAKESPEARE.

---

মাতর্ডারতভূমি ! সর্বস্মৃতম্যাত্মঃ প্রস্তুতিঃপুর।  
দ্রুমাধিললোকবিশ্বতমভূমিদ্যাযশোভিষন্দা ।  
যাতান্তে দিবসান্তথা সুখময়ঃস্মৃতাম ! তামসাম্প্রত্যম  
হা হা ! কস্য ন মানসং বদ মহাশোকাযুধো মজ্জতি ॥ ১ ॥ —পদ্মমালা ।

---



# ভারতবর্ষের পুরাবৃত্ত

সমালোচন\* ।

প্রথম অধ্যায় ।

ভারতবর্ষের প্রকৃত ইতিহাস নাই, একথা সকলেই মুক্তকঠী স্বীকার করিয়া থাকেন। আচীন রোমক এবং গ্রীকগণ পুরাবৃত্ত রচনায় অতীব মিশ্রণতা প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন; কিন্তু হিন্দুরা কাব্যপ্রিয়, তাহারা প্রকৃত ঘটনা সমূহ অলৌকিক বর্ণনায় এত পরিপূর্ণ করিয়াছেন যে তাহা হইতে সারভাগ উদ্ভৃত করা দূর-পরাহত। ইতিহাস-নিচয় গঢ়ে রচনা করাই বিধেয়, পঢ়ে কোন প্রস্তাৱ রচিত হইলে তাহা নানা অলঙ্কারে ভূষিত করিতে হয়, স্বতুরাং তাহা অতুক্তি দোষে দূষিত হইয়া থাকে। হিন্দুরা অভিধান, চিকিৎসাশাস্ত্র, ইতিহাস প্রভৃতি যে সকল প্রস্তাৱ গঢ়ে রচনার যোগা,

---

\* লঘু ভারত। কলৌতিহাস - ১১২ খণ্ড। ঔগোবিন্দকান্ত বিদ্য-  
ভূযণ প্রণীত। বোয়াগিয়া ও তমোঘৰ ষষ্ঠে মুদ্রিত।

তাহা সমুদায় কঠস্থ রাখিবার জন্য শ্বেতে রচনা করিয়া গিয়াছেন। গঢ়ে যে সকল বিষয় সর্বসাধারণের পক্ষে সুগম হয়, পঢ়ে তাহা হয় না। পূর্বান্নিচয় আমাদিগের প্রাচীন ভারতবর্ষের ইতিহাস। তাহা এত অসার, অঘোতিক এবং কাঞ্চনিক বিবরণে পরিপূর্ণ যে, তাহার মধ্য হইতে অগুমাত্র সত্য পাওয়া যায় কি না সন্দেহ, এবং পূর্বান্নের পরম্পর মতভেদ ও অনৈক্য থাকা অযুক্ত তাহাতে কোন প্রকারে বিশ্বাস হইবার পথ নাই। হিন্দুরা অকৃত ইতিহাস রচনা প্রণালী জানিতেন না বলিয়া আমরা মহাবীর ও পশ্চিতগণের জীবনচরিত সংগ্রহ করিতে পারি নাই। চৈতন্যদেব, জয়দেয় গোক্ষামী, গৌড়েশ্বর সেন রাজগণ আমাদিগের দেশে কয়েক শত বৎসর হইল বর্তমান ছিলেন, কিন্তু আমরা তাহাদিগের জীবনচরিত সংক্রান্ত জ্ঞাতব্য বিষয় কিছুই অবগত নহি।

প্রাচীন লেখকগণ একজন সাধারণ ক্ষত্রিয় রাজা কেও “সাগরাম্বরা ধরণীমণ্ডলের অধীশ্বর” বলিয়া বর্ণনা করিয়াছেন। বেদব্যাস যদি একালে জীবিত থাকিতেন তাহা হইলে মহারাজী বিষ্টারিয়া ও ইংরাজ জাতির কিরণ প্রতাপ বর্ণনা করিতেন, তাহা বলিতে পারি না।

ভারতবর্ষের পুরাহৃত পর্যালোচনা করিতে হইলে অথবে “খণ্ডসংহিতার” উল্লেখ করা কর্তব্য। খণ্ডের গ্রাম প্রাচীন গ্রন্থ ভূমণ্ডলে নাই। বেদে মানবজাতির রচনাকুসূম অথব প্রমুক্তি হইয়াছিল, এ জন্য হিন্দুরা চতুর্বেদ চতুর্মুখ ব্রহ্মার রচিত বলিয়া ঘথোচিত সম্মান করিয়া থাকেন, এবং এজন্যই জর্মনদেশোন্তর সর্বশাস্ত্রদশী মহামহোপাধ্যায়গণ একমাত্র বেদাধ্যয়নে জীবন অতিবাহিত করিতেছেন। বৈদিক গ্রন্থ চারি অংশে বিভক্ত—চন্দ, মন্ত্র, ব্রাহ্মণ এবং স্তুতি। ইয়ু-রোপীয় ভাষাতত্ত্ববিদ মাক্ষমূলর ছির করিয়াছেন যে, চন্দঃ ভাগ ১২০০ হইতে ১০০০, মন্ত্র ভাগ ১০০০ হইতে ৮০০, ব্রাহ্মণ ভাগ ৮০০ হইতে ৬০০, এবং স্তুতি ভাগ ৬০০ হইতে ২০০ শ্রীষ্টাদের পূর্বে রচিত হইয়াছে। এই চারি অংশের রচনা পরম্পর বিভিন্ন। ছন্দোভাগে ভারতবর্ষীয় সমাজের শৈশবাবস্থার প্রতিকৃতি ও বৈদিক ধর্মের অসম্পূর্ণতা, এবং মন্ত্রভাগে বৈদিক উপাসনার সম্পূর্ণত্ব লক্ষিত হয়। ব্রাহ্মণ ভাগে উপাসনার বিবিধ অঙ্গ প্রত্যঙ্গ, এবং স্তুতি ভাগে বেদার্থ প্রকাশক ব্রাহ্মণ সম্বন্ধীয় শুহু কথা সকল প্রকাশিত হইয়াছে। এই সমুদয় অংশ “শ্রতি” নামে প্রসিদ্ধ মন্ত্র ভাগ পঞ্চে, ও ব্রাহ্মণ ভাগ গঞ্চে রচিত।

বৈদিক মন্ত্র বা সংহিতা ভাগ ইন্দ্র, অগ্নি, বুরুণ,  
উষা, মুকুৎ, অশ্বিনীকুমার, সূর্য, পূষা, কর্ত্তা, মিত্র প্রভৃতি  
দেবতার স্তোত্র পরিপূর্ণ। ঋথেদসংহিতা আলো-  
চনায় অবগত হওয়া যায়, আর্ষ্যেরা মধ্য এসিয়া হইতে  
আগমন করিয়া ভারতবর্ষের আদিমবাসী দশ্য, রাক্ষস,  
অশুর, বা পিশাচ প্রভৃতি কুঞ্জবর্ণ বর্বরজাতিদিগকে  
পরাস্ত করিয়াছিলেন। তাহারা অতীব সাহস সহ-  
কারে আর্যগণের সহিত যুদ্ধ করিয়াছিল। সন্দর নামক  
তাহাদিগের জন্মেক প্রধান সেনাপতি একশত নগরীর  
অধিপতি হইয়া পরম সুখে পার্বতীয় প্রদেশে ৪০ বৎসর  
পর্যন্ত বাস করিয়াছিল। আর্যগণ ভারতবর্ষীয় নিবিড়  
অরণ্যমালা অগ্নি সংযোগস্থারা ক্রমে ভস্মসাঙ্ক করত  
প্রাচীন অসভ্য জাতিদিগকে পরাস্ত করিয়াছিলেন।  
তাহারা প্রথমে কুবিকার্য দ্বারা উদর পোষণ করিতেন,  
এবং বেঙ্গাইন আরবগণের ঘায় দেশে দেশে পর্যটন  
করিতেন। তাহাদিগের কোন নির্দিষ্ট বাসভূমি ছিল না।  
মেষ পালন ও পশুহনন তাহাদিগের প্রধান ব্যবসা ছিল,  
এবং দৈনিক কার্য সমাধা করণানন্দের কিঞ্চিৎ অবকাশ  
পাইলেই বেদ রচনায় প্রয়ত্ন হইতেন। যুদ্ধাদি উপস্থিত  
হইবামাত্র বল্কল ও যুগচর্ম পরিধান করত অঙ্গ লইয়া  
অকুতোভয়ে বর্বরজাতির সহিত মহাসমরে নিযুক্ত

হইতেন। পরে ক্রমে হৃষিকার্য্যের উন্নতি সহকারে নগর নির্মাণ আরম্ভ হইল। তাঁহারা পোতারোহণে নানা দেশ হইতে ব্যবহারোপযোগী বাণিজ্য সামগ্ৰী আনয়ন করিতে আরম্ভ করিলেন এবং ভারতবর্ষের ক্রমে ক্রমে উন্নতি হইতে লাগিল; ভীষণশাপদপূর্ণ অরণ্যানি সকল পরিষ্কৃত হইয়া জনপদের আবাস ভূমি হইয়া উঠিল। ঋথেদসংহিতার প্রথম অষ্টক, সপ্তদশ অন্ধবাক, অষ্টম বর্গের প্রথম স্থত্রে লিখিত আছে, তুগ্রাজ দ্বীপবাসী কোন শক্র কর্তৃক উৎপীড়িত হওয়াতে তাঁহার দমনার্থ তৎপুত্র ভুজ্যকে স্বসজ্জিত রণ-পোতারোহণে প্রেরণ করেন, কিন্তু প্রবল ঝটিকায় পোত সমুদ্রমগ্ন হইয়া যায়, এবং কুমার ভুজ্য মহাকক্ষে প্রাণধারণ করিয়া উপকূলে নীত হয়েন; এতৎপ্রমাণে স্পষ্ট বোধ হইতেছে যে, আর্যগণ ফিনিসিয়ানদিগের পুর্বে পোত-নির্মাণ-কৌশল অবগত ছিলেন। তাঁহারা প্রথমে সপ্তসিঙ্গু অর্থাৎ পঞ্চাব রাজ্য বাস করিতেন। “মন্ত্রসংহিতা” পাঠে অবগত হওয়া যায়, কিছুকাল তাঁহারা তথায় অবস্থিতি করিয়া সরস্বতী নদীর পরপারে দক্ষিণ ও পূর্বদিকে যাত্রা করিয়াছিলেন; এই সময় তাঁহা-দিগের দ্বারা বহুসংখ্যক অসভ্য আদিমবাসিগণ সমরে প্রাজিত হইয়া স্ব স্ব আবাস ভূমি পরিত্যাগ করিয়া-

ছিল। প্রথমে তাঁরা সরস্বতী হইতে গঙ্গার উপকূলস্থ  
ব্রহ্মৰ্ভি বেশে বাস করত মধ্যদেশাভিমুখে ঘাতা করি-  
লেন, এবং ক্রমে ক্রমে ভারতবর্ষ আর্যাগণের বাসস্থল  
হইয়া উঠিল। ইতিপূর্বে কোন জাতিভেদ ছিল না ;  
পরে সভ্যতার হৃক্ষি সহকারে বৈদিক মহর্ষিগণ ঝঁপ্টে  
পুরুষস্থত্তে আক্ষণ ক্ষত্রিয়, বৈশ্য, শূদ্র, চতুর্বর্ণের উৎ-  
পত্তি প্রকাশ করিলেন। মহসংহিতায় অতোক বর্ণের  
কর্তব্য ও উপায় দেবতার বিষয় সবিস্তার লিখিত  
হইয়াছে। বেদ ও মহসংহিতা পাঠে ভারতবর্ষের  
আচীন অবস্থা এবং নৃপতিগণের রাজ্যশাসনপ্রণালী  
কিছুই উত্তম রূপে জ্ঞাত হওয়া যায় না। বালুীকির  
“রামায়ণ” অতি আচীন গ্রন্থ, ইহাতে রাম রাবণের যুদ্ধ  
এবং ভারতবর্ষের আচীন বিবরণ ও কিঞ্চিৎ কিঞ্চিৎ সং-  
গৃহীত হইয়াছে। “মহাভারত” কুকুরাণবগণের যুদ্ধ-  
ব্রতান্ত ও বহুজনপদের বিবরণে পরিপূর্ণ। এ সময়  
হিন্দুগণ সভ্যতার উচ্চাসনে আরোহণ করিয়াছিলেন।  
হিন্দুগণের যুদ্ধবিদ্যা, রাজ্যশাসনপ্রণালী, শিশুনৈপুণ্য  
অভ্যন্তর উত্তম পরিচয় মহাভারতে প্রাপ্ত হওয়া যায়।  
ইন্দ্রপ্রস্ত্রের সুচাক প্রাসাদবর্ণনা হিন্দু আবাল বৃক্ষ  
বনিতা, সকলেই অবগত আছে। বিপুল অর্থ ব্যয়  
করিয়া পাণবেরা স্বীয় রাজধানী নির্মাণ করিয়াছিলেন।

কথিত আছে, পুরোচন নামক যবন (গ্রীক) জতুগৃহ নির্মাণ করে, এবং সৈনিক কার্য্যেও এই সকল শক, যবন, কাম্বোজ, পারদ, পশ্চিম অভূতি ভিন্ন জাতিগণ নিয়োজিত ছিল। ইন্দ্রপ্রস্থ আধুনিক দিল্লীর এক ক্রোশ ব্যবধানে পুরাণ কেল্যা নামক হর্গ সন্ধিকটে ছিল। এছানে এক্ষণে মুসলমান নৃপতিগণের নগরীর ভগ্নাবশেষে পুরিত রহিয়াছে। হিন্দু ভূপতিগণের আসাদাদির কিছু মাত্র চিহ্ন দেখিতে পাওয়া যায় না। কালে এই মহাতেজা কুকপাণবদিগের কীর্তিকলাপ একেবারে লোপ হইল। এক্ষণে বেঁধ হইতেছে—

“ ভীম্য দ্রোণ কর্ণ বৌরে, কে জানিত যুধিষ্ঠিরে,

যদি ব্যাস না বর্ণিত গানে । ”

## দ্বিতীয় অধ্যায় ।



পুরাণে কোন কোন হিন্দু নৃপতির বর্ণনা দৃষ্ট হয়। “আমন্ত্রাগবত” ও “বিশুপুরাণে” শুদ্ধরাজা অন্দবৎশাস্ত্র নৃপতিগণের সংক্ষিপ্ত বিবরণ প্রাপ্ত হওয়া যায়। উক্ত পুরাণের ভবিষ্যদ্বাণী-স্মরণ লিখিত আছে, “মহানন্দির ঔরসে ও শুদ্ধানীর গর্ভে মহাবীর্যবান্ত কুমার মহাপদ্ম নন্দির জন্ম হইবে। তাঁহার সময় হইতে ক্ষত্রিয় ভূপালগণের অবনতি ও ক্রমে ক্রমে ভারত রাজ্য শুদ্ধ নৃপবর্গের করকমলস্থ হইবেক। তিনি স্বীয় অসাধারণ শোর্ধ্য, বীর্য প্রভাবে একচ্ছত্র ধরণীমণ্ডলে অধীশ্বর হইয়া দ্বিতীয় ভার্গবের ন্যায় রাজ্য শাসন করিবেন। তাঁহার সুমাল্য প্রভৃতি অষ্টপুত্র জন্মগ্রহণ করিয়া এক শত বৎসর পৃথিবী শাসন করিবে। কৌটিল্য নামক জনৈক ভ্রান্তের ক্রোধ-ভৃতাশন প্রদীপ্ত হইয়া এই নব অন্দবৎশ ধৰ্ম হইবে এবং তৎকর্তৃক মৰ্য্য বংশীয় নৃপতি চন্দ্রগুপ্ত পাটলীপুর্ণের সিংহাসন প্রাপ্ত হইবেন।” “বৃহৎকথা” নামক গ্রন্থে পাটলীপুর্ণের ও যোগানন্দের বিবরণ সংগৃহীত হইয়াছে। এই গ্রন্থ ১০৫৯ খ্রীঃ অঃ সোমদেব ভট্ট কাশ্মীরাধিপতি হর্ষদেবের পিতামহীর

মনোরঞ্জনার্থ রচনা করেন। বিশাখদত্ত “মুদ্রারাক্ষস” নামক নাটকে, চাণক্য পণ্ডিতের অসাধারণ বুদ্ধি-প্রভাবে চন্দ্রগুণের পাটলীপুর্ভের সিংহাসনারোহণ ও নন্দবৎশের ধৃৎস এবং রাক্ষসের প্রভুপরায়ণতার অতি উত্তম বর্ণন করিয়াছেন। চন্দ্রগুণ মহানন্দের মুরানাহী নীচজাতীয়া দাসী-গর্তে জন্মগ্রহণ করেন। অগ্ধদেশসহ পাটলীপুর অগরী ইঁহার রাজধানী ছিল। মুদ্রারাক্ষসে পাটলীপুরের অপর নাম ‘কুসুমপুর’ লিখিত আছে। “বায়ুপুরাণের” মতানুসারে কুসুমপুর বা পাটলী-পুর, অজাতশত্রুর পৌত্র রাজা উদয় কর্তৃক নির্মিত হইয়াছিল, কিন্তু “মহা-বৎশের” বর্ণনানুসারে উদয় অজ্ঞাতশত্রুর পুত্র ছিলেন। এই অগরী শোণ বা হিরণ্যবাহু নদ-তীরে স্থাপিত ছিল।\* স্বতরাং আধুনিক পাটনা, প্রাচীন পাটলীপুর নামের অপভ্রংশ মাত্র। অথমাবস্থায় চন্দ্রগুণ পঞ্চাবে অবস্থিতি করিতেন, ও এই অদেশে তক্ষশিলানিবাসী চাণক্য পণ্ডিতের সহিত তাঁহার সৌহার্দ হইয়াছিল। চন্দ্রগুণ অগণ্য হিন্দু-মৃপতিগণের সহযোগে আলেকজণ্টার গ্রীক সৈন্য গণকে এককালে ভারতবর্ষের শেষ সীমা হইতে

---

\* শোঙ্গ হিরণ্য বাহুঃস্যাঃ ইত্যমরকোষঃ।

ଦୂରୀଭୂତ କରିଯାଇଲେନ । ହିନ୍ଦୁ-ଭୂପାଳବର୍ଗେର ଏକତା ନିବନ୍ଧନ ଆଲେକ୍ଜଣ ଓରେର ନ୍ୟାଯ ଦିଅିଜରୀ ବୀର ଭାରତ-ବର୍ଷେର କୋନ ପ୍ରଧାନ ନଗରାଧିକାର କରିତେ ପାରେନ ନାହିଁ । କେବଳ ପଞ୍ଚାବେର କିଯଦଃଶ ମାତ୍ର ଜୟ କରିଯାଇଲେନ । ଚନ୍ଦ୍ରଶୁଣ୍ଡ ପାଟଲୀପୁଣ୍ଡେର ସିଂହାସନାରୋହଣ କରିଲେ ଚାଣକ୍ୟଙ୍କେ ଅଧାନ ଅମାତ୍ୟ ପଦାଭିଷିକ୍ତ କରେନ । ତ୍ାହାର ଉପଦେଶ ଭିନ୍ନ ସହସ୍ର କୋନ କାର୍ଯ୍ୟ ହୁକ୍ଷେପ କରିତେମ ନା । ମହାବୀର ଆଲେକ୍ଜଣ ଓରେର ଯୁଦ୍ଧାର ପର ତ୍ାହାର ଅଧାନ ସେନାପତି ସିଲ୍ୟୁକ୍ୟ ସିରିଯା ହିତେ ବଞ୍ଚିଲେନ ଯାହାରେ ଚନ୍ଦ୍ରଶୁଣ୍ଡଙ୍କେ ଦମନ କରଣାର୍ଥ ମଗଧ-ଭିମୁଖେ ଯାତା କରିଯାଇଲେନ । କିନ୍ତୁ ଚନ୍ଦ୍ରଶୁଣ୍ଡ ଅସୀମ ସାହସ ସହକାରେ ତ୍ାହାର ଗତି ଅବରୋଧ କରାଯାଇଲା ତିନି ସମେଯ ଆର୍ଯ୍ୟଭୂମି ପରିତ୍ୟାଗ କରେନ, ଏବଂ ଅବଶେଷେ ଚନ୍ଦ୍ରଶୁଣ୍ଡଙ୍କେ ସହିତ ସନ୍ଧି ସ୍ଥାପିତ ହୀର । ତ୍ାହାର ଏକଟି ରୂପଲାବଣ୍ୟବତୀ ଦୁହିତାକେ ଚନ୍ଦ୍ରଶୁଣ୍ଡଙ୍କେ ସହିତ ବିବାହ ଦିଲେନ । ଚନ୍ଦ୍ରଶୁଣ୍ଡ ସବନକନ୍ୟା ସାଦରେ ଗ୍ରହଣପୂର୍ବକ ବିବାହ କରାତେ ହିନ୍ଦୁ ଅନ୍ତକାରଗଣ ତାହା ଲିପିବନ୍ଧ କରେନ ନାହିଁ ; କିନ୍ତୁ ଗ୍ରୀକ ପୁରାଣ-ଲେଖକ ଦ୍ରାବୀଏ ଏ ବିଷୟ ପ୍ରକାରାନ୍ତରେ ଉଲ୍ଲେଖ କରିଯାଇଛେ । ମେଗାଛିନିସ୍ ଗ୍ରୀକ ରାଜ-ଦୂତ ସ୍ଵରୂପ ପାଟଲୀପୁଣ୍ଡେ ଅବଶ୍ଵିତ କରିତେନ । ତ୍ାହାର ଦ୍ୱାରାଯା ଗ୍ରୀକଗଣେର ସହିତ ଚନ୍ଦ୍ରଶୁଣ୍ଡଙ୍କେ ବକୁଳ କ୍ରମେ ବକ୍ରମୂଳ

হইয়াছিল। চন্দ্রগুপ্ত বাবিলন নগরীতে সিঙ্গাকসের সমীপে সর্বদা বহুমূল্য উপহার প্রেরণ করিয়া তাহাকে সন্তুষ্ট করিতেন। এ বিষয় স্মৃত্যাত যখন ইতিহাস-লেখক জঙ্গি প্লুতার্ক, আরিয়ান প্রভৃতি স্ব স্ব ইতিহাসে লিখিয়া গিয়াছেন। চন্দ্রগুপ্ত তৎকালে ভারত-বর্ষীয় সকল নৃপতির শিরোরত্নস্ফুরণ ছিলেন। তিনি ২৪ বৎসর রাজ্য শাসন করিয়া লোকান্তর গমন করেন। তাহার পুত্র বিন্দুসার ২৯১ খ্রীঃ পূঃ রাজ্যাভিষিক্ত হয়েন। তাহার রাজ্যকালে গ্রীকরাজদূত থোনিসস্, নৃপতি টলমি ফিলেডেলফস কর্তৃক প্রেরিত হইয়াছিলেন। ২৮০ খ্রীঃ পূঃ বিন্দুসার স্বীয় উপযুক্ত তনয় অশোকবর্জনকে তক্ষশিলায় নিয়োজিত করেন। তিনি ‘থস’ নামক অসভ্য জাতিদিগকে পরাজিত করিয়া তাহার পিতার আজ্ঞাস্মারে উজ্জয়িনীর শাসনকর্ত্তার পদ প্রাপ্ত হইলেন। ২৬০ খ্রীঃ পূঃ বিন্দুসারের মৃত্য হইল; এবং অশোক রাজ্যলোভে অন্ধ হইয়া তাহার সহোদর তিয়া ভিন্ন সকল ভাতাকে বিনাশ করত মগধাধিপতি হইয়া নিষ্ঠ-পটকে রাজ্য শাসন করিতে লাগিলেন। এই নিষ্ঠুর কার্য্য করায় তাহাকে সকলে “চণ্ডাশোক” বলিত। মহাবৎশে লিখিত আছে, ইনি তিনি বৎসরকাল যাবৎ হিন্দুধর্মে প্রবল বিশ্বাস অস্মারে প্রত্যহ ৬০,০০০ রুপ্তি সহস্র ব্রাক্ষণ

ଭୋଜନ କରାଇଲେନ । ଅଶୋକ ବୌଦ୍ଧତିଗଣେର ସହିତ ସର୍ବଦା ଧର୍ମ ବିଷୟକ ତର୍କ ବିତର୍କ କରାତେ ହିନ୍ଦୁଧର୍ମ ପରିତ୍ୟାଗ କରିଯା ବୌଦ୍ଧଧର୍ମାବଳସ୍ଥୀ ହଇଲେନ, ଏବଂ ପ୍ରତାହ ୬୦,୦୦୦ ମାତ୍ର ସହାୟ ଭାଙ୍ଗଣେର ପରିବର୍ତ୍ତେ ୬୪,୦୦୦ ବୌଦ୍ଧ ଶୁକକେ ଅତୀବ ଭକ୍ତିସହକାରେ ଭୋଜନ କରାଇଲେନ । ବୌଦ୍ଧ ଧର୍ମ ପ୍ରଚାର କରିତେ ତିନି ଶ୍ଵାନେ ଶ୍ଵାନେ ଆଚାର୍ୟବର୍ଗକେ ପ୍ରେରଣ କରିତେ ଲାଗିଲେନ, ଏବଂ କିଯ୍ୟକାଲେର ମଧ୍ୟେ ହିନ୍ଦୁ-ଧର୍ମ କ୍ରମେ ତିରାଇତି ହଇଲ ଏବଂ ବୌଦ୍ଧଧର୍ମର ବିଶେଷ ସମୁଦ୍ରତି ହଇତେ ଲାଗିଲ । କଥିତ ଆଛେ ତିନି ୮୪,୦୦୦ ବିହାର ଏବଂ କୌରିକୁଣ୍ଡର ଭାରତବର୍ଷେ ମନ୍ଦିର ନିର୍ମାଣ କରିଯାଇଲେନ । ଆମରା କାଶୀ, ପ୍ରାୟାଗ ଏ ଏ ଦିଲ୍ଲୀତେ ତାହାର ସ୍ତର୍ମୁଖି ଦର୍ଶନ କରିଯାଇଛି । ଏକ ଏକ ଧର୍ମ ପ୍ରକାର ନିର୍ମିତ ସୁଦୀର୍ଘ ସ୍ତରେ ଅନ୍ତେ, ପାଲି ଭାଷାଯି ପଶୁହିଂସା ନିବାରଣ ଧର୍ମଶାଲା ସଂস୍ଥାପନ, ବୌଦ୍ଧଧର୍ମ ପ୍ରଚାର, ଅଭୃତ ମନ୍ଦିର ପ୍ରତି ପ୍ରଜାବର୍ଗେର ପ୍ରତି ନୃପତି ଅଶୋକର ଆଜ୍ଞା ଖୋଦିତ ରହିଯାଇଛେ । ଅଶୋକକେ ପ୍ରଜାଗଣ ଅସୀମ ଭକ୍ତି କରିତ ଏବଂ ତିନି ତାହାଦିଗକେ ପୁତ୍ରବନ୍ଦ ପ୍ରତିପାଳନ କରିଲେନ । ତାହାର ସମୟେ ଭାରତବର୍ଷେ ସଂପରୋନାଣ୍ଟି ଉନ୍ନତି ହଇଯାଇଲ । ତିନି ସମୁଦୟ ଭାରତବର୍ଷ ଏବଂ ତାତାର ଦେଶ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅଧିକାର କରିଯାଇଲେନ ; ତାହାର ଖୋଦିତ ପାଲିଭାଷା ଲିପି କାବୁଲେ “କ ପର୍ଦ୍ଦଗିରି” ନାମକ ଅନ୍ତିମ

শোভিত করিয়াছিল। এই লিপি মধ্যে আন্ত্যোকস্, টলেমি, অন্তিগোনস্ এবং মগায়বন নৃপতির নাম পাওয়া গিয়াছে। এ সময়ে বৌদ্ধধর্মের এত উন্নতি হইয়াছিল যে, দৈবিরিয়া, চীন, গ্রীক, প্রভৃতি বিদেশীয়-গণও এই ধর্মে দীক্ষিত হইয়াছিল। গ্রীক বতিগণকে “যবনধর্ম রক্ষিত” বলিত। ধর্ম প্রচারকগণ অকুতো-ভয়ে অন্তঃপুরে প্রবেশ করিয়া মহিলাবর্গকে বৌদ্ধধর্মে দীক্ষিত করিতেন। এইরূপ বৌদ্ধধর্মের বহুল প্রচার হওয়াতে পাপকার্য এককালে ভারতভূমি হইতে তিরোহিত হইল। পাণবগণ কিন্তু অন্য কোন ভূপতির সময়ে ভারতভূমির এতাদৃশ উন্নতি কখনই হয় নাই। গ্রামে গ্রামে, নগরে নগরে, বিঢ়ালয়, চিকিৎসালয়, ধর্মশালা, বিহার, চৈত্য সংস্থাপিত এবং জলাশয়, প্রশস্ত অস্তরনির্মিত রথ্যা সেতু প্রভৃতি নির্মিত হইয়া-ছিল। এক্ষণে অশোক, পালি ভাষায় “দেবানাম্পির পিরদশি,” অর্থাৎ দেবতার প্রিয় প্রিয়দশী, এবং “ধর্মাশোক” নামে খ্যাত হইলেন। “দ্বীপবৎশে” এবং “মহাবৎশে” লিখিত আছে, অশোকপুত্র মহামহেন্দ্র উত্তেয়, উত্তেয়, সম্মুল, ভাজ্রশাল নামক স্থাবির সমভি-ব্যাহারে সিংহলদ্বীপে পোতারোহণে গমন করিয়া তাহার খুলতাত নৃপতি তিষ্য এবং সমুদ্র প্রজাকে বৌদ্ধ-খ

ধর্মবলদ্বী করিয়াছিলেন। অশোকের সময়ে মগধদেশে বৌদ্ধ আচার্যগণের তিনটী সভা হইয়াছিল। এই সভায় শাক্যসিংহের উপদেশস্থুতিচর সটীক লিপিবদ্ধ হইয়াছিল। এই সৎগ্রহের নাম “ত্রিপেটক”। বুদ্ধ-ঘোষ নামক জনৈক মৈথিলি ভাষণ, ইহার “অর্থ কথা” পালি ভাষায় সিংহলদ্বীপবাসিগণের জন্য অন্তর্ভুক্ত করেন।

২২২ খ্রীঃ পূঃ নৃপতি অশোকের মৃত্যু হয়। ইনি ৪১ বৎসর রাজ্য করিয়াছিলেন। বিশ্বপুরাণ, ভাগবত, বায়ুপুরাণ এবং মৎস্যপুরাণে ইহার বিবরণ লিখিত আছে। তাহার মৃত্যুর পর ময়ুরীয় সপ্তজন বৌদ্ধ নৃপতি সুখস্বচ্ছন্দে ভারতবর্ষ শাসন করিয়াছিলেন। তৎপরে তাহারা হীনবল হইয়া আসিলে সঙ্গবৎশীয় নৃপতিগণ পাটলীপুর্ণের সিংহাসনারাঢ় হয়েন। এই বৎশীয় রাজা পুষ্পমিত্র ১৮৮ খ্রীঃ পূঃ একটী অকাণ্ড বুদ্ধসূপ অন্তর্ভুক্ত করিয়াছিলেন। দ্বৰাভূতি সঙ্গবৎশীর শেষ নৃপতি, ও তাহার মৃত্যুর পর কণ্ঠবৎশীয় ভূপালগণ ৩১ খ্রীঃ পূঃ পর্যন্ত রাজ্য করিয়াছিলেন। এ সময় হিন্দুধর্মের প্রবল জ্যোতিঃ দিন দিন বিকীর্ণ হইয়া বৌদ্ধধর্মকে মলিন করিয়াছিল। অশোকের পরে কেহই ভারতবর্ষের একেশ্বর হইতে পারেন নাই। মগধরাজ্য কিছুকাল

গুপ্তবংশীয় মৃপতিগণের অধীনে ছিল। মহারাজ গুপ্ত, গুপ্ত বংশের আদি পুরুষ। তাহার রাজ্যকাল হইতে ৩১৯ খ্রীঃ অঃ গুপ্ত অদ্দের প্রথম বর্ষ গণনা করা যায়। এলাহাবাদ ও ভিটারীর লাট প্রস্তরে প্রখ্যাদিত লিপি পাঠে অবগত হওয়া যায়, “মহারাজ অধিরাজ” সমুদ্র গুপ্ত ভারতবর্ষের একজন প্রবলপরাক্রান্ত ভূপতি ছিলেন। ইনি গুপ্তবংশীয় চতুর্থ মৃপতি। সমুদ্রগুপ্ত শকবর্গের স্থানে স্থান এবং সজ্জনের সাক্ষাৎ জনিতা স্থান ছিলেন। তিনি নিজ অসীম ভূজবলে সিংহল, সোরাষ্ট্র, মেপাল, আসাম প্রভৃতি বিবিধ রাজ্যে স্বীয় প্রভূত্ব স্থাপন করেন। এসময় হইতে অঙ্গ, বঙ্গ, কলিঙ্গ প্রভৃতি পৃথক পৃথক রাজ্য ভিন্ন ভিন্ন মৃপতির শাসনাধীনে ছিল।

উজ্জয়িনীর অধিপতি বিক্রমাদিত্য অতি বিখ্যাত ছিলেন। তাহার রাজ্যকালে উৎকৃষ্ট উৎকৃষ্ট কাব্য নাটক প্রচারিত হইয়া সংস্কৃত সাহিত্যসংসার উজ্জ্বল করিয়াছে; তিনি ৭৮ খ্রীঃ পূঃ শকদিগকে দমন করিয়া ছিলেন। কান্যকুজ্জের রাজ সিংহাসনে যে সকল হিন্দু-মৃপতি আসীন ছিলেন, তাহার মধ্যে হর্ষবর্জনের নাম ভুবনবিখ্যাত। জনৈক বৌদ্ধপরিব্রাজক হিয়ান্ত সাঙ তাহার সহিত সাক্ষাৎ করিয়াছিলেন। তিনি আপন খ

অমগ্নরূপান্ত মধ্যে লিখিয়াছেন যে, হর্ষবর্দ্ধন প্রায় ৩৫  
বৎসর বয়ে রাজ্য করিয়া ৩৫০ খ্রীঃ অঃ মানবলীলা  
সম্ভবণ করেন।

বহুবিধি সংকৃত গ্রন্থকার ধারানগরাধিপতি ভোজ-  
রাজের নাম উল্লেখ করিয়াছেন। ভোজরাজ বিবিধ  
বিষ্ণু বিশারদ ছিলেন, এবং স্বীয় অসীম কবিত্ব শক্তি  
প্রভাবে “সরস্বতী কঠাতরণ” নামক প্রসিদ্ধ অলঙ্কার  
গ্রন্থ রচনা করেন। বল্লালকৃত “ভোজ প্রবন্ধে”  
লিখিত আছে, “ধারানগরে কোন মূর্খ ছিল না। শ্রীমন্ত  
ভোজরাজকে সতত বরকুচি, স্ববন্ধু, বাণ, ময়ুর, বাম-  
দেব, হরিবংশ, শঙ্কর, বিষ্ণাবিনোদ, কোকিল, তারেন্দ্র  
প্রভৃতি ৫০০ শত বিদ্বান ব্যক্তি বেষ্টন করিয়া ধ্যাকিতেন।”  
পালবংশীয়, এবং গদ্বাবংশীয় চুপালবর্গ গোড় ও  
উড়িয়ার অধীশ্বর ছিলেন। তাঁহাদিগের বিস্তারিত  
বিবরণ কোন সংকৃত গ্রন্থে প্রাপ্ত হওয়া যায় না।  
ইউরোপীয় পশ্চিতবর্গ বহু পরিশ্রম স্বীকার করিয়া  
আচীন তাত্ত্বিকাসন, প্রস্তরফলকে প্রথেদিত বংশাবলী  
বর্ণন, স্বর্ণ ও রৌপ্য মুদ্রা প্রভৃতি ইইতে এই সকল  
বংশের বিবরণ কথঞ্চিং সংগ্রহ করিয়া ইতিহাস মধ্যে  
সন্নিবেশিত করিয়াছেন। চীনদেশীয় র্বেদ পরিব্রাজক  
কাহিয়ান ও হিয়ান্সু সাঙ ভারতবর্ষের সকল প্রসিদ্ধ

স্থানে পরিভ্রমণ করিয়া হিন্দু ও বৌদ্ধ মৃপতিগণের অনেক বিবরণ লিখিয়া গিয়াছেন। তাঁহাদিগের গ্রন্থ সকল ক্ষেপ্ত ও ইংরাজী ভাষায় অনুবাদিত হওয়াতে আমরা অনেক বিবরণ জানিতে পারিতেছি। সুপণ্ডিত শ্রীযুক্ত বাবু রাজেন্দ্রলাল মিত্র মহোদয় তাম্র-শাসন পত্র হইতে ক্ষত্রিয়-শ্রেষ্ঠ, “মোম বংশীয়” গৌড়দেশস্থ সেমরাজদিগের বংশাবলীর প্রকৃত ইতিহাস অকাশ করিয়া সর্বসাধারণের ভ্রম নিরসন করিয়াছেন। এক্ষণে মেন রাজারা বৈজ্ঞ বলিয়া কাহার ভ্রম হইবে না। কলীতিহাস ১০৭ পৃষ্ঠায় মেনবংশোপাধ্যানে, তাঁহাদিগকে গ্রন্থকার মহাশয় বৈজ্ঞ ছির করিয়াছেন, কিন্তু তাম্র-শাসন মধ্যে তাঁহারা ক্ষত্রিয় ছিলেন, এ বিষয় স্পষ্ট সপ্রমাণিত হইয়াছে।

সংকৃত ভাষার ইতিহাস মধ্যে “রাজতরঙ্গী” অতীব প্রামাণিক। এখানি কাশ্মীর দেশের পুরান্ত। ইহার প্রথমাংশ, ১১৪৮ শ্রীষ্টাঙ্ক পর্যন্ত কাশ্মীরেতিহাস কঙ্কণ পণ্ডিত বিরচিত। দ্বিতীয়াংশ “রাজাবলী” যোগরাজ-কৃত। এই অংশ খণ্ডিত পাওয়া গিয়াছে। তৃতীয়াংশ যোগরাজ-ছাত্র শ্রীবর পণ্ডিত বিরচিত, এবং চতুর্থাংশ প্রাজ্যভট্ট প্রণীত। শেষাংশে আকবর প্রেরিত কাসিম খাঁ কর্তৃক কাশ্মীর জয় ও শাহা আলমের রাজ্য শপসন

পর্যন্ত বিবরণ সংগৃহীত হইয়াছে। এই কাশীরদেশীয় রাজকীয় ইতিহাস হৃত মুকুরাফট\* সাহেব কাশীর-নিবাসী শিবস্বামীর নিকট হইতে বহু ঘত্তে সংগ্রহ করেন। পরে আসিয়াটিক সোসাইটি কর্তৃক ১৮৩৫ খ্রীষ্টাব্দে চারি অংশ একত্রে মুদ্রিত হয়। পারীস নগ-রীতে ট্রফৱ সাহেবও ইহার কিয়দংশ ফেঁক্ষ ভাষায় অনুবাদসহ মুদ্রিত করিয়াছেন। কঙ্গল প্রণীত প্রথমাংশে বিখ্যাত হিন্দু মৃপতিগণের বিবরণ সংগৃহীত হইয়াছে। ১১১৫ খ্রীঃ অব্দে কঙ্গল, চম্পকতনয় সিংহদেব তৃপতির কাশীর শাসনকালে এই গ্রন্থ রচনা করেন। তিনি “নীলপুরাণ” ও অপর একাদশ খানি আঁচীন গ্রন্থ ধর্ম শাস্ত্র, তামু-শাসনপত্র প্রভৃতি হইতে এই গ্রন্থ সংগ্ৰহ করিয়াছেন। কঙ্গল রাজ তরঙ্গীর প্রথমে পৌরাণিক বিবরণ, তৎপরে ২৪৪৮ খ্রীঃপঃ গোন্দৰ্দুপতির রাজ্যকাল হইতে ৯৪৯ শকে সংগ্রামদেবের রাজ্য শাসন পর্যন্ত ইতিহাস লিখিয়াছেন। কাশীর রাজ আৰ্দ্ধদেব “রত্নাবলী” ও “নাগানন্দ” রচনা করেন। রাজ তরঙ্গী প্রণেতা তাঁহার কবিত্ব শক্তির প্রশংসা করিয়াছেন। ললিতাদিত্য মধ্য আসিয়া পর্যন্ত জয় করিয়াছিলেন এবং গোপাদিত্য,

---

\* Moorcroft.

নরেন্দ্রাদিত্য, রঘাদিত্য প্রভৃতি হিন্দু ভূপালবর্গ কর্তৃক  
অতি শুনিয়ামে কাশ্মীর রাজ্য শাসিত হইয়াছিল।

বঙ্গদেশের একখানিমাত্র সংস্কৃত ইতিহাস আপ্ত হওয়া  
গিয়াছে। এখানি বৰষীপাধিপতি কুঞ্চচন্দ্ৰ রাজ্যের সভা-  
সদ জৈমক ব্রাহ্মণের রচিত “ক্ষিতীশবৎশাবলী চরিত।”  
কবিবর ভারতচন্দ্ৰ এইগুচ্ছ অবলম্বন কৰিয়া “মানসিংহ”  
রচনা কৰিয়াছেন। আচীন সংস্কৃত এবং পালিগ্রন্থে  
তথ্য প্রস্তরফলক ও তান্ত্র-শাসনে যে সকল প্রধান  
ভারতবর্ষীয় নৃপতির বিবরণ আপ্ত হইয়াছি, তাহার  
সংক্ষিপ্ত বিবরণ অদ্য পাঠকবর্গকে উপহার দিলাম।

---



---

# মহাকবি কালিদাস ।

---

“কালিদাস পূজ্যতম কবির সমাজে ।”

---

“अस्या चोरचिकुर निकरः कर्णपुरोमदुरो-  
भासो द्वासः कविकुलगृहः कालिदासोविलासः ।  
हर्षो हर्षो हृदयवसन्तिः पञ्चवाक्मुवाणः  
केषानैषाकथय कविताकामिनो कौतुकाय ॥”

प्रसन्नराघव नाटकं ।

‘Káledása, the celebrated author of the Sakoontalá, is a masterly describer of the influence which Nature exercises upon the mind of the lovers.

\* \* \* \* \*

Tenderness in the expression of feeling and richness of creative fancy, have assigned to him his lofty place among the poets of all nations.”—ALEXANDER VON HUMBOLDT.

# କାଲିଦାସ ।

—————♦♦♦—————

ମହାକବି କାଲିଦାସେର ନାମ ଭୁବନ-ବିଖ୍ୟାତ । ତୀହାକେ  
ଭାରତୀୟ କାଲିଦାସ ବଲିଲେ ଅପମାନ କରା ହୟ । ଶେଷ-  
ପିଯର ଯେତେପାଇଁ ଶୁମଧୁର କବିତାର ନିର୍ମଳ ପ୍ରଭବଗେ ଜାଗତିକ  
ମାନବଗଣେର ମନ ସିନ୍ତ କରିଯାଛେ, କାଲିଦାସେର କବିତାଓ  
ତଜ୍ଜପ ସକଳେର ହଦୟକଳ୍ପରେ ପ୍ରେମବାରି ମିଞ୍ଚିନ କରିଯାଛେ ।  
କି ଦେଶୀୟ, କି ବିଦେଶୀୟ, ଯିନି ଏକ ବାର କାଲିଦାସେର  
ମଧୁମାଥୀ ଅମୂଲ୍ୟ କବିତାକଳାପ ପାଠ କରିଯାଛେ,  
ତିନିଇ ମୁକ୍ତକଟେ ଜାତିଭେଦ ଭୁଲିଯା ତୀହାକେ “ଆମା-  
ଦିଗେର କବି କାଲିଦାସ” ବଲିଯା ତୀହାର ପ୍ରତି ପ୍ରୀତି

---

\* “ମେଘଦୂତମ୍” ମହାକବି କାଲିଦାସ ବିରଚିତମ୍ । ଯାଇନାଥ ହୁରି ବିରଚିତ  
ସଙ୍ଗୀବନୀ ଟିକା ସମେତମ୍ । ବହୁ ଏମ୍ବୁ ସଙ୍କଳିତ ସଦୃଶ ବ୍ୟାଖ୍ୟା ସହିତମ୍  
ପାଠାର୍ତ୍ତରେଷ କାଶୀବୀରୀ ଦ୍ଵିତୀ ପ୍ରାଣନାଥ ପଣ୍ଡିତେନ ପ୍ରକାଶିତମ୍ ଭାଷା-  
ଭରିତକୁ । କଲିକାତା ।

“କୁମାର-ସନ୍ତବମ୍” ସ ପ୍ରମର୍ଗାନ୍ତମ୍ । ମହାକବି କାଲିଦାସ ରୁତମ୍ । ଆମଲି-  
ନାଥ ହୁରିବିରଚିତରୀ ସଙ୍ଗୀବନୀ ସମାଧାରୀ ବ୍ୟାଖ୍ୟାରୀ ଗର୍ବମେଣ୍ଟ ସଂକ୍ଲତ  
ପାଠଶାଳାଧ୍ୟାପକ ଆତାରାନାଥ ତର୍କବାଚମ୍ପତି ଲଟ୍ଟୁଚାର୍ଯ୍ୟକୃତ ତତ୍ତ୍ଵିକାଧୂତ  
ବ୍ୟାକରଣମୁକ୍ତ ବିବନ୍ଦଶୋଷ୍ଟାସିତଯା ସିତମ୍ ତୈନେବ ସଂକ୍ଷତମ୍ । କଲିକାତା ।

প্রকাশ করিতে অট্টি করেন নাই। তাঁহার কাব্যসমূহ  
 অত্যন্পকালের মধ্যে ইংরাজী, জর্মণ, ফরাসীশ, দেন,  
 এবং ইতালীয় ভাষায় অনুবাদিত হইয়াছে। এই সকল  
 অনুবাদ সাদরে সহস্র সহস্র ব্যক্তি পাঠ করিয়া রচয়ি-  
 তার অসামান্য ক্ষমতার ভূরি ভূরি অশংসন করিয়া  
 থাকেন, এবং অনুবাদকগণ আমাদিগের চতুষ্পাঠীর  
 ভট্টাচার্যগণ অপেক্ষাও কালিদাসের কবিতার বিষয়ে  
 রসান্বাদনে আপনাদিগকে চরিতার্থ বোধ করেন।  
 ভাষাতত্ত্ববিদ জেন্স, উইলসন, লাসেন, উইলিয়মস,  
 ইএটস, ফসি, ফোককস, সেজি এবং অন্তিম জর্মণ  
 কবি ও পণ্ডিত গেটে ও বহুবিদ্যাবিশারদ লেগল  
 এবং হ্যুবোন্ট কালিদাসকে কবিশ্রেষ্ঠ-পদ প্রদান  
 করিয়া ইউরোপ খণ্ডে তাঁহার খ্যাতি বিস্তার করিয়া-  
 ছেন। গেটে—জর্মণদেশীয় একজন সুপ্রসিদ্ধ কবি।  
 জর্মণদেশের ত কথাই নাই, ইংলণ্ডে কারলাইলের ন্যায়  
 লেখক-চূড়ামণি তাঁহার গ্রন্থ পাঠে মোহিত হইয়াছেন,  
 এমন কি, তাঁহার মতে শেক্সপিয়রের “হামলেট”  
 অপেক্ষা গেটের “ফন্ট” এক ধানি উৎকৃষ্ট নাটক।  
 বায়রণ তাঁহার ছায়ামাত্র লইয়া “ম্যানফ্রেড” রচনা  
 করিয়াছেন; স্বতরাং গেটে এক জন সাধারণ কবি  
 নহেন। তাঁহার মত অধান কবি, কালিদাসের কবিত্ব

ଶତିର ପ୍ରଶଂସା କରିଲେ ସେ କଥା ଗୁରୁତର ବୋଧ କରିତେ  
ହୁଯ । ତିନି ଉଇଲିଯମ୍ ଜୋନ୍ ହୃତ ଇଂରାଜୀ ଅନ୍ଧବାଦେର  
ଜର୍ମଣ ଅନ୍ଧବାଦ ପାଠେ ପୁଲକିତ ହଇଯା ଲିଖିଯାଛେନ, “ଯଦି  
କେହ ବସନ୍ତେର ପୁଞ୍ଚ ଓ ଶରତେର ଫଳ ଲାଭେର ଅଭିଲାଷ  
କରେ, ସଦି କେହ ଚିତ୍ତେର ଆକର୍ଷଣ ଓ ବଶୀକରଣକାରୀ ବସ୍ତର  
ଅଭିଲାଷ କରେ, ସଦି କେହ ପ୍ରୀତିଜନକ ଓ ପ୍ରକୁଳକର  
ବସ୍ତର ଅଭିଲାଷ କରେ, ସଦି କେହ ସ୍ଵର୍ଗ ଓ ପୃଥିବୀ, ଏହି ହୁଇ  
ଏକ ନାମେ ସମାବେଶିତ କରିବାର ଅଭିଲାଷ କରେ, ତାହା  
ହଇଲେ, ହେ ଅଭିଜାନ ଶକୁନ୍ତଳ ! ଆମି ତୋମାର ନାମ  
ନିର୍ଦ୍ଦେଶ କରି ଏବଂ ତାହା ହଇଲେଇ ସକଳୁଁବଳା ହଇଲ ।”\*  
ଏକ ଡନ ବିଦେଶୀୟ କବି ଶକୁନ୍ତଳାର ଏତାଦୃଶ ପ୍ରଶଂସା  
କରିଯାଛେ, କିନ୍ତୁ ଆମାଦିଗେର ଭଟ୍ଟାଚାର୍ଯ୍ୟ ମହାଶୟରୀ  
ସଥାର୍ଥ କବିତା-ରସ-ପାନେ ଏକକାଳେ ବିମୁଢ଼—ତ୍ବାହାରା ନନ୍ଦ  
ଲଇଯା ଗନ୍ଧିରଘରେ କହିବେନ, “ମାସ ଉତ୍ସନ୍ନ କାବ୍ୟ ।” †  
ତ୍ବାହାରା ଚତୁର୍ପାଠୀତେ ଛାତ୍ରଗଣକେ କାଲିଦାସଙ୍କତ କୋନ  
କାବ୍ୟ ପାଠ କରିତେ ନା ଦିଯାଣ ବ୍ୟାକରଣେର ସଙ୍ଗେ “ଭଟ୍ଟୀ”  
ଓ “ନୈସଧେ” ପଡ଼ିତେ ଉପଦେଶ ଦିଯା ଥାକେନ । ଏକ୍ଷଣେ

\* ମୁଂକୁତ ଭାଷା ଓ ମୁଂକୁତ ସାହିତ୍ୟବିଷୟକ ପ୍ରକ୍ଷାବ ।

“ Willst du die Blüthe des frühen, die Früchte des späteren Jahres,  
Willst du was reizt und etzückt, willst due was sättigt und nähst,  
Willst du den Himmel, die Erde, mit einem Namen begreifen ; . . .  
Nennich Sakontala, Dich, und so ist Alles gesagt.”—GOETHE.

† ଉପମା କାଲିଦାସଙ୍କ ଭାବରେର ସମ୍ମେରବ୍ୟ ।

ନୈସଧେ ପଦମାଲିତ୍ୟଃ ଯାସେ ସନ୍ତିତ୍ରୋଗୁଣଃ ॥

আয় পাঁচশত বৎসর বিগত হইল, কেলাচল মলিনাথ স্থারি কালিদাসের কাব্যসমূহের টীকা রচনা করেন; তাঁহার টীকা, দক্ষিণাবর নাথের টীকা দৃষ্টে রচিত হয়। কিন্তু তাহা অত্যন্ত ছস্ত্রাপ্য।

ভাবাত্ম্ববিং লামেন কহেন, কালিদাস দ্বিতীয় শ্রীষ্টাদে সমুদ্রগুপ্তের সভায় বর্তমান ছিলেন। লামেন লাট প্রস্তর-ফলকে সমুদ্রগুপ্তের “কবিবন্ধু” “কাব্যপ্রিয়,” প্রভৃতি প্রশংসাবাদ দৃষ্টে কবিশ্রেষ্ঠ কালিদাসকে তাঁহার সভাসদ বিবেচনা করিয়াছেন।

বেন্ট্লি, মনুর পাতিয় “জর্মেল এসিয়াটিক” নামক পত্রিকায় “ভোজপ্রবন্ধের” ফরাশীস অনুবাদ ও “আইন আকবরী” দৃষ্টে লিখিয়াছেন, ভোজরাজার ৮০০ শত বৎসর পরে বিক্রমাদিত্যের সভায় কালিদাস বর্তমান ছিলেন। একথা সম্পূর্ণ অঙ্কুরে। বেন্ট্লি স্বীয় গ্রন্থে একপ অনেক থলাপ বাক্য লিখিয়াছেন, তদ্দৃষ্টে তাঁহাকে হিন্দুদিগের ইতিহাস বিষয়ে সম্পূর্ণ মুঢ় বিবেচনা হয়। কর্ণেল উইলফোর্ড, প্রিসেপ ও এলফিনিস্টন লিখিয়াছেন, কালিদাস আয় ১৪০০ শত বৎসর পুর্বে বর্তমান ছিলেন।

“ভোজপ্রবন্ধের” অমাণ্ডাহুসারে গুজরাট, মালওয়া এবং দক্ষিণের পণ্ডিতগণ কহেন, কালিদাস ১১০০

ଶ୍ରୀକୃତେ ମୁଣ୍ଡେ ଭାତୁପୁତ୍ର ଉଜ୍ଜ୍ଵିନୀ ନିବାସୀ ଭୋଜ  
ରାଜେର ସଭାସଦ୍ ଛିଲେନ । ଉଜ୍ଜ୍ଵିନୀର ରାଜପାଟେ  
କତିପଯ ବିକ୍ରମାଦିତ୍ୟ ଓ ଭୋଜ ଆସିନ ହଇଯାଛିଲେନ ;  
ତାହାର ମଧ୍ୟେ ଶେଷ ଭୋଜ ନୃପତିର ରାଜ୍ୟ କାଳ ୧୧୦୦  
ଶ୍ରୀକୃତ ହିର ହଇଯାଛେ, ଏବଂ ଇହାତେ ବୋଧ ହେ, ଶେଷ  
ବିକ୍ରମାଦିତ୍ୟକେ ଭୋଜ ବଲିତ, ଓ ତାହାର ନବରତ୍ନେର  
ସଭା ଛିଲ । ଆମରା ସ୍ଵର୍ଗ “ଭୋଜପ୍ରସଙ୍ଗ” ପାଠ କରିଯା  
ଦେଖିଯାଛି । ତାହାତେ ଲିଖିତ ଆଛେ, ମାଲବ  
ଦେଶାନ୍ତର୍ଗତ ଧାରାନଗରାଧିପ ଭୋଜ, ସିନ୍ଧୁଲେର ପୁତ୍ର ଏବଂ  
ମୁଣ୍ଡେର ଭାତୁପୁତ୍ର । ଶୈଶବାବନ୍ଧୀଯ ପିତୃବିରୋଧ ହେବାତେ  
ତାହାର ପିତୃବ୍ୟ ମୁଣ୍ଡ ରାଜପଦେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ହେବେନ ଏବଂ  
ଭୋଜ ତାହାର କର୍ତ୍ତ୍ତ୍ଵାଧୀନେ ଥାକିଯା ବହୁ ବିଦ୍ୟା ଅର୍ଜନ  
କରେନ । ଭୋଜ କ୍ରମେ ବିଖ୍ୟାତ ହେବାତେ ତାହାର  
ଖୁବତାତ ତଦ୍ଵାରା ମିଂହାସନଚୂତ ହଇବାର ଆଶଙ୍କା  
କରିତେ ଲାଗିଲେନ, ଏବଂ କି ପ୍ରକାରେ ତାହାର ପ୍ରାଣ  
ବିନାଶ କରିବେନ, ଏହି ଡ୍ୟାନକ ଚିନ୍ତା ତାହାର ହଦୟ-  
କନ୍ଦରେ କ୍ରମେ ବନ୍ଧମୁଲ ହଇତେ ଲାଗିଲ । ସୀଯି କରଦ ନୃପତି  
ବଂଦରାଜକେ ଆହ୍ଵାନ କରିଯା ଆନାଇଯା ଆପନ ଦୁଷ୍ଟ  
ଅଭିମନ୍ତି ଜ୍ଞାପନ କରତଃ ଭୋଜକେ ଅଚିରେ ଅରଣ୍ୟ ମଧ୍ୟେ  
ବିନାଶ କରିତେ ଅଚ୍ଛରୋଧ କରିଲେନ । କିନ୍ତୁ ତିନି  
ଭୋଜକେ ଗୋପନ ରାଖିଯା ପଣ୍ଡ ଶୋଣିତେ ଲୋହିତବର୍ଣ୍ଣ

অসি, মুঞ্জ ছৃপকে উপহার দিলেন। তদ্বলে তিনি সানন্দচিত্তে জিজ্ঞাসা করিলেন, ভোজ মানবলীলা সম্বরণ করিয়াছে? বৎসরাজ তচ্ছবণে একটি পত্রোপরি লিখিয়া দিলেন—“মাঙ্কাতা, যিনি কৃতযুগে নৃপকুলের শিরোমণি স্বরূপ ছিলেন, তাঁহার হৃত্য হইয়াছে। রাবণারি রামচন্দ্র, যিনি সমুদ্রে মেতু নির্মাণ করেন, তিনি কোথায়? এবং অন্যান্য মহোদয়গণ এবং রাজ্য যুধিষ্ঠির স্বর্গারোহণ করিয়াছেন, কিন্তু পৃথিবী কাহার সহিত গমন করেন নাই, এবাবে তিনি আপনার সহিত রসাতলগামিনী হইবেন।” ইহা পাঠ করিবামাত্র মুঞ্জের শরীর রোমাঞ্চিত হইল, এবং ভোজের নিমিত্ত অত্যন্ত ব্যাকুল হইলেন। তৎপরে তিনি জীবিত আছেন শুনিয়া বৎসরাজ দ্বারা তাঁহাকে আনাইয়া, ধারণ রাজ্য প্রদান করণানন্দে, ঈশ্বরারাধনা নিমিত্ত অরণ্যে প্রবেশ করিলেন। ভোজ পিতৃসিংহাসন পুনঃ-প্রাপ্ত হইয়া অসংখ্য পণ্ডিতগণকে আহ্বান করিয়া আনাইয়াছিলেন। আমরা “ভোজপ্রবন্ধে” কালিদাসের নামসহ নিম্নলিখিত পণ্ডিতাণের নাম প্রাপ্ত হইয়াছি:—কপুর, কলিঙ্গ, কামদেব, কোকিল, ওদিচন্দ্র, গোপাল-দেব, জয়দেব,(প্রসৱরাষ্ট্র গ্রন্থকার) তারেন্দ্র, দামোদর সোমনাথ, ধনপাল, বাণ, ভবতুতি, ভাস্কর, মহুর, মরি-

নাথ, মহেশ্বর, মাৰ, মুচকুন্দ, রামচন্দ্ৰ, রামেশ্বৰভূত,  
হ্ৰিবৎশ, বিদ্যাবিনোদ, বিশ্ববস্তু, বিশ্বকৰি, শঙ্কৰ, সম্ব-  
দেব, শুক, সীতা, সীমন্ত, সুবন্ধু ইত্যাদি ।

পণ্ডিত শেষগিরি শাস্ত্ৰী লিখিয়াছেন, বল্লালসেন  
“ভোজপ্ৰবন্ধ” ১২০০ গ্ৰীষ্মাব্দে রচনা কৱেন, ইহাতে  
বোধ হয়, তিনি, ভোজরাজ বিদ্যোৎসাহী ছিলেন  
বিবেচনায়, তাঁহার সম্মান বৃক্ষিৰ জন্য কালিদাস, ভব-  
ভূতি প্ৰভৃতি কবিগণকে কেবল অস্মান কৱিয়াই  
ভোজেৰ সভাসদ ছিৱ কৱিয়াছেন। “ভোজপ্ৰবন্ধ” এই  
সকল কবিৰ নাম পাৰওয়া যায়, সুতৰাং উহা আমাণিক  
গ্ৰন্থ কি প্ৰকাৰে বলিব ? এই ভোজরাজ “চম্পুৱামাৱণ,”  
“সৱস্বতী কঠাভৱণ,” “অমৱটীকা,” রাজ-বৰ্ত্তিক,  
“পাতঞ্জলিটীকা,” এবং “চাৰুচাৰ্য্য” রচনা কৱেন, এই  
গ্ৰন্থেৰ একখানিৰ মধ্যেও তিনি কালিদাস, ভবভূতি  
প্ৰভৃতিৰ নামোল্লেখ কৱেন নাই ।

“বিশ্বগুণাদৰ্শ” গ্ৰন্থকাৰ বেদান্তাচাৰ্য্য কালিদাস,  
ত্ৰিহৰ্ষ এবং ভবভূতি এক সময়ে ভোজরাজেৰ সভায়  
বৰ্তমান ছিলেন লিখিয়াছেন, যথা ;—

মাঘক্ষেত্ৰে যমুনাৰে মুৱিৱিপুৰপত্ৰে ভাৱিবিঃ সাৱিদ্যঃ ।

ত্ৰিহৰ্ষঃ কালিদাসঃ কবিযথ ভবভূত্যাদয়ো ভোজরাজঃ ॥

কিন্তু ইহাতে তিনি ও “ভোজপ্ৰবন্ধ” অণেতা বল্লালেৰ

ন্যায় মহাভারতে পতিত হইয়াছেন, কেননা আৰ্থৰ কালিদাস, এবং ভবভূতি এককালে বর্তমান ছিলেন না ; এ বিষয়ের ভূরি ভূরি প্রমাণ দেওয়া যাইতে পারে।

ভারতবর্ষীর অনেক নৃপতির নাম বিক্রমাদিত্য ছিল। উজ্জয়িনীর অধীশ্বর বিক্রমাদিত্য যে ৫৭ শ্রীঃ পৃঃ শক-দিগকে সমরে পরাজিত করিয়া সম্বৎ স্থাপিত করেন, তাহার রাজসভা কালিদাস উজ্জল করিয়াছিলেন কি না, দেখিতে হইবে। হৃষ্বোল্ট বলেন, কবিবর হোরেশ এবং বর্জিল কালিদাসের সমকালিক ছিলেন ; এ কথা অনেক ইয়ুরোপীয় পণ্ডিতে স্বীকার করেন। কর্ণেল টড “রাজস্থানের ইতিহাস” মধ্যে লিখিয়াছেন, “যত দিবস হিন্দুসাহিত্য বর্তমান থাকিবে, তত কাল ভোজ প্রমর ও তাহার নবরত্নের কথন লোপ হইবেক না।” কিন্তু বহুগুণ-মণ্ডিত তিন জন ভোজ রাজের মধ্যে কাহার নবরত্ন সভা ছিল, একথা বলা হুরুহ। কর্ণেল টড তিন জন ভোজ রাজের সম্বৎ ৬০১। ৭২১ এবং ১১০০, এই তিন পৃথক পৃথক কাল নিরূপণ করিয়াছেন।

“সিংহাসন দ্বাত্রিংশতি,” “বেতাল-পঞ্চবিংশতি” ও “বিক্রম চরিত” মহারাজ বিক্রমাদিত্যের বহুবিধ অলৌকিক গম্ভীর পরিপূর্ণ। তথ্যে ঠিকানামিক কোন

সত্য প্রাপ্তি হওয়া হুন্ত'ভ। মেক তুঙ্কুত “প্ৰবন্ধ  
চিন্তামণি” এবং রাজ শেখৱকৃত “চতুর্বিংশতি প্ৰবন্ধ”  
মধ্যে বিক্ৰমাদিত্যকে, শৌর্য বীৰ্যশালী, মহাবল,  
পৰাক্ৰান্ত মৃপতি বলিয়া বৰ্ণন কৰা হইয়াছে, কিন্তু  
তাহার মধ্যে নবৱত্ত্ৰের ও কালিদাসের বিশেষ বিৱৰণ  
কিছুই নাই।

জৈনগ্ৰহ মধ্যে দৃঢ় হয় যে জনৈক সিদ্ধসেন স্তৱৰি  
নামক জৈন পুরোহিত বিক্ৰমাদিত্যোৱ উপদেষ্টা ছিলেন।  
একথা কতদূৰ সংজ্ঞত, আমৱা বলিতে পাৰি নাই। অন্ত  
এক জন জৈন-লেখক কহেন, ৭২৩ সন্ধিতে ভোজ রাজেৰ  
সময়ে উজ্জয়িনী নগৰীতে বহু সংখ্যক লোক বসতি  
কৰে। ইনি এবং বৃন্দ ভোজ উভয়ে বৈদ্ব ছিলেন।  
এসকল জৈন গ্ৰন্থ হইতে সংকলন কৰা হইল। সংক্ষিপ্ত  
অন্ত গ্ৰন্থে এসকল প্ৰমাণ দৃঢ় হয় নাই। বৃন্দ  
ভোজ মন্তুঙ্গ স্তৱৰিৰ শিষ্য ছিলেন। মন্তুঙ্গ,—বাণ  
ও ময়ূৰভট্টেৰ সমসাময়িক জৈনাচাৰ্য ছিলেন। বাণ  
কৃত “হৰ্ষচৱিত” পাঠে অবগত হওয়া যায়, তিনি  
সপ্তশত শ্ৰীষ্টীয় অক্ষে আৰু শ্ৰীকঠাধিপতি হৰ্ষবৰ্জনেৰ সহিত  
সাক্ষাৎ কৰেন। ইনিই কান্তুজ্ঞাধিপতি হৰ্ষবৰ্জন  
শিলাদিত্য এবং ইহার নিকট চৈনিক পৰিব্ৰাজক  
হিয়াঙ্গিয়াঙ্গ আহুত হইয়াছিলেন। কবি বাণ,

হিয়াঙ্গিয়াঙ্গ কৃত এন্থ পাঠে স্বীয় এন্থ রচনা করেন। হর্মবর্দ্ধনের সহিত চৈনিকাচার্ঘোর সাঙ্কাঁৎ “যবন প্রোক্তপূর্বাণ” হইতে “হর্ম-চরিতে” সংগৃহীত হইয়াছে।

“কথা সরিৎসাগরের” ১৮ অধ্যায়ে মহর্ষি কণ্ঠ নরবাহন দত্তকে বিক্রমাদিত্যের উপগ্রাস বলিয়াছেন। তৎপাঠে জ্ঞাত হওয়া যায়, বিক্রমাদিত্য পাঁচ শত আঁক্ষীয় অঙ্গে নরবাহন দত্তের পুরুষে উজ্জ্বলিনীর অধীশ্বর ছিলেন। নরবাহন দত্ত জৈনগ্রন্থ, “কথা সরিৎসাগর” ও “মৎস্য পূর্বাণের” মতাভ্যাসারে শতানিকের পৌত্র।

নামিক প্রস্তরফলকে বিক্রমাদিত্যের নাম পাওয়া গিয়াছে। তাহাতে ইঁাকে নভাগ নহয়, জনমেজয়, ব্যাতি এবং বলরামের ন্যায় বীর বলিয়া বর্ণন করা হইয়াছে। পাঠকবর্গ দেখুন, বিক্রমাদিত্যকে লইয়া কি রূপ গোলযোগ উপস্থিত। লোকে এক জন বিক্রমাদিত্য জানিত, এক্ষণে ভারতবর্ষের ইতিহাস মধ্যে কত জন বিক্রমাদিত্যের নাম প্রাপ্ত হওয়া গেল। আমাদিগের শক-প্রমদ্বক বিক্রমাদিত্যের বিবরণ জ্ঞাত হওয়া আবশ্যক এবং তাঁহার সহিত নবরত্নের অমূল্য রত্ন, কবিচক্র-চূড়ামণি কালিদাসের কোন সম্বন্ধ আছে কি না, জানিতে হইবে; সেটি বড় সহজ ব্যাপার

নহে, কাজে কাজে ঐতিহাসিক অস্থান কথা উভয় রূপ সামঞ্জস্য করিয়া লিখিতে হইতেছে ।

ଆদেবকুত “বিক্রমচরিতে” লিখিত আছে, বিক্রমাদিত্য শেষ তীর্থঙ্কর বর্ক্ষমানের নির্বাণের ৪৭০ বৎসর পরে উজ্জয়িনীর অধিপতি ছিলেন । ইনিই শকাব্দ স্থাপন করেন । এ গ্রন্থে কালিদাসের উল্লেখ মাত্র নাই ।

পণ্ডিত তারানাথ তর্কবাচস্পতি কহেন, “জ্যোতি-বিদ্যাভরণ” নামক কাল-জ্ঞান-শাস্ত্র, মহাকবি কালিদাস রঘুবংশ, কুমারসন্তুত, এবং মেষদৃত রচনার পরে, ৩০৬৮ কলি গতাদে লিখেন । এ বিষয়টি “মেষদৃত” প্রকাশক বাবু প্রাণনাথ পণ্ডিত মহাশয়ও ইংরাজী ভূমিকার লিখিয়াছেন । কিন্তু “জ্যোতির্বিদ্যাভরণ” যে রঘুকার কালিদাস অণীত, এ বিষয় অন্য কোন গ্রন্থে দেখিতে পাই না । তর্কবাচস্পতি মহাশয়ের মত-পরিপোষক “জ্যোতির্বিদ্যাভরণের” কতিপয় শ্লোক হইতে কালিদাসের বিবরণ নিম্নে অন্তর্বাদ করিয়া দিতেছি ;—

“আমি এই গ্রন্থ শৃঙ্গি-স্মৃতি অধ্যয়নে প্রকুল্পকর এবং ১৮০ নগরীসমৰ্বিত ভারতবর্ষের অন্তর্গত মালব প্রদেশে বিক্রমাদিত্যের রাজ্যকালে রচনা করিয়াছি । ৭ ।

“শঙ্কু, বরকুচি, মণি, অংশুদত্ত, জিঙ্গ, ত্রিলোচন, হরি,

ষটকপর, অমরসিংহ এবং অন্যান্য কবিগণ তাঁহার সভার শোভাবর্ধন করিয়াছিলেন । ৮ ।

“সত্য, বরাহমিহির, আত সেন, আবাদ রায়ণী, মণিখু, কুমার সিংহ এবং আমি ও অপর কয়েক ব্যক্তি জ্যোতিষ শাস্ত্রের অধ্যাপক ছিলাম । ৯ ।

“ধৃন্তরি, ক্ষপণক, অমর সিংহ, শঙ্কু, বেতালভট্ট, কটকপর, কালিদাস, ও সুবিখ্যাত বরাহ মিহির এবং বরকচি বিক্রমের নবরত্নের অন্তর্ভুক্ত । ১০ ।

“বিক্রমের সভায় ৮০০ শত মাণিলিক অর্থাৎ স্কুদ্র রাজা আগমন করিতেন এবং তাঁহার মহাসভায় ১৬জন বাঘী, ১০ জন জ্যোতির্বেতা, ৬ ব্যক্তি চিকিৎসক, এবং ১৬ ব্যক্তি বেদপাঠুণ পঞ্চিত উপস্থিত থাকিতেন । ১১ ।

“তাঁহার দৈন্য অষ্টাদশ ঘোজক ব্যাপক স্থলে বাস করিত । তন্মধ্যে তিন কোটি পদাতিক এবং দশ কোটি অশ্বারোহী ছিল ; এবং ২৪৩০০ হস্তী এবং ৪০০০০০ মৌকা সর্বদা প্রস্তুত থাকিত । তাঁহার সঙ্গে অন্য কোন ভূপতির তুলনা করা অসম্ভব । ১২ ।

“তিনি ৯৫ শক নৃপতিকে সংহার করিয়া পৃথ্বীতলে বিদ্যুত হইয়া, কলিযুগে আপন অন্দ স্থাপন করেন । এবং তিনি প্রত্যহ মণি, মুক্তা, সুবর্ণ, গো, অশ্ব, এবং হস্তী দান করিয়া ধর্মের মুখোজ্জ্বল করিতেন । ১৩ ।

“ତିନି ଦ୍ରାବିଡ଼, ଲତା, ଏବଂ ଗୋଡ଼ଦେଶୀ ରାଜ୍ୟକେ ପରା-  
ଜିତ, ଶୁଜ୍ଜର ଦେଶ ଜୟ, ଧାରାମଗରୀର ସମୁନ୍ନତି ଏବଂ  
କାଷ୍ଠୋଜାଧିପତିର ଆନନ୍ଦ ବର୍ଦ୍ଧନ କରିଯାଛିଲେନ । ୧୪ ।

“ ତାହାର କ୍ଷମତା ଓ ଶୁଣାବଳୀ ଇନ୍ଦ୍ର, ଅଶ୍ଵୁଧି, ଅମରଜ୍ଞ,  
ସର, ଏବଂ ମେକର ଆୟ ଛିଲ । ତିନି ପ୍ରଜାଗଣେର ପ୍ରୀତିଅନ୍ତ  
ଭୂପତି ଛିଲେନ ଓ ଶତଗଣ ଜୟ କରିଯା, ଦୁର୍ଗ ପୁନଃ  
ପ୍ରଦାନ କରତ ତାହାଦିଗଙ୍କେ ବାଧ୍ୟ କରିତେନ । ୧୫ ।

“ ପ୍ରଜାବର୍ଗେର ସୁଖକରୀ, ଓ ମହାକାଳେର ଅଧିଷ୍ଠାନେ ସୁବି-  
ଧ୍ୟାତା ଉଜ୍ଜରିନୀ ନଗରୀ ତିନି ରକ୍ଷା କରେନ । ୧୬ ।

“ ତିନି ମହାସମରେ କୁମାଧିପତି ଶକ ନୃପତିକେ ପରାଜୟ  
କରଗାନ୍ତର ବନ୍ଦୀରପେ ଉଜ୍ଜରିନୀ ନଗରୀତେ ଆନନ୍ଦନ କରତ  
ପରେ ଶ୍ଵାଧୀନ କରେନ । ୧୭ ।

“ ଏହି ରୂପ ବିକ୍ରମାଦିତୋର ଅବନ୍ତୀ ଶାସନ ସମୟେ ପ୍ରଜା-  
ବର୍ଗ ସୁଖ ସଚ୍ଛନ୍ଦେ ବୈଦିକ ନିୟମାନ୍ତ୍ରମାରେ କାଳ ଅତିବାହିତ  
କରିତ । ୧୮ ।

“ ଶକୁ ଓ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପଣ୍ଡିତ ଏବଂ କବିଗଣ ତଥା ବରାହ-  
ମିହିର ପ୍ରଭୃତି ଜ୍ୟୋତିର୍ବିଦିଗଣ ତାହାର ରାଜସତା ଉଜ୍ଜ୍ଵଳ  
କରିଯାଛିଲେନ । ତାହାରୀ ସକଳେଇ ଆମାର ପାଣ୍ଡିତୋର  
ସମ୍ମାନ କରିତେନ ଏବଂ ରାଜ୍ୟ ଓ ଆମାକେ ସ୍ଥେଷ୍ଟ ସ୍ନେହ  
କରିତେନ । ୧୯ ।

“ ଆମି ଅର୍ଥମେ ରଷ୍ମୁ ପ୍ରଭୃତି ତିନି ଧାନି କାବ୍ୟ ରଚନା

করিয়া, বৈদিক “অতি কর্মবাদ” অভূতি বিবিধ গ্রন্থ রচনা করতঃ এই “জ্যোতির্বিদাভরণ” প্রস্তুত করিলাম। ২০।

“আমি ৩০৬৮ কলি গতাদে, বৈশাখ মাসে এই গ্রন্থ রচনারন্ত করিয়া কার্তিক মাসে সমাপন করি। বহুবিধ জ্যোতির্বিবরণ উভয় রূপে পরিদর্শনানন্দের আমি এই গ্রন্থ জ্যোতির্বিদগণের মনোরঞ্জনার্থে সংকলন করিলাম। ২১।”

পুনরায় গ্রন্থকার ২০ অধ্যায়ের ৪৬ শ্লোকে লিখিয়াছেন, “এ পর্যান্ত কাষ্ঠোজ, গৌড়, অঙ্গ, মালব ও সৌরাষ্ট্র দেশীয়গণ, বিখ্যাত দাতা বিক্রমের শুণ গান করিয়া থাকেন।”

“জ্যোতির্বিদাভরণ” গ্রন্থে বিক্রমাদিত্য ও নবরত্নের যে উল্লেখ আছে, তাহা এন্ডলে উক্ত করা গেল। এই গ্রন্থ ১৩২৪ শ্লোকে সম্পূর্ণ। তর্কবাচস্পতি মহাশয় এই গ্রন্থের প্রমাণ গ্রাহ করিয়াছেন, এবং তদৃষ্টে বাবু প্রাণনাথ পশ্চিত লিখিয়াছেন, বিক্রমাদিত্য ৫৬ খ্রীঃ পূঃ বর্তমান ছিলেন, ও কালিদাস স্বীয় তিন খানি কাব্য ৩২ খ্রীঃ পূঃ কিছু দিবস অগ্রে এবং “জ্যোতির্বিদাভরণ” ৩২ খ্রীঃ পূঃ ও নাটক সমূহ তৎপরে রচনা করেন। আমরা যে ১০ সংখ্যক শ্লোক “জ্যোতির্বিদাভরণ” হইতে

ଅବିକଳ କାଲିଦାସେର ଲେଖନୀ-ନିଃସ୍ମୃତ ବଲିଯା ଉନ୍ନ୍ତ କରିଯାଛି, ମେଇ ଶୋକ ଏତଦେଶୀର ଆପାମର ସାଧାରଣ ସକଳେଇ ଆରତ୍ତ କରିଯା ଥାକେନ, କିନ୍ତୁ ତାହା ଯେ କୋନ୍ ଗ୍ରନ୍ଥେର ଶୋକ, ଏ ବିଷୟ ଅତି ଅପ୍ରକାଶିତ ଜୋତିର୍ବିଦ୍ବିତା ଓ ନବରତ୍ନେର ବିଶେଷ କୋନ ବିବରଣ ପାଇଯା ଯାଇ ନା । ଏକଣେ ପାଠକଗଣ ବଲିତେ ପାରେନ, କାଲିଦାସପ୍ରଣୀତ ଗ୍ରନ୍ଥେ ଯଥନ ଜ୍ଞାତବ୍ୟ ସକଳ ବିବରଣ ଅବଗତ ହୁଏଇ ଯାଇତେଛେ, ତଥନ ଅନ୍ୟ ଗ୍ରନ୍ଥ ଦେଖିବାର ପ୍ରୟୋଜନ କି ? ଏ କଥା ସତ୍ୟ ; କିନ୍ତୁ ଏଥାନି କି ମହା-କବି କାଲିଦାସପ୍ରଣୀତ !—କଥନଇ ନହେ । କେହ କେହ ବଲିତେ ପାରେନ, ଆମରା ତର୍କବାଚମ୍ପତି ମାହାଶ୍ୟ ଅପେକ୍ଷା କି ଅଧିକ ପଣ୍ଡିତ ଯେ ତୋହାର ପ୍ରମାଣ ଅଗ୍ରହ କରି—ଏ ମ୍ପର୍ଦ୍ଧା ଆମାଦିଗେର ନାହିଁ । ଆମରା ତର୍କବାଚମ୍ପତି ମହା-ଶ୍ୟକେ ବିନୀତ ଭାବେ ଅଭ୍ୟାସ କରିତେଛି, ଏକ ବାର “ରୟୁ;” “କୁମାର” ରଚନାର ସହିତ “ଜ୍ୟୋତିର୍ବିଦ୍ବିତାଭରଣ ରଚନା-ପ୍ରଣାଲୀର ତାରତମ୍ୟ ବିଶେଷ ବିବେଚନା କରିଯା ଦେଖିବେନ, ତାହା ହଇଲେ ଜାନିତେ ପାରିବେନ, ମହାକବି କାଲିଦାସେର ଲେଖନୀ ଏ ଗ୍ରନ୍ଥ କଥନଇ ପ୍ରସବ କରେ ନାହିଁ । ଉହା ଅପର କୋନ କାଲିଦାସଙ୍କତ । ତିନି ଆପଣ ଶୁଣଗରିମା ବୁଦ୍ଧିର ଜନ୍ମ ଗ୍ରନ୍ଥେର ଅବତରଣିକାରୀ ଆପନାକେ “ନବରତ୍ନେର”

অন্তর্বর্তী বলিয়া পরিচয় দিয়াছেন। ভাওদাজী কহেন, এই বিতীয় কালিদাস বিক্রমাদিত্যের ৭০০ শত বৎসর পরে বর্তমান ছিলেন; এবং বহু অম্বাণ দ্বারা স্থির হইয়াছে যে, ইনি জৈন-ধর্মাবলম্বী। পুনশ্চ, “জ্যোতি-র্বিদাভরণে” লিখিত আছে জিষ্ঠু\* (অস্ত্রগুপ্তের পিতা) বিক্রমাদিত্যের “নবরত্নের” সঙ্গে একত্রে বর্তমান ছিলেন। ইহাতে প্রতীয়মান হয়, “জ্যোতির্বিদাভরণ” অস্ত্রকার উজ্জয়িনী নগরীতে ৬০০ শত খ্রীঃ অঃ যে হৰ্ষ বিক্রমাদিত্য রাজ্য করিয়াছিলেন, তাঁহাকে ভমক্রমে সম্বৎকর্তা বিক্রমাদিত্য স্থির করিয়াছেন, এবং ঘটকপর’র যে একজন কবি ছিলেন প্রকাশ আছে, তাহাতে বোধ্যাই প্রদেশীয় পঞ্চিতগণ কহিয়া থাকেন, ঘটকপর’র নামে কোন কবি ছিলেন না। এবং “ঘটকপর’” নামে যে

\* ১৮৭৩ সাল ডিসেম্বর মাসের “কলিকাতা রিভিউ” নামক বৈমাসিক পুস্তকে বাঙালী পুস্তক সমালোচন মধ্যে, একজন কৃতবিদ্য সমালোচক আগ্রাদিগের এই প্রস্তাবের প্রতিবাদ করিয়া লিখিয়াছেন, যে জিষ্ঠু শব্দের এস্তলে আভিধানিক অর্থ জয়ী বলিলে কোন গোলযোগ থাকে না, কিন্তু জ্যোতির্বিদাভরণে শঙ্কু, বরুনচি, মনি, অংশদত্ত, জিষ্ঠু প্রভৃতি কবিগণের নাম লিখিত আছে। ইহাতে জিষ্ঠু ও অন্যান্য কবির ন্যায় এক ব্যক্তির নাম স্পষ্ট প্রকাশ হইতেছে। এই জিষ্ঠু অস্ত্রগুপ্তের পিতা তথাহি ত্রস্ত গুপ্ত সিদ্ধান্ত —

“জিষ্ঠুসুত অস্ত্রগুপ্তেন।”

স্তুত্র কাব্য বর্তমান আছে, তাহা কালিদাসকৃত। এক্ষণে দেখা যাইতেছে যে, “জ্যোতির্বিদাভরণ” অস্তুকার কালিদাসের, মহাকবি কালিদাসের ও শকপ্রমর্দক বিক্রমাদিত্যের পরিচয়ের সহিত পরম্পর অনৈক্য, এবং কাল নিরূপণও ঠিক হইতেছে না। স্তুতরাঙ্গ এ কালিদাস, আমাদিগের আলোচ্য কবি কালিদাস নহেন। আর এক জন কালিদাস পাইয়াছি, তিনি “শক্র পরাভব” নামক জ্যোতিষ-শাস্ত্র-প্রণেতা। ইহার গণক উপাধি ছিল।

“হস্তরত্নাবলী,” “প্রশ্নাত্তরমালা,” কালিদাসের নামে প্রচারিত হইয়াছে; কিন্তু উক্ত অস্তুবয়ের রচনা-প্রণালী দ্রষ্টে কালিদাসের কৃত বলিয়া কথনই বোধ হয় না।

পণ্ডিত শেষগিরি শাস্ত্রী লিখিয়াছেন, “হাস্যাগ্রব” নামক প্রহসন মহাকবি কালিদাসকৃত; কিন্তু উহা বঙ্গদেশীয় পণ্ডিত জগদীশ্বর তর্কালঙ্ঘার-প্রণীত। আমরা অন্যত্রে ইহা নিঃসংশয়ে প্রতিপন্ন করিয়াছি।

মান্দ্রাজের পুস্তকালয়ে কালিদাসকৃত “নান্তর্থ-শব্দরত্ন” নামক কোষ প্রাপ্ত হওয়া গিয়াছে। কিন্তু উহা মহাকবি কালিদাসের কৃত নহে। কেননা “মেদিনী-কোষে” মেদিনীকর সমুদ্র প্রাচীন কোষের নাম

\* *Vide The Indian Antiquary, page 380, Vol. I.*

উক্ত করিয়াছেন। তাহার মধ্যে “নানার্থ শব্দরত্নের”  
নাম পাওয়া যায় না। যথা—

“উৎপলিনী শব্দার্গ সৎসারাবর্ণনা মমালাখ্যান्।

তাগুরিবরকুচি শাশ্বত বোপালিত রত্নিদেব হরকোষান্॥

অমরশুভাঙ্গ হলায়ুধ গোবর্ক্ষন রত্নসপালকৃত কোষান্।

কুড়ামরদত্তজয় গঙ্গাধর ধরণি কোষাংশ্চ।

হারাবল্যভিধানং ত্রিকাণ্ডশেষক রত্নমালাঙ্গ।

অপিবহুদোসৎ বিশ্বপ্রকাশ কোষক সুবিচার্য।

বাভটমাধব বাচস্পতি ধর্মব্যাড়িতার পালাখ্যান।

অপি বিশ্বরূপ বিক্রমাদিত্য নামলিঙ্গানি সুবিচার্য।

কাত্যায়ন বামনচন্দ্রগোমিরচিতানি লিঙ্গশাস্ত্রানি।

পাণিনি পদারুশাসনপুরাণ কাব্যাদিক সুনিরুচ্য।”

“নানার্থ শব্দরত্ন” যদি কালিদাসকৃত বোধ হইত,  
তাহা হইলে অবশ্যই “অমর,” “বিশ্বপ্রকাশ,” ও  
“শব্দার্গ” প্রভৃতি কোষে এবং “অমর কোষের” বিবিধ  
টীকায় তথা মরিনাথকৃত “রঘুবংশ,” “কুমারসন্তব,”  
প্রভৃতি কোন কাব্যের টীকায়, তাহা হইতে অমাণ  
উক্ত হইত। “নানার্থ শব্দরত্নের” একখানি “তরলা”  
নামী টীকাও প্রাপ্ত হওয়া গিয়াছে। উহা নিচুল  
যোগীন্দ্র-প্রণীত। ইনি ভোজরাজের আজ্ঞায় টীকা  
রচনা করিয়াছেন। যথা—

“ইতি আমন্ত্র মহারাজ ভোজরাজ প্রবোধিত নিচুল

কবি ঘোগীন্দ্র নির্মিতায়ঃ মহাকবি কালিদাস কৃত  
“নানার্থশব্দরত্ন” কোষরত্ন দীপিকায়ঃ তরলাখ্যায়ঃ  
প্রথমং ( দ্বিতীয়ঃ বা তৃতীয়ঃ ) নিবন্ধনং । ”

এই নিচুলঘোগীন্দ্র যদি কালিদাসের সহধ্যায়ৈ  
নিচুল হয়েন, তাহা হইলে “নানার্থশব্দরত্ন” কবি  
কালিদাসের কৃত বলিলেও শোভা পায় । কিন্তু আমরা  
নিচুলের নামগন্ধে “ভোজচরিত” মধ্যে পাইতেছি না ।  
ইহাতে কিপ্রকারে তাঁহাকে ভোজরাজের পার্বত বলিব ?

“ভাগার্থচন্দ্ৰ” গ্রন্থকার একজন কালিদাস ।  
ইনি আপনাকে “অভিনব কালিদাস” নামে পরিচয়  
দিয়াছেন ।

কর্ণেল উইলফোড় বিক্রমাদিত্য সমষ্টে “শক্রঞ্জয়-  
মাহাত্ম্য” হইতে কএকটী প্রমাণ উদ্ভৃত করিয়া যে প্রবন্ধ  
লিখিয়াছেন, তাহাতে কোন গ্রামাণিক বিষয় নাই ।  
“শক্রঞ্জয়মাহাত্ম্য” জৈন গ্রন্থ । এই গ্রন্থে ধনেশ্বর  
স্তুরিবন্ধভীরাজ শিলাদিত্য নৃপতির অনুমত্যস্বারে  
শক্রঞ্জয় পর্বতের মাহাত্ম্য বর্ণনা করিয়াছেন । তাহাতে  
লিখিত আছে, “আমার ( মহাবীর ) তিনি বৎসর পাঁচ  
মাস এবং পঞ্চদশ দিবস নির্বাণের পরে ইন্দ্র নামক  
এক জন ধৰ্মবিরোধী জন্ম গ্রহণ করিবে । তাঁর  
পঞ্চমমৰ খ্যাতি হইবে । তাঁর ৪৪৬ বৎসর ৪৫ দিবস

পরে বিক্রমাক রাজ জন্মগ্রহণ করিয়া জিনের ন্যায় সিদ্ধমেন স্থানের উপদেশ গ্রহণ করতঃ পৃথিবীর ভার হরণ করিবেন এবং তৎকর্তৃক চলিত অন্দ স্থাপিত হইয়া নব অন্দ স্থাপিত হইবেক।” ইহাতে সপ্রমাণ হইতেছে, বর্ষমান বা মহাবীরের ৪৭০ বৎসরের পরে সম্ভব স্থাপিত হয়। এই প্রমাণ শ্বেতামুর জৈনেরা আহা করিয়া থাকেন। কর্ণেল উইলফোড় ও তাঁহার পণ্ডিতগণ বীর বা বীরবিক্রমকে বিক্রমাদিত্য স্থির করিয়া-ছিলেন। তাহাতে ৪৭০ বৎসরের ভূম হইয়া উঠিয়াছে। “শত্রুঘ্নমাহাত্ম্যের” মতভূমারে বলভীরাজ শিলাদিত্য বিক্রমের ৪৪৭ বৎসরের পরে (৪২০ খ্রীঃ অঃ) সৌরাষ্ট্র হইতে বৈদ্রিণিকে বহিক্ষুত করিয়া শত্রুঘ্ন এবং অন্যান্য তীর্থ স্থান পুনঃগ্রহণ করতঃ জৈন মন্দির সমূহ সংস্থাপিত করেন। আজি কালি, উইলফোড়ের কথায় কেহ বিশ্বাস করেন না। তাঁহার সকল কথা এক্ষণকার ভাষ্য-তত্ত্ববিদ পণ্ডিতেরা খণ্ডন করিয়াছেন।

“রাজতরঙ্গীতে” লিখিত আছে, শ্রীনীয় পাঁচ শতাব্দীতে বিক্রমাদিত্য উজ্জয়নীতে রাজ্য করেন। এবং তিনি মৰ্ত্তগুপ্ত নামক জনৈক আক্ষণকে কাশ্মীরের শাসন-কর্ত্তার পদ প্রদান করেন। এই গ্রন্থে লিখিত আছে,

বিক্রমাদিত্য একশত বৎসর রাজ্য করিয়া ৫৪১ খ্রীঃ অন্দে  
পরলোক গত হয়েন।

উইলসন সাহেব হর্ষ বিক্রমাদিত্য সম্মনে “আশী-  
য়াটিক রিসার্চেস” প্রতিকে লিখিয়াছেন, শকারি বিক্র-  
মাদিত্যের পূর্বে এই নামধের আর এক জন তৃপ্তালের  
নাম পাওয়া গিয়াছে। তিনি তাঁহার বিশেষ বিবরণ  
কিছুই লেখেন নাই। মুসলমান লেখকগণ বিক্রমা-  
দিত্যের পুনঃ পুনঃ নামোন্নেখ করিয়াছেন, কিন্তু অন্য  
কোন ঐতিহাসিক বিষয় জ্ঞাত ছিলেন না।

রাজপুত্রকুলকবি চন্দবর্দ্ধাই তৎকৃত “পৃথীরাজ চৌহান-  
রাম” মধ্যে শেব নাগ, বিশু, ব্যাস, শুকদেব, এবং  
আহর্ষকে বন্দনা করিয়া কালিদাস সম্মনে লিখিয়াছেন—

চৃষ্টং কালিদাস সুভাস সুবন্ধং ।  
জিনে বাগবণী সুবাণী সুবন্ধং ॥  
কিয়ো কলিকা মুয়া বাসং সুসুন্দ ।  
জিনে সেতবন্ধো তিভোজন প্রবন্ধ ॥

এই কবিতায় কালিদাসকে বর্ণ বলা হইয়াছে, ইহাতে  
হিন্দী কবিতার রসগাহী গ্রাউন্স সাহেব কহেন যে  
আহর্ষের পরে কালিদাস বর্তমান ছিলেন কিন্তু আমা-  
দিগের বিবেচনায় কবিচন্দ্র ভট্ট শঙ্কালঙ্কারে ভূবিত  
নৈষধের কবিতায় মোহিত হইয়া আহর্ষের নাম কালি-  
দাসের পূর্বে প্রদান করিয়াছেন। এক্ষণকার অনেক

আঁধুনিক কবি রঘুবৎশ অপেক্ষা মৈষধের মান্য করিয়া থাকেন। পুনরায় কবিচন্দ্র আহর্ণের সমসাময়িক, এজনা তাঁহার সম্মান হঞ্চির নিমিত্ত কালিদাসের পূর্বে তাঁহার নামোল্লেখ করিয়াছেন প্রতীয়মান হয়।\*

কল্পপণ্ডিত “রাজতরঙ্গীর” তৃতীয় তরঙ্গে যে বিক্রমের উল্লেখ করিয়াছেন, তিনি শকাদ্বা স্থাপনের পরে বর্তমান ছিলেন। ইঁকে কবিবন্ধু ও বিবিধ গুণগুণিত বলা হইয়াছে। তাঁহার মাতৃগুপ্ত, বেতালমেষ্ট, এবং ভর্তুমেষ্ট সভাসদ ছিলেন। “মেষ্ট” নিঃসন্দেহ ভট্টশদ্বাচক, তাহা হইলে বেতালমেষ্ট এবং ভর্তুমেষ্ট, বেতালভট্ট, ও ভর্তুভট্ট। কোন কোন জৈন গ্রন্থে “মেষ্ট” শব্দ মেঙ্ক লিখিত আছে। “বিশ্বকোষ” অস্মারে সংস্কৃত-তাবার মেঞ্জ অর্থ প্রধান। বেতালভট্ট বিক্রমের নব-রত্নের অন্তর্বর্তী এবং ভর্তুহরি “নীতিবৈরাগ্য” ও “শৃঙ্গার শতক” গ্রন্থকার। ইনি বিক্রমাদিতোর আতা বলিয়া প্রসিদ্ধ কিন্তু মাতৃগুপ্ত কে? “রাজতরঙ্গীর”

\* উক্ত কবিতার শেষপংক্তি পাঠে বোধ হয় চন্দ্র কবি কালিদাসকে সেচু কাব্য এবং তোজ প্রবন্ধ রচয়িতা বিবেচনা করিয়াছেন, কিন্তু শেষোক্ত প্রস্থথানি বলালক্ষ্মত বলিয়া প্রসিদ্ধ, তাঁহার মধ্যে গুহ্যকার কালিদাসের মুখে কতিপয় সুমধুর কবিতা প্রদান করাতে চন্দ্র কবির উহা কালিদাসকৃত বলিয়া ভূম হইয়া থাকিবেক। আমরা এ বিষয় ইঞ্জিয়ান এণ্টিকুলারী পত্রের দুই সংখ্যায় সপ্রমাণ করিয়াছি।

তৃতীয় তরঙ্গ ১০২ হইতে ২৫২ শ্লোক মধ্যে বিক্রমাদিত্যের বিবরণে মাতৃগুপ্তের বিষয় লিখিত আছে। তিনি সু-  
অসিদ্ধকবি এবং কাঞ্চীরের শাসনকর্তা। মাতৃগুপ্ত কালি-  
দাসের অপর একটি নাম। কিন্তু পুরুষোত্তমকৃত “ত্রিকাণ  
শেষ” মধ্যে কালিদাসের—রঘুকার, কালিদাস, মেধা-  
কদ্র এবং কোটিজিত্ এই ৪টি মাত্র নাম লিখিত আছে।  
মাতৃগুপ্তকৃত কোন গ্রন্থ বর্তমান নাই, অথচ তাঁহাকে  
কহ্লণ প্রধান কবি বলিয়াছেন। রাঘবভট্ট শকুন্তলার  
টীকা মধ্যে মাতৃগুপ্তচার্যের কতিপয় অলঙ্কারের শ্লোক  
উক্ত করিয়াছেন। তৎপাঠে বোধ হয়, সে গুলি প্রধান  
কবি রচিত এবং কালিদাসের লেখনী-নিঃসৃত হইলেও  
শোভা পায়। রাজা প্রবরমেনের মনোরঞ্জনার্থ কালিদাস  
“সেতু-কাব্য” নামক প্রাকৃত কাব্য রচনা করেন।

“সেতুপ্রবন্ধ” কাব্যের টীকাকার রামদাস কহেন,  
বিক্রমাদিত্যের আজ্ঞাভূমারে কালিদাস উক্ত কাব্য  
রচনা করেন। যথ—

“বীরাণং কাব্য চর্চা চতুরিমবিধরে বিক্রমাদিত্য বাচায়ঝক্তে  
কালিদাসঃ কবি মরুটবিধুঃ সেতুনাম প্রবন্ধঃ। তদ্যাসব্যা সৌষ্ঠবার্থং  
পরিষদি কুরুতে রামদাসস্য এব প্রস্তুঞ্জলাল দীন্দনক্ষিতিপতিবচসা  
রামসেতুপ্রদীপঃ।”

সুলুবৃক্ত “বারাণসী দর্পণ” টীকাকার রামাত্মক কালি-  
দাসকে “সেতুকাব্য” রচক বলিয়াছেন; বৈদ্যনাথকৃত  
ঘ

“প্রতাপকুজ্জ,” দণ্ডীপ্রগীতি “কাব্যাদর্শ” এবং “সাহিত্য-দর্পণ” এছে “সেতুকাব্যের” লোক উদ্ভৃত হইয়াছে। “সেতুকাব্য” বিতস্তা নদীর উপরে প্রবরসেন মৃপতি যে মৌ-সেতু নির্মাণ করিয়াছিলেন, তাহার বর্ণনায় পরিপূর্ণ। ইনি “অভিনব” বা দ্বিতীয় প্রবরসেন। ইহার পিতামহ শ্রেষ্ঠসেন “রাজ-তরঙ্গীর” মতে “প্রথম প্রবরসেন” নামে বিখ্যাত। পিন্দেপ এই দুইজন ভিন্ন অন্য কোন প্রবরসেনের নাম লেখেন নাই। দ্বিতীয় প্রবরসেন মাতৃগুপ্তের পরে কাঞ্চীর শাসন করিয়াছিলেন। কান্য-কুক্ষের প্রবল প্রতাপাদ্ধিত মৃপতি হর্ষবর্দ্ধন বা শিলা-দিত্যের সত্তাসদ্ব কবিবাণ “হর্ষচরিতে” প্রবরসেনের ও “সেতুকাব্য” প্রণেতা কালিদাসের এইরূপ অশংসা করিয়াছেন যথা ;—

কীর্তিৎ প্রবরসেনস্য প্রয়াতা কুমুদোজ্জলা  
সাগরস্য পরং পারং কোপিসেনেবসেতুন।  
নির্গতাস্মুন বাকস্য কালিদাসস্য স্মৃতিস্মু  
গ্রীতিমধুরসার্জ। সুমঞ্জলীবিবজ্ঞায়তে ॥

এই কালিদাস যদি প্রবরসেনের সমকালিক হয়েন, তাহা হইলে তিনি গ্রীষ্মীয় ষষ্ঠ শতাব্দীতে বর্তমান ছিলেন। ইনি এবং মাতৃগুপ্ত এক ব্যক্তি, তাহা “রাজ-তরঙ্গীর” প্রমাণে ঠিক হইতেছে, এবং ইনিই মহাকবি কালিদাস—একথা ভাওদাজী লিখিয়াছেন, তদ্বক্ষে

আমাদিগের মহা সংশয় উপস্থিত হইল। এক্ষণে কালিদাসকে লইয়া মহা প্রমাদ উপস্থিত। বিক্রমাদিত্যও অনেকগুলি—তাহার মধ্যে উপরের লিখিত বহুবিধ সংস্কৃত গ্রন্থের প্রমাণে শকারি বিক্রমাদিত্য, একজন পৃথক ব্যক্তি। কথিত আছে, মগধেশ্বর চন্দ্রগুপ্ত বিক্রমাদিত্য মুলতানের নিকটস্থ কারার নামক স্থানে শকগণকে পরাজিত করতঃ “শকাদা” স্থাপন করিয়াছেন। আমরা বাল্যকালে জানিতাম, বিক্রমাদিত্য শকদিগণকে দমন করিয়া অৰ্দ স্থাপন করেন ও তাহার নবরত্নের সভাগ্র কালিদাস ৫৭ খ্রীঃ পূঃ বর্তমান ছিলেন, কিন্তু এক্ষণে সে বিষয় খণ্ডন হইতেছে, এবং কালিদাসকে আধুনিক স্থির করিবার চেষ্টা পাওয়াতে অনেকেই আমাদিগের উপর বিরক্ত হইবেন, কিন্তু আমরা বিচারমন্ড হইয়া বিবাদ করিবার জন্য সাহিত্য-রঞ্জক মিতে দণ্ডারমান হইতেছি না। আমরা যেখানে যে প্রমাণ পাইলাম, তাহাই উচ্চৃত করিয়া পাঠকবর্গকে উপহার দিতেছি, তাহারা দেখুন কালিদাসের বিষয়ে কিরূপ সংশয় হয়। এরূপ প্রবাদ আছে, বিক্রমাদিত্য কবি কালিদাসের উপর অতীব সন্তুষ্ট হইয়া তাহাকে অর্ধ রাজ্য প্রদান করিয়াছিলেন। “রাজ-তরঙ্গীর” মতে হৰ্ষ বিক্রমাদিত্য

মাতৃগুপ্তকে কাশীর রাজ্য প্রদান করেন ; তাহা হইলে মাতৃগুপ্ত আশাদিগের কালিদাস, এবং উল্লিখিত জন-শক্তি ও সম্পূর্ণ সত্তা । মাতৃগুপ্ত কাশীর দেশে ৪ বৎসর ৯ মাস এক দিবস রাজ্য করিয়া, বিক্রমাদিত্য পরলোক গত হইলে, উক্ত রাজ্যের যথার্থ উত্তরাধিকারী প্রবর-সেনকে উহা প্রত্যর্পণ করতঃ বতি-ধর্ম গ্রহণ করিয়া বারাণসীতে আগমন করেন ; এবং প্রবরসেনের সঙ্গে বন্ধুস্থত্বে আবদ্ধ হইয়া “সেতু-কাব্যে” তাঁহার গুণ কীর্তন করিয়াছেন । মাতৃগুপ্ত স্ত্রীর বিরহে কাতর হইয়াছিলেন, এটি মেষদৃতের ঘটনার সহিত ঐক্য হইলে কবির স্বীয় বিবরণ বলিলেও হয় । তিনি আপন শোক বক্ষমুখে বাক্ত করিয়াছেন, এবং রামগিরির শৃঙ্গে বসিয়া আবাট্টের একখানি নবীন মেষকে স্বীয় প্রেয়সীর নিকট বার্তা লইয়া যাইতে বলিয়াছেন । কবি প্রিয়াবিরহ মেষদৃতে বিনাস্ত করিয়াছেন, এজন্য স্বভাবতঃ তাঁহার মন যেরূপ বিচলিত হইয়াছিল, তাহা উত্তম রূপে ব্যক্ত হইয়াছে । তাঁহার স্ত্রীর নাম কমলা ছিল । কালিদাস যেরূপ হিমালয়ের সুন্দর বর্ণনা করিয়াছেন, তাহা স্বচক্ষে না দেখিলে কথনই এতাদৃশ উৎকৃষ্ট হইত না ; ইহাতে বোধ হয়, তিনি কাশীর প্রদেশে, অনেক কাল বাস করিয়াছিলেন ।

ଉପସଂହାର କାଳେ ଏହି ମାତ୍ର ବକ୍ତବ୍ୟ, ଯଦି ମାତୃଗୁଣ  
ଆମାଦିଗେର ମହାକବି କାଲିଦୀମେର ନାମାନ୍ତର ହୁଏ, ତାହା  
ହିଲେ ତିନି ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ସର୍ଵତ୍ତାଦୀତେ ବର୍ତ୍ତମାନ ଛିଲେନ ।  
ଆମରୁ ଏହି ଅନ୍ଧାଗ ସଂକ୍ଷତ ଏକ ମାତ୍ର ଆମାନିକ  
ପୁରାରୁତ “ରାଜ୍-ତରଙ୍ଗିଣୀ” ହିତେ ଗ୍ରହଣ କରିଲାମ ।

ମନ୍ତ୍ରିନାଥ ମୁଖି “ମେଘଦୂତେର” ଚତୁର୍ଦ୍ଦଶ ସଂଖ୍ୟକ ଶୋକେର  
ଟୀକାଯ ଲିଖିଯାଛେନ, କାଲିଦୀମ ଦିଙ୍ଗନାଗାଚାର୍ଯ୍ୟ ଏବଂ  
ନିଚୁଲେର ସମକାଲିକ ଛିଲେନ । ଦିଙ୍ଗନାଗାଚାର୍ଯ୍ୟ କାଲି-  
ଦୀମେର ସହାଧ୍ୟାରୀ ଏବଂ ପ୍ରିୟବନ୍ଧୁ ଓ ନ୍ୟାୟମୁକ୍ତ ବ୍ରତିକାର ।  
କାଲିଦୀମ “ରଘୁବଂଶ,” “କୁମାରସମ୍ଭବ,” “ମେଘଦୂତ,” “ଖତୁ-  
ସଂହାର,” “ଅଭିଜାନ-ଶକୁନ୍ତଳ ନାଟକ,” “ବିକ୍ରମୋର୍ବଣୀ-  
ତ୍ରୋଟକ,” “ମାଲବିକାଗ୍ନିମିତ୍ର ନାଟକ,” “ନଲୋଦୟ,”  
“ଶୃଙ୍ଗାରତିଲକ,” “ଶ୍ରୀତବୋଧ” ଏବଂ “ମେତୁକାବ୍ୟ”  
ଅଣନ୍ତର କରିଯାଇଛେ । ତାହାର ମଧ୍ୟେ “ରଘୁବଂଶ,” “କୁମାର-  
ସମ୍ଭବ,” “ମେଘଦୂତ,” “ଖତୁସଂହାର,” “ଶକୁନ୍ତଳୀ,”  
“ବିକ୍ରମୋର୍ବଣୀ,” “ମାଲବିକାଗ୍ନିମିତ୍ର” ଏବଂ “ଶ୍ରୀତବୋଧ,”  
ବଞ୍ଚଭାଷାଯ ଅଛୁବାଦିତ ହଇଯାଇଛେ ।

“ ପୁଷ୍ପେରୁ ଜାତୀ, ନଗରେରୁ କାଞ୍ଚି, ନାରୀରୁ ରଞ୍ଜା, ପୁରୁଷେରୁ ବିଷ୍ଣୁ ।  
ନଦୀରୁ ଗଞ୍ଜା, ନୃପତୌଚ ରାମଃ, କାବ୍ୟେରୁ ମାଘଃ, କବି କାଲିଦୀମଃ !”

---



---

# বরকুচি ।

---

“সেই ধন্য নরকুলে,  
লোকে থারে নাহি ভুলে,  
যমের মন্দিরে নিত্য সেবে সর্বজন ।”

---



# ବରନ୍ତଚ ।



ଆମରା ଭାରତବର୍ଷୀୟ ପୁରାହତ ଆଲୋଚନାଯ ପ୍ରଭକ  
ହଇଯା ବିବିଧ ଦୁଆପ୍ୟ ସଂକ୍ଷତ ଓ ଇଂରାଜୀ ଏହୁ ପାଠ  
କରିଯା କ୍ରମଶଃ ନବ ନବ ପ୍ରବନ୍ଧ ପ୍ରାଚୀନ ପୁରାହତପିଯ  
ପାଠକବର୍ଗେର କରକମଳେ ଉପହାର ପ୍ରଦାନ କରିତେଛି ।  
ଏ ସକଳ ଅଭ୍ୟାସକ୍ଷାନ୍ତ ଭରିବିହିଲି ହିବେକ, ଏ କଥା ଆମରା  
ମୁକ୍ତକଟେ ବଲିତେ ପାରି ନା । ତୁବେ, ବିଶେଷ ଅଭ୍ୟାସକ୍ଷାନ୍ତେର  
ପର, ଅନ୍ତାବ ସମ୍ମହ ଲିପିବନ୍ଧ କରିବ, ତାହାତେଓ ଯଦି  
ଐତିହାସିକ କୋନ ଭ୍ରମ ଥାକେ, ତବେ ପାଠକ ମହାଶୟରୀ  
ଜ୍ଞାପନ କରିଲେ ବାଧିତ ହିବ । ଗତବାରେ କାଲିଦାସଙ୍କେ  
ଆଧୁନିକ ଶ୍ଵିର କରାଯ କୋନ କୋନ ବ୍ୟକ୍ତି ଆମାଦିଗେର  
ଉପର ବିରକ୍ତ ହଇଯାହେନ, ତାହାତେ କିଛୁ ମାତ୍ର କୁଣ୍ଡ ନହି ।  
ଐତିହାସିକ ସତ୍ୟ ଗୋପନ ରାଖ୍ୟ କୋନ ମତେଇ ଉଚିତ  
ନହେ । ସେ ଯାହା ହିଉକ, ଏକ୍ଷଣେ “ପ୍ରକୃତମହୁମାରାମଃ—”  
ନିଉ ଇଯକେ ମୁଦ୍ରିତ ଏକଥାନି ପୁଣ୍ଯକେ + ମେପୋଲିଯାନ  
ବୋନାପାଟ୍, ଲାର୍ଡ ବାସରଗ, ଥ୍ୟାକାରୀ ପ୍ରଭୃତି ବିଦ୍ୟାତ

---

\* ସଂକ୍ଷତ ବିଦ୍ୟାମୁନ୍ଦରମ୍ । ମହାକବି ବରନ୍ତଚ ବିରଚିତମ୍ । ସଂକ୍ଷତ  
ବ୍ୟାଖ୍ୟାନଗତମ୍ । କଲିକାତା ରାଜଧାନ୍ୟାମ୍ । ପ୍ରାକୃତ ସନ୍ତ୍ରେ ମୁଦ୍ରିତମ୍ ॥

† “Strange Visitors.”

ব্যক্তিগণের ভূতযোনিবিরচিত প্রস্তাৱ কলাপ প্রকাশিত হইয়াছে; আমাদিগেরও সংস্কৃত বিষ্ণামুন্দৰ দৃষ্টে বোধ হইতেছে, বৱৰুচিৰ ভূতযোনি এখানি রচনা কৱিয়া প্ৰেৱণ কৱিয়াছেন, নতুবা এই আধুনিক আদি-ৱৰস ঘটিত গল্প “নবৱত্ত্ৰেৰ” রত্ন বিশেষ বৱৰুচিকৃত কথনই হইতে পাৱে না। ইহার রচনাচাতুৰ্য কিছুই নাই। বৱং স্থানে স্থানে কুৎসিত ভাৱ সম্পন্ন আধুনিক কবিগণেৰ প্ৰীতিকৰ সংস্কৃত অল্পীল কৱিতা দৃষ্টে, এই কুত্ৰ পুস্তকখানি প্ৰধান কৱিৰ রচিত বিবেচনা কৰা দূৰে থাকুক, এক জন বঙ্গদেশীৱ ভট্টাচাৰ্য অণীত প্ৰীতিয়মান হইল। ইহাতে ভাৱ তচ্ছন্দ-হৃত বিষ্ণা-মুন্দৰেৰ ভাৱ আয় গৃহীত হইয়াছে, এবং মুস্তিত পুস্তকেৰ শ্ৰেষ্ঠ ভাগে যে “চোৱপঞ্চাশৎ” আছে, তাহা চোৱ কৱি বিৱচিত। বৱৰুচি হুই ব্যক্তি। কাত্যায়ন বৱৰুচি ও বৱৰুচি। ভট্ট মোক্ষমূলৰ এই হুই বৱৰুচিকে এক ব্যক্তি বিবেচনা কৱিয়াছেন। তাহার “ইঞ্জিয়া হাউসেৱ” পুস্তকালয় স্থিত আস্থামন্দহৃত ঋক্বেদ ভাষ্যে, “সৰ্বাহৃক্রমণি” মধ্যে “অত্ শৌন-কাদি মতসংগৃহীতুৰুচেৱহৃক্রমণিকা” এই পংক্তি পাঠে ভগ হইয়াছে। “সৰ্বাহৃক্রমণি” কাত্যায়ন বৱৰুচিকৃত, তৎকৃত মাধ্যান্দিন আতিশাখ্যও প্ৰসিদ্ধ।

ইনি পাণিনির বার্তিককর্তা এবং বৈদিক কল্পস্থত্র প্রণেতা। “কথাসরিৎসাগরে” লিখিত আছে, পুষ্পদন্ত নামক মহাদেবের অমুচর শাপভক্ষ হইয়া মর্ত্য-লোকে কাত্যায়ন বা বরকুচি\* নামে কৌশাঙ্ঘী নগরীতে আকাশগুলে জন্ম গ্রহণ করেন। তাহার জন্মের পরেই আকাশবাণী হয় “এই বালক শুভত্বের হইবে এবং বর্ষ হইতে ইহার সমস্ত বিদ্যালাভ হইবে; বিশেষতঃ বাকরণ শাস্ত্রে ইহার অত্যন্ত ব্যৃত্পত্তি জন্মিবে এবং সমুদায় বর অর্থাৎ শ্রেষ্ঠ বিষয়ে কৃচি জন্ম ইহার নাম বরকুচি হইবে”† যথা মূল সংস্কৃত গ্রন্থে ;—

এক শুভত্বরো জাতো বিদ্যাং বর্ষদ্বাপ্স্যতি ।

কিঞ্চ ব্যাকরণং লোকে প্রতিষ্ঠাং প্রাপয়িম্যতি ॥

নামা বরকুচি লোকে তত্ত্বদৈষ্য হি রোচতে ।

বদ্যম্বুরং ভবেৎকিঞ্চিদ্বিত্যজ্ঞা বাণু পারমৎ ॥

তিনি অতি শৈশববস্থায় নাট্যাভিনয় দর্শন করিয়া সেই নাটক ধানি তাহার মাতার সমীপে অবিকল

\* ততঃ সমর্ত্যবপুষা পুষ্পদন্তঃ পরিভ্রমৎ। নামা বরকুচি কিঞ্চ-কাত্যায়ন ইতিঞ্চতঃ ॥ হেমচন্দ্ৰ কোষে কাত্যায়ন এবং বরকুচি এক নাম স্থির হইয়াছে।

† “বৃহৎ কথার” বাঙ্গালা অনুবাদ, পৃঃ ১২, প্রথম ভাগ।

কঠোর বলিয়াছিলেন, এবং তখন তিনি তাদৃশ শ্রতধর হইয়া উঠিয়াছিলেন যে, ব্যাড়ির নিকট একবার আতি-শাখ্য শ্রবণ করতঃ এম্হ না দেখিয়াই তাহা সমুদায় আব্রতি করিয়াছিলেন। তাহার পর তিনি বর্ধের নিকট অধ্যয়ন করিয়া পাণিনিকে ব্যাকরণ শাস্ত্রে পরাভব করিয়াছিলেন, কিন্তু মহাদেবের কৃপার পাণিনি অবশ্যে জয় লাভ করিলেন। কাত্যায়ন, পাণিনি-ব্যাকরণ অধ্যয়নাত্ত্বর তাহার বৃত্তিক অস্ত্রত করেন। এই “কথাসরিঙ্গামরের” মতান্ত্বারে তিনি নন্দের মন্ত্রীর কার্যালয়ে করিয়াছিলেন। স্বতরাং তিনি তিন শত শ্রীষ্টাদের পূর্বে বর্তমান ছিলেন। কেহ কেহ “বহুকথার” রামায়ণ ও মহাভারতের আয় সম্মান করিয়া থাকেন,\* কিন্তু মিথ্যা গল্পের পুস্তকের এত মান্য করিতে হইলে “আরব্যোপন্যাসও” অকৃত ইতিহাস বিবেচনা করিতে হয়। বিশেষতঃ পাণিনি মুনি কথনই কাত্যায়ন বরকচির সমকালবর্তী ছিলেন না। এ জন্য “বহুকথার” প্রমাণ অগ্রাহ হইতেছে। আচার্য গোলড্স্টুকরের মতে তিনি পতঙ্গলির সমসাময়িক এবং ১৪০ ও ১২০ শ্রীঃ পুরোদের মধ্যে বর্তমান

---

\* শ্রীরামায়ণ ভারত বহুকথানাং কবীমমস্তুমঃ ত্রিপ্রোতা ইবসরসা  
সরস্বতী স্ফুরতিযেতিমা ॥—গোবর্কণঃ।

ছিলেন । এই বরকচি, সদ্গুর শিষ্যের মতে “কর্ম-প্রদীপ” অন্তে। উহা আঢ়োপাঁত অনুষ্টুপচন্দে রচিত । এক্ষণে বিক্রমের বরকচির পরিচয় সন্ধান করা আবশ্যিক । আমরা শকারি বিক্রমাদিত্য, সম্বৎকর্তা বিক্রমাদিত্য, এবং উজয়নীর অধীশ্বর নবরত্ন সভা সংস্থাপক বিক্রমাদিত্য, এই তিনি জন বিখ্যাত বিক্রমাদিত্য পাইয়াছি । ইহার মধ্যে প্রথমোক্ত নৃপতিদ্বয় শকপ্রমর্দক বিক্রমাদিত্য ; তৃতীয় বিক্রমাদিত্য “রাজতরঙ্গীর” মতে যদিও শকদিগকে দমন করিয়াছিলেন, কিন্তু তজ্জন্য তিনি বিশেষ বিখ্যাত নহেন । পুরাকালে শক জাতিরা সর্বদা দৌরাত্ম্য করিত, এ জন্য হিন্দু ভূপালবর্গ সর্বদা সমজিত থাকিতেন । কাজেই আমাদিগের তৃতীয় বিক্রম, যিনি হর্ষ বিক্রমাদিত্য নামে খ্যাত, তিনিও তাহাদিগকে দমন করিয়াছিলেন ; কিন্তু এই কার্য করিয়া তিনি স্বীয় অব্দ প্রচলিত করেন নাই । আমরা এই সকল কারণে প্রথমোক্ত হই বিক্রমাদিত্যকে “কালিদাসের” বিবরণে শকপ্রমর্দক বিক্রমাদিত্য বলিয়াছি । “জ্যোতির্বিদাভরণ” নামক কালজ্ঞান শাস্ত্রের প্রমাণাত্মসারে বরকচি সম্বৎকর্তা বিক্রমাদিত্যের সভার “নবরত্নের” অন্তর্বর্তী, কিন্তু যখন উহা এক জন জাল কালিদাস হৃত, এবং ঐতিহাসিক

ষটনা সকল অনৈক্য প্রমাণ হইতেছে, তখন উক্ত গ্রন্থ  
প্রামাণ্য বোধ করা অন্যায়। “ভোজ-প্রবন্ধে” লিখিত  
আছে, “অথ ধারানগরে ন কোপি মুখ্যা নিবসতি।  
ক্রমেণ পঞ্চশতানি সেবন্তে বিদ্যুবাং আভোজম্। বর-  
কুচি স্ববন্ধুবাণ ময়ুর রামদেব হরিবৎশ শঙ্কর কলিঙ্গ  
কপুর বিনায়ক মদন বিদ্যাবিনোদ কোকিল তারেন্দ  
প্রমুখাঃ।”

এই ভোজ মুঞ্জের ভাতুপ্তুভু, আসাহসাঙ্ক নামে খ্যাত,  
যথা রাজশেখর ;—

“ভাসো রামিল সৌমিলো বরকুচিঃ আসাহসাঙ্কঃ কবি  
র্মেষো ভারবি কালিদাস তরলাঃ স্ফন্দঃ স্ববন্ধুচয়ঃ।”

এক্ষণে মীমাংসা করা আবশ্যক। বরকুচি বিক্রমা-  
দিত্যের নবরত্নের সত্ত্ব বলিয়া প্রসিদ্ধ। স্ববন্ধু তাঁহার  
ভাগিনীয়ে\*। ইহাদিগের উভয়ের নাম এবং কালি-  
দাসের নাম বল্লাল মিশ্র এবং রাজশেখর লিপিবদ্ধ  
করিয়া ভোজ বা আসাহসাঙ্কের পার্বদ ছির করি-  
য়াছেন। ভোজ বা আসাহসাঙ্ক শ্রীষ্টীয় বৰ্ষ শতাব্দীতে  
বর্তমান ছিলেন। দ্বিতীয় প্রবর সেবের সমসাময়িক,  
উজ্জয়িনীর শ্রীমন্তি বিক্রমাদিত্য বা হর্ষ বিক্রমাদিত্যও  
শ্রীষ্টীয় পঞ্চম ও বৰ্ষ শতাব্দীর মধ্যে রাজ্য করিয়া-

\* ইতি শ্রীবরকুচি ভাগিনীয় স্ববন্ধু বিরচিতা বাসবদত্তাখ্যাত্বিকা সমাপ্ত।

ছিলেন। ইহা ইউরোপীয় পণ্ডিতগণ কর্তৃক স্থির হইয়াছে। সুবন্ধু বিক্রমাদিত্যের সভাসদ ছিলেন, ও তাঁসই রাজা লোকান্তরগত হইলে বাসবদত্ত রচনা করেন\* এবং বাসবদত্তার প্রারম্ভে বিক্রমাদিত্য মানব-লীলাসম্বরণ করাতে আক্ষেপোক্তি করিয়াছিলেন; যথা—

সারমবত্ত নিহত নবকা বিলসন্তিচরনে তিনোকঙ্কঃ ।

সরসীবকীর্তি শেষৎ গতবতি ভূবি বিক্রমাদিত্যে ॥

এই সকল প্রমাণে বোধ হইতেছে, হর্ষ বিক্রমাদিত্যের মৃত্যুর পর সুবন্ধু, কালিদাস, এবং বরকুচি বিদ্যাবিষয়ে উৎসাহবান্ন ভোজের আশ্রয় গ্রহণ করিয়াছিলেন।

বরকুচি আক্ষণ কুলোন্তর। তিনি ভোজরাজের পৌরোহিত্য করিতেন এবং তাঁহার এক মাত্র আশ্রয়-পাদপ ভোজের মৃত্যুর পর তৎক্ষত “ভোজ-চম্পু” সম্পূর্ণ করেন। বরকুচি অগৌরু “প্রাকৃত প্রকাশ” এক খানি উপাদের প্রাকৃত ভাষার ব্যাকরণ। তাঁহার ক্ষত “লিঙ্গ বিশেষ বিধিকোষ” অতি প্রসিদ্ধ। মেদিনীকার এবং হলায়ুধ তাহার বিশেষ উল্লেখ করিয়াছেন। এতদ্বিন্দি তাঁহার নামে “নীতিরত্ন” নামক কুস্তি গ্রন্থ প্রচারিত আছে।

\* কবিরয়ং বিক্রমাদিত্য সভ্যঃ। তস্মিন রাজ্ঞি লোকান্তরং প্রাপ্তে এতন্ম নিবন্ধং কৃতবান।—নারসিংহবিদ্যা।



---

# त्रिश्वा।

---

नररूप पंचम ओ दर्ष सारं ॥  
नेलैराय कंठं दिनै षद् हारं ॥

---



# ଶ୍ରୀହର୍ଷ ।



ଭାରତବର୍ଷେ ଶ୍ରୀହର୍ଷ ନାମ୍ୟ ହୁଇଜନ ବିଖ୍ୟାତ କବି ଛିଲେନ । ଅଧ୍ୟାପକ ଉଇଲସନ ସାହେବ ଇହାଦିଗେର ଉଭୟଙ୍କେ ଏକ ବ୍ୟକ୍ତି ଛିର କରିଯାଛେନ, କିନ୍ତୁ ଏହି ଅଭ୍ୟାନେ ତାହାର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭ୍ରମ ହେଉଥାଏ । ତାହା, ପାଠକବର୍ଗ ନିମ୍ନ-ଲିଖିତ ପ୍ରକ୍ଷାପବେ ହୁଇଜନ ଶ୍ରୀହର୍ଷେର ପୃଥକ ପୃଥକ ଜୀବନ ଚରିତ ପାଠେ, ଉତ୍ତମରୂପ ବୁଝିତେ ପାରିବେନ ।

କ୍ଷିତିଶବ୍ଦଶାବଳୀଚରିତ ଏହେ ଲିଖିତ ଆଛେ, ପୁରାକାଳେ ବଞ୍ଚଦେଶେ ଆଦିଶୂନ୍ର ନାମ୍ୟ ଶ୍ରୀଯତ୍ରାଯଣ ନରପତି ଛିଲେନ । ତାହାର ରାଜପ୍ରାମାଦୋପରି ଏକଟି ଗୃଧ୍ର ପତିତ ହେଉଥାଏ, ରାଜ୍ୟ ଭାବିବିଷ୍ଟ ଆଶକ୍ଷାୟ ପଣ୍ଡି-ମଣ୍ଡଳୀକେ ତାହାର କୋନ ଉପାୟ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରିତେ ଆଜ୍ଞା କରିଲେନ ; ତଞ୍ଚବଣେ ବୁଧଗଣ ସକଳେଇ ଗୃଧ୍ରର ମାଂସ ଦ୍ଵାରା ହୋମ କରିତେ କହିଲେନ । ରାଜ୍ୟ ଗୃଧ୍ର ଧତ କରିବାର ଉପାୟ ଜିଜ୍ଞାସା କରିଲେ ସକଳେଇ ନୀରବ ହେଉଲେନ । କିନ୍ତୁ ସଭ୍ୟାଙ୍କିତ ଜନେକ ଭୂଶୁର କହିଲେନ ଯେ, ତିନି ସମ୍ପତ୍ତି କାନ୍ତକୁଞ୍ଜ ହେଇତେ ଅତ୍ୟାଗତ ହେଇଯାଏନ ; ତଥାଯ ଏତାଦୃଶ ରାଜଭବନେ ଗୃଧ୍ରପତିତ ହେଉଥାଏ, ରାଜ୍ୟ ଭଟ୍ଟ ନ୍ୟାରାୟଣଙ୍କି

ଦ୍ୱାରା ମନ୍ତ୍ର ବଲେ ଗୁଣ ସ୍ଥିତ କରତଃ ତାହାର ମାଂସେ ଯଜ୍ଞାଦି କରିଯାଛେନ, ସ୍ଵଚକ୍ଷେ ଦେଖିଯା ଆସିଯାଛେନ । ବନ୍ଦ୍ଧାଧିପ ଆଦିମୁର ଏହି କଥା ଶୁଣିଯା କିମ୍ବଦ୍ଵିବସ ମଧ୍ୟେ କାନ୍ତକୁବ୍ଜ ହିତେ ଭଟ୍ଟମାରାଯଣ, ଦକ୍ଷ, ଶ୍ରୀହର୍ଷ, ଛାନ୍ଦ୍ର ଏବଂ ବେଦଗର୍ଭ ନାମ୍ୟ ବେଦପାରଗ ପଞ୍ଚବିଅକେ ମନ୍ତ୍ରୀକ ସ୍ତ୍ରୀଯ ରାଜଧାନୀତେ ଆହ୍ଵାନ କରିଯା ତାହାଦିଗକେ ୧୯୯ ଶକାଦ୍ୟ ମିର୍ତ୍ତ ଏକଟୀ ଭବନେ ବାସ କରିତେ ଅଭ୍ୟମତି କରିଲେନ । ଏହି ପଞ୍ଚ ତ୍ରାକ୍ଷଣେର ମଧ୍ୟେ ଭଟ୍ଟମାରାଯଣ ଓ ଶ୍ରୀହର୍ଷ ସଂକବି ।

ଶ୍ରୀହର୍ଷଦେବ ଶ୍ରୀହିର ପ୍ରତିମେ ଏବଂ ମାମଙ୍ଗ ଦେବୀର ଗର୍ଭ ଜନ୍ମ ପରିହରି କରେନ । ଇନି ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଆଚୀନ ମଂକୁତ କବିଗଣେର ଘାୟ ଆପନ ପରିଚୟ ଗୋପନ କରେନ ନାହିଁ । ନୈୟଧ ଚରିତର ପ୍ରତ୍ୟେକ ସର୍ଗେର ଶେଷେ ତିନି ଗର୍ବୋକ୍ତି ମହକାରେ ସ୍ତ୍ରୀଯ ପରିଚୟ ପ୍ରଦାନ କରିଯାଛେନ । ଯଥ୍ୟ ପ୍ରଥମ ସର୍ଗେର ଶେଷ ଶ୍ଲୋକ:—

ଶ୍ରୀହର୍ଷଃ କବିରାଜ ରାଜି ମୁକୁଟାଳଙ୍କାରଶ୍ରୀରଃସ୍ତୁତଃ  
ଶ୍ରୀହିରଃ ସୁଯୁବେ ଜିତେନ୍ଦ୍ରିୟ ଚର୍ଯ୍ୟମାମଙ୍ଗ ଦେବୀଚର୍ଯ୍ୟ  
ତକ୍ଷିନ୍ତାମଣି ମନ୍ତ୍ର ଚିତ୍ତନ ଫଳେ ଶୁଜାର ଭଙ୍ଗ୍ୟମହା-  
କାବ୍ୟେ ଚାରନି ନୈୟଧୀଯ ଚରିତେ ସର୍ବୋହିମୀ-  
ମାଦିର୍ଗତଃ ।

ଅର୍ଥାତ୍ “କବିରାଜରାଜିର ମୁକୁଟାଳଙ୍କାରଶ୍ରୀରମ୍ଭରପଶ୍ଚାତ୍ ଶ୍ରୀହର୍ଷ  
ଏବଂ ମାମଙ୍ଗଦେବୀ ଯେ ଜିତେନ୍ଦ୍ରିୟଚର୍ଯ୍ୟ ଶ୍ରୀହର୍ଷକେ ତନୟ

ଲାଭ କରିଯାଇଲେନ, ମେହି ଆହରେର ଚିନ୍ତାମଣି ମନ୍ତ୍ର ଚିନ୍ତାଫଳ ସ୍ଵରୂପ ଅଥଚ ଶୃଙ୍ଗାର ରମ ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ଜନ୍ମ ଅତି ମନୋହର ମୈଷଧୀର କାବ୍ୟେର ପ୍ରଥମ ସର୍ଗ ଗତ ହଇଲ । ”\*

ପୁନର୍ବିଦ୍ରାର ଏହେର ଶେଷେ କାନ୍ୟକୁଞ୍ଜାଧିପତିର ସମୀପ ହଇତେ ଶ୍ରୀହର୍ଷ ତାମୁଲଦୟ ପ୍ରାଣ ହଇଯାଇଲେନ, ଲିଖିଯାଇଛେ ଯଥା “ତାମୁଲଦୟମାନ୍ୟଃ ଲଭତେ ଯଃ କାନ୍ୟକୁଞ୍ଜେ-ଶ୍ଵରାଦ ।” ପୂର୍ବ ଓ ଉତ୍ତର ଭାଗ “ମୈଷଧ” ଏବଂ “ଖଣ୍ଡନ ଥଣ୍ଡ ଥାତ୍” ମଧ୍ୟେ ଆମରା ଏହି ମାତ୍ର କବି ହତ୍ତାନ୍ତ ପ୍ରାଣ ହଇଲାମ ।

“ବିଶ୍ଵଗ୍ରାନ୍ଦର୍ଶ” ଗ୍ରହକର୍ତ୍ତା ବେଦାନ୍ତାଚାର୍ଯ୍ୟ ଏବଂ ବଲ୍ଲାଲ ମିଶ୍ର ଉତ୍ତରେଇ ଶ୍ରୀହର୍ଷକେ ଭୋଜ ଦେବେର ପାରିଷଦ ହିର କରିଯାଇଛେ; କିନ୍ତୁ ଉହା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଅପ୍ରାମାଣିକ ବୋଧ ହଇତେହେ; ଏବଂ ଶ୍ରୀହର୍ଷ ସ୍ଵର୍ଗ ଯେ ପରିଚଯ ଦିଇଯାଇଛେ, ତାହାର ସହିତ ଏକ ହଇତେହେ ନା ।

ସୁବିଧ୍ୟାତ ଜୈନ ଲେଖକ ରାଜଶେଖର ୧୩୪୮ ଶ୍ରୀକ୍ଷ୍ଟାଦେ “ପ୍ରସ୍ତୁତ କୋଷ” ରଚନା କରେନ । ଏହି ଏହେ ତିନି ଲିଖିଯାଇଛେ, ଶ୍ରୀହର୍ଷପୁତ୍ର ଶ୍ରୀହର୍ଷଦେବ ବାରାଣସୀତେ ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ କରିଯା ତଥାକାର ମୃପତି ଗୋବିନ୍ଦଚନ୍ଦ୍ରେର ତନୟ ମହାରାଜ ଜୟନ୍ତଚନ୍ଦ୍ରେର ଆଜ୍ଞାଯ ମୈଷଧ ଚରିତ କାବ୍ୟ ରଚନା କରିଯାଇଲେନ । ରାଜଶେଖର ଜୟନ୍ତଚନ୍ଦ୍ର ସସ୍ତନେ ଅନେକ ବିବରଣ

\* ଶ୍ରୀଜଗନ୍ଧର୍ମ ମଜୁମଦାର କର୍ତ୍ତକ ଅମ୍ବାଦିତ ମୈଷଧଚରିତ । ୪୭ ପୃଷ୍ଠା ।

লিপিবদ্ধ করিয়াছেন। জয়ন্তচন্দ্র পঞ্জুল নামে বিখ্যাত এবং অনিহীন বারা পত্রনের অধীশ্বর কুমার পালের সমকালবর্তী। মুসলমান নৃপতিগণ ইঁহার বৎশ এক কালে দ্বিস করিয়াছিলেন। সংক্ষত বিজ্ঞাবিশারদ ডাক্তার বুলার সাহেব কহেন, এই জয়ন্ত চন্দ্র কাস্ট-হাউট ক্ষত্রিয় নৃপতি এবং ইনিই জয়চন্দ্র নামে খ্যাত। জয়চন্দ্র ১১৬৮ এবং ১১৯৪ খ্রীষ্টাব্দের মধ্যে কান্যকুজ ও বারাণসীর অধীশ্বর ছিলেন। রাজশেখরের বিবরণ আমাণিক বোধ হইতেছে, কেন না, তাহার সহিত আহর্ণের নিজ পরিচয়ের ঐক্য আছে।

আহর্ণ এক জন অসাধারণ কবি। তাহার নৈবেদ্য চরিত দ্বাবিংশ সর্গে সম্পূর্ণ, বহু অন্ত। তাহার স্থানে স্থানে কবি বিলক্ষণ পাণ্ডিত্য প্রকাশ করিয়াছেন। দ্বাদশ সর্গে সরস্বতী কর্তৃক পঞ্চানন বর্ণনে কাব্যালঙ্কারের এক শেষ উদাহরণ প্রদর্শিত হইয়াছে এবং শেষ সর্গে “নলশ্য সন্ধ্যা বর্ণনং” “তমো বর্ণনং” “চন্দ্র বর্ণনং” প্রভৃতি বর্ণন শুলি অতীব মনোহর। এই সকল দৃষ্টে আহর্ণ এক জন অদ্বিতীয় কবি ছিলেন, বিবেচনা হয়। কিন্তু দুঃখের বিষয়, তাহার রচনা অত্যন্ত অত্যাক্তি দোষে দূষিত। এতদ্বিধায় আমরা বঙ্গদেশীয় অধ্যাপক গণের ন্যায় “উদিতে নৈবেদ্যে

କାବ୍ୟ କମାଣ୍ଡ କଚ ଭାରବିଂ” ବା “ନୈସଥେ ପଦଳା-  
ଲିତ୍ୟଂ” ବଲିତେ ପାରିଲାମ ନା । ତାହାର ମାତୁଲ ପ୍ରସିଦ୍ଧ  
ଆଲଙ୍କାରିକ ମୟିଟିଭଟ ବଲିଯାଇଲେନ, ସହି ତାହାର  
“ନୈସଥେ” “କାବ୍ୟ ଅକାଶ” ରଚନାର କିଛୁକାଳ ପୂର୍ବେ ରଚିତ  
ହେଇଥିବା, ‘ତାହା ହଇଲେ ତିନି ଏକ ମୈସଥେର ଶୋକ ଲହିଯା  
ସମୁଦ୍ରାର ଦୋଷ ପରିଚେଦଟି ଲିଖିତେନ । ଏକମ କିଂବ-  
ଦନ୍ତୀ ଆଛେ ସେ ଶ୍ରୀହର୍ଷ ତାହାର ମାତୁଲାଲରେ ଅବଶ୍ଵିତ  
କରିଯା କାବ୍ୟ ଲିଖିତେନ ଏବଂ ଏକଟୀ ଶୋକ ରଚନା କରି-  
ଯାଇ ତାହା ତେଜଶ୍ଵର ପରିବର୍ତ୍ତନ କରିତେନ, ତଦ୍ଦଫେ  
ତାହାର ମାତୁଲ ଭାବିଲେନ ଯେ, ଏକମ କରିଲେ ଏକ ଖାନି  
କାବ୍ୟ ବହୁକାଳ ମଧ୍ୟେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ହଇବେ କି ନା, ସନ୍ଦେହ;  
ଏହିନ୍ତା ତାହାର ମାର୍ଜିତ ବୁଦ୍ଧି ଜନିତ ସନ୍ଦିପ୍ତଚିତ୍ତ ଯାହାତେ  
ଆର ନା ଥାକେ, ତଜ୍ଜନ୍ମ ତାହାକେ ଅତ୍ୟହ ମାସକଳାଇ  
ଭୋଜନ କରିତେ ଦିତେନ, ଇହାତେ ଶ୍ରୀହର୍ଷର ବୁଦ୍ଧି କ୍ରମେ  
ଶୁଲ୍କ ହଇଯା ଉଠିଲ ଏବଂ କାବ୍ୟ ଗୁଲିର ରଚନା ସଂଶୋଧନ  
ଆବଶ୍ୟକ ହଇଲ ନା । ଶ୍ରୀହର୍ଷ ତାହାର ବୁଦ୍ଧିର ପ୍ରଥରତା  
ହ୍ରାସ ହେଉଥାଯ ଆକ୍ଷେପ କରିଯା କହିଲେନ, “ଅଶେଷ  
ଶୈମୁଖୀ ମୋର ମାସ ମଞ୍ଚାମି କେବଳ” ଅର୍ଥାତ୍ ସକଳ ବୁଦ୍ଧି  
ବିନାଶକ ମାସକଳାଇ ମାତ୍ର ଥାଇତେଛି । ମାସକଳାଇ  
ଥାଇଯା ଯେ ବୁଦ୍ଧି ନାଶ ହୟ, ଇହା ଶୁଣିଯା ଅନେକେ  
ହାନ୍ତ କରିତେ ପାରେନ ଏବଂ ତାହା ହଇଲେ ନିତ୍ୟ ମାସ-

কলাইভোজী রাঢ় দেশীয় অধ্যাপকগণ ঘোর মুখ্য হইতেন।

আইহৰ্ষ কবি এবং দার্শনিক। একাধাৰে এই দুই বিষয়ে পারদৰ্শিতা আয় দেখা যায় না। তাঁহার “খণ্ডন খণ্ড খণ্ড” গোতমীয় ন্যায় শাস্ত্ৰের খণ্ডন গ্ৰন্থ। এখানি অতি কঠিন। বঙ্গদেশীয় অতি অল্প ব্যক্তি ইহার অধ্যাপনা কৰেন। আইহৰ্ষ “নৈষধ” এবং “খণ্ডন খণ্ড খণ্ড” ব্যতীত “চৈৰ্ষ্য বিবৰণ,” “গোড়ো-কৰ্মীশকুল প্ৰশস্তি,” “অৰ্ণব বৰ্ণন,” “ছন্দ প্ৰশস্তি,” “বিজয় প্ৰশস্তি,” “শিব শক্তি সিদ্ধি বা শিবভক্তি সিদ্ধি” এবং “নবশাহ সঞ্চ চৱিত” রচনা কৰিয়াছেন। এ গুলি অত্যন্ত বিৱলপ্ৰচাৰ।

আইহৰ্ষ ভৱানীজ গোত্ৰোন্তব। ইইঁৰ বৎসজ্ঞাত ধূৱন্দৰ মুখ্যটী বঙ্গদেশীয় মুখোপাধ্যায় বৎশেৱ আদিপুকৰণ, যথা—

ভৱানীজ গোত্ৰে আইহৰ্ষ বৎসজ্ঞাতঃ

ধূৱন্দৰ মুখ্যটী স চ মুখ্যঃ।

কাশীৱাদিপতি আইহৰ্ষদেৱ “ৱত্তাবলী নাটকা”, অগ্ৰণেতা। কেহ কেহ বলেন, ধাৰক আইহৰ্ষ দেবেৱ নিকট অৰ্থ লইয়া তাঁহার নামে “ৱত্তাবলী” প্ৰতিষ্ঠিত কৰেন, যথা ;—

ଆହୁର୍ମ୍ବଦେର୍ଧାବକାନ୍ଦିନାମିବ ଧନ୍ୟ । କାବ୍ୟ ପ୍ରକାଶ ଆହୁର୍ମ୍ବର ରାଜ୍ଞୀ ।  
ଧାବକେନ ରତ୍ନବଲୀୟ ନାଟିକାଂତନାମା କୃତ୍ତା ବହୁଧନ୍ୟ ଲକ୍ଷ୍ୟ । ଇତି  
ପ୍ରକାଶଦର୍ଶ ମହେଶ୍ୱରଃ । ଧାବକ କବିଃ । ସହି ଆହୁର୍ମ୍ବନାମୀ ରତ୍ନ-  
ବଲୀୟ କୃତ୍ତା ବହୁଧନ୍ୟ ଲକ୍ଷ୍ୟବାନ୍ । ଆହୁର୍ମ୍ବଖ୍ୟତ ରାଜ୍ଞୀ ନାମୀ ରତ୍ନ-  
ବଲୀ ନାଟିକା କୃତ୍ତା ନାଗେଶ ଡକ୍ଟରଃ । ଧାବକାଖ୍ୟ କବିରହୁଧନ୍ୟ  
ଲକ୍ଷ୍ୟବାନ୍ ଇତି ପ୍ରସିଦ୍ଧ୍ୟ । ପ୍ରକାଶ ପ୍ରଭାୟାୟ ବୈଦ୍ୟନାଥଃ ତଥା  
“ଧାବକନାମା କବିଃ ସହୃତାୟ ରତ୍ନବଲୀୟ ନାମ ନାଟିକାଂ ବିଜ୍ଞୀଯ  
ଆହୁର୍ମ୍ବ ନାମୋ ମୃପାୟ ବହୁଧନ୍ୟ ପ୍ରାପେତି ପୁରାନ ବଟକ୍ଷମ୍” ଇତି  
ପ୍ରକାଶ ତିଳକେ ଜୟରାମ ।

ଏ ସକଳ ଗୁରୁତର ଅମାଗ ସତ୍ତ୍ଵେଣ ଆମରା “ରତ୍ନବଲୀ”  
ଧାବକ କୃତ ବଲିତେ ଅପାରକ ହଇତେଛି ; କେବଳ ଧାବକ  
ମହାକବି କାଲିଦାସେର ପୁର୍ବେ ବର୍ତ୍ତମାନ ଛିଲେନ ; ସଥା  
କାଲିଦାସେର “ମାଲବିକାଗ୍ନିମିତ୍ରେର” ଅନ୍ତାବନାୟ—

—ପ୍ରଥିତବ୍ୟସାୟ ଧାବକ ସୌମିଳ କବି ପୁତ୍ରାଦିନାୟ ପ୍ରବଙ୍ଗାନତି-  
କ୍ରମସ୍ୟ ବର୍ତ୍ତମାନ କବେଃ କାଲିଦାସସ୍ୟ କୃତୋ କିଂ କୃତୋ ବହ-  
ମାନଃ ।

ଧାବକ ଏକଜନ ଆଲଙ୍କାରିକ । ତୁମ୍ହାର କୃତ କୋନ  
ଗ୍ରେହ ଏକଣେ ବର୍ତ୍ତମାନ ନାହିଁ । ସାହିତ୍ୟମାର ପ୍ରଭୃତି ଗ୍ରେହ  
ତୁମ୍ହାର ନାମୋଭ୍ରେତ୍ଥ ଆଛେ । ସାହିତ୍ୟମାରେ ଲିଖିତ  
ଆଛେ, ଧାବକ ମନ୍ତ୍ରବଲେ କବିତ୍ରଶକ୍ତି ଲାଭ କରିଯାଏ  
ଅତି ଦରିଜ ଛିଲେନ ; ତେପରେ ଏକ ଶତ ସର୍ଗେ “ମୈଷଧୀଯ”  
ରଚନା କରିଯା ଆହୁର୍ମ୍ବରାଜ ସମୀପ ହଇତେ ପୁରକ୍ଷାର

স্বরূপ নিষ্কর তুমি লাভ করেন। ইহা কতদুর সত্য,  
তাহা আমরা বলিতে পারি না।

আমাদিগের এক মাত্র মুক্তিদায়িনী “রাজতরঙ্গীর”  
মতে শ্রীহর্ষ মানাদেশভাষাজ ও সৎকবি, যথা ৮  
তরঙ্গে—

সোৎশেষ দেশ ভাষাজঃ সর্বভাষাস্মসৎকবিঃ ।  
কৎশ বিদ্যানিধিঃ প্রাপখ্যাতিঃ দেশান্তরেষপি ।

শ্রীহর্ষের গ্রন্থের নাম “রাজতরঙ্গী” মধ্যে নাই।  
তথাপি তিনি যে রত্নাবলী ও নাগানন্দ রচনা করিয়া-  
ছিলেন, তদ্বিষয়ে সংশয় করা অস্যায়। বাণভট্টকে  
কেহ কেহ “রত্নাবলী”-রচক বলেন। তাহার এই মাত্র  
কারণ তৎকৃত “হর্ষচরিতের” প্রারম্ভে এবং “রত্নাবলীর”  
স্মৃত্বার মুখে “দ্বীপাদন্তমাদপি” এই এক রূপ শোকারণ  
দেখিয়াই সংশয় হইয়াছে। ইহাতে বাণভট্টকে রত্নাবলী-  
প্রণেতা বলা কতদুর সম্ভত, বিজ পাঠকবর্গ বিবেচনা  
করিবেন। মহা মহোপাধ্যায় উইলসন সাহেব কহেন,  
শ্রীহর্ষদেব ১১১৩ হইতে ১১২৫ শ্রীষ্টাদের মধ্যে কাশ্মীর  
রাজ্য শাসন করেন; কিন্তু এই কাল নিরূপণ আমাদি-  
গের যুক্তিসংজ্ঞত বোধ হইতেছে না, কেননা মালবেশ্বর  
মুঞ্জের সভাসদ ধনঞ্জয় কৃত “দশরূপ” এবং ভোজদেব  
প্রণীত “সরস্বতী কঠাভরণ” মধ্যে রত্নাবলী ও নাগানন্দ

ହିତେ ଉଦ୍‌ଦିଗ୍ନ ଉଦ୍‌ଧୂତ ହଇଯାଛେ । ଏହି ଅଲକ୍ଷାର ଗ୍ରେନ୍ଡର ପ୍ରାଚୀନ ପୁରୋହିତ ବଳଶତ ବ୍ସର ପୁର୍ବେ ରଚିତ, ଶୁତରାଂ ତାହା ହିଲେ ଶ୍ରୀହର୍ରେର ଦୃଶ୍ୟ କାବ୍ୟର ଉଈଲସନ ମାହେବେର ଆହୁମାନିକ କାଲେ ରଚିତ ହୟ ନାହିଁ ।

ଶ୍ରୀହର୍ର ସ୍ଵରଂ ଲିଖିଯାଛେ, “ଶ୍ରୀହର୍ରେ ନିପୁଣଃ କବିଃ”  
ଏବଂ “ଶ୍ରୀହର୍ରେ ଦେବେନାପୂର୍ବବନ୍ତ ରଚନାଲକ୍ଷ୍ମତା ରତ୍ନାବଲୀ ।”

ତଥା ଶ୍ରୀହର୍ରେ ଦେବେନାପୂର୍ବବନ୍ତ ରଚନାଲକ୍ଷ୍ମତା ବିଦ୍ୟାଧର-  
ଚକ୍ରବର୍ତ୍ତପ୍ରବିବନ୍ଧୁ ନାଗାନନ୍ଦ ନାମ ନାଟକ ।

ଏ କଥା ସଥାର୍ଥ—

“ନାଗାନନ୍ଦ ଦୃଶ୍ୟ କାବ୍ୟ ଅତି ଚମକାର ।

କାବ୍ୟ-ପ୍ରାୟଗଲେ ବହୁ ମୂଲ୍ୟ ରତ୍ନାବଲୀ ।

ରତ୍ନାବଲୀ—( ଯାର କିବା ସ୍ତୁଚାର ଗ୍ରେନ୍ ! )

କୋଠା ରମ୍ଭ ତାର କାହେ ଈରକ ରତନ ॥”

ରତ୍ନାବଲୀର ନାନ୍ଦୀଯୁଥେ ଗ୍ରେନ୍କାର ହରପାର୍କତୀକେ ପ୍ରଗମ  
କରିଯାଛେ, କିନ୍ତୁ ତାହାର ପରେ ନାଗାନନ୍ଦ ରଚନା କରେନ ।  
ତାହାତେ ବୁଦ୍ଧଦେବକେ ନମକାର କରିଯା ମଞ୍ଜଳାଚରଣ କରି  
ହଇଯାଛେ । ଇହାତେ ବୋଧ ହୟ, ଶ୍ରୀହର୍ର ବୌଦ୍ଧ ଧର୍ମାବଲମ୍ବୀ  
ହଇଯାଇଲେନ ।

---



---

# ହେବା

---

“ Lives of great men all remind us  
We can make our lives sublime,  
And, departing, leave behind us  
Foot-prints on the sands of time ;”

LONGFELLOW.

---



## ହେମଚନ୍ଦ୍ର ।



“ରାମମାଲା” ନାମକ ଗୁଜରାଟେର ପୁରାହୃତ ମଧ୍ୟ ଲିଖିତ ଆଛେ, ହେମଚନ୍ଦ୍ର ବା ହେମାଚାର୍ଯ୍ୟ ମହାରାଜ କୁମାର-ପାଲେର ରାଜ୍ୟକାଳେ ବର୍ତ୍ତମାନ ଛିଲେନ । ଓଦାଯନେର ଜୈନ-ଚାର୍ଯ୍ୟଗଣ ତାହାର ଜୀବନଚରିତ ସମ୍ବନ୍ଧୀୟ ଯେ ଯେ ବିବରଣ ଲିପିବନ୍ଧ କରିଯାଇଛିଲେନ, ତାହାଇ “ରାମମାଲାଯ” ସଙ୍କଳିତ ହଇଯାଛେ, ଏବଂ ଆମରା ତାହାଇ ଏହୁଲେ ଗ୍ରହଣ କରିଯା ଅନ୍ତାବ ଆରଣ୍ୟ କରିଲାମ । ହେମଚନ୍ଦ୍ରର ପିତାର ନାମ ଚାଚିନ୍ଦ ଏବଂ ମାତାର ନାମ ପାହିନୀ । ଇହାରା ଉଭୟେ ଗୁଜରାଟେ ବାସ କରିତେନ ; ହେମଚନ୍ଦ୍ରର ପ୍ରକୃତ ନାମ ଚଂଦେବ । ତାହାର ପିତାର ହିନ୍ଦୁଧର୍ମେ ଅଟିଲ ଭକ୍ତି ଛିଲ, କିନ୍ତୁ ପାହିନୀ ଦେବୀ ଗୋପନେ ଜୈନ ଧର୍ମେ ବିଶ୍ୱାସ କରିତେନ । ହେମଚନ୍ଦ୍ରର ଅଷ୍ଟମବର୍ଷ ବୟକ୍ତମ କାଳେ ଏକଦିନ ଦେବଚନ୍ଦ୍ର ଆଚାର୍ଯ୍ୟ, ତାହାର ଅଳ୍ପମ ମୁଖଭିତ୍ତି, ଏବଂ ଦେବତୁଳ୍ୟ କାନ୍ତି ସମ୍ବର୍ଣ୍ଣନେ ତାହାର ପିତାର ଅବର୍ତ୍ତମାନେ ପାହିନୀ ଦେବୀର ସମ୍ପତ୍ତି କ୍ରମେ, ତାହାକେ କରଣାବତୀ ମନ୍ଦିରେ ଜୈନ ଧର୍ମେ ଦୀକ୍ଷିତ କରିବାର ଜଣ୍ଠ ଲାଇଯା ଗେଲେନ । ଚାଚିନ୍ଦ ବାଟୀ ଅତ୍ୟାଗତ ହଇଯା ତାହାର ପୁଅକେ ଦେଖିତେ ନା ପାଇଯା

গমন করিলেন। তথায় তাঁহাকে জৈন ধর্মের অনেক রহস্য কহিলেন, এবং ক্রমে কুমারপালের হিন্দু ধর্মে বিশ্বাস ছ্রাস হইয়া আসিল। গুজরাটের মধ্যে তিনি পশ্চিংসা নিবারণ করিলেন, এবং তাঁহার অভ্যজ্ঞায় আক্ষণ্যগণ চতুর্দশ বর্ষ পর্যন্ত দেবদেবীর নিকট পশ্চাদি বলিদানের পরিবর্তে শস্যাদি উপহার দিত। কুমার-পালের জৈন ধর্মে বিশ্বাস ক্রমেই অটল হইয়া উঠিল। তিনি অনিহীনপুরে “কুমারবিহার” নামক পার্শ্ব-নাথের মন্দির স্থাপন করিলেন এবং তৎকর্তৃক দেব-পতনে একটু সুদৃশ্য জৈন মন্দির নির্মিত হইল। কুমার-পাল জৈন ধর্মের চতুর্দশ আজ্ঞামূসারে দীক্ষিত হইয়া, প্রজাবর্গের মধ্যে স্বীয় অকৃত্রিম দয়া ও ধর্মের প্রোজ্জ্বল-দীক্ষিতি বিকীর্ণ করিতে লাগিলেন, এবং সকলেই তাঁহাকে রঘু, নতুষ, ও ভরতের সমকক্ষ বলিতে লাগিল। “প্রবন্ধ চিন্তামণি” মধ্যে কুমারপালের অনেক বিবরণ সংকলিত হইয়াছে, কিন্তু সে সকল হেম-চন্দ্রের বিষয়ে অপ্রাসঙ্গিক বোধে গ্রহণে বিরত হইলাম। কুমারপালের ত্রিংশঃ বর্ষ রাজ্যকালে হেম-চার্য আপনাকে অত্যন্ত প্রাচীন বোধ করিয়। নির্বাণ কামনায় আহারাদি এক কালে পরিত্যাগ করিলেন। এবং কিয়দিবসের মধ্যেই ৮৪ বর্ষ বয়ঃক্রমে তাঁহার হৃতু

হইল । হেমচন্দ্র সংস্কৃত অলৌকিক নানাবিধ গুণ প্রচলিত আছে, কিন্তু তাহা সমুদায় অকিঞ্চিৎকর বিবেচনায় গ্রহণ করিলাম না । “রাসমালার” মতান্তরসারে তিনি ১১৭৪ খ্রিষ্টাব্দে মানবলীলা সম্বরণ করেন । প্রমিন্দ জৈন বৈয়াকরণ পূজ্যপাদ এবং জৈন জ্যোতিষ-শাস্ত্রবেত্তা অমিত ঘতির পরে হেমচন্দ্র বর্তমান ছিলেন এবং ইহাও স্থির হইয়াছে যে তাহার সময়ে “জৈন ক্ষেত্রস্থত্ব” রচিত হয় ।

হেমচন্দ্র শ্বেতামুর জৈন । তিনিই এই সম্প্রদায়ের প্রমিন্দ আচার্য এবং তদ্বারা জৈন ধর্মের বিলক্ষণ উন্নতি হইয়াছিল । “সময়ভূষণ” গ্রন্থে লিখিত আছে, তিনি পাটলীপুর নিবাসী এবং তথাহইতে গুজরাটে গমন করেন । এই গ্রন্থে তাহার জীবনচরিত সংক্রান্ত অন্য কোন বিশেষ বিবরণ প্রাপ্ত হওয়া যায় না ।

হেমচন্দ্র “অভিধান চিন্তামণি,” প্রাকৃত ব্যাকরণ এবং “ত্রিষঙ্গী শলকাপুরুষ\* চরিত” রচনা করেন । “অভিধান চিন্তামণি” অতি প্রমিন্দ জৈনকোষ । “শঙ্ক ক্ষেত্রস্থত্বে” ইহার অনেক প্রমাণ উন্মৃত হইয়াছে । কেহ কেহ অনুমান করেন অভিধান চিন্তামণির নানার্থ

---

\* এই জৈন মহাকাব্য একখানি মাত্র বিলাতের “ব্রাহ্ম এসিয়াটিক সোসাইটির” পুস্তকালয়ে আছে ।

ভাগ, “বিশ্বকোষ” হইতে সঙ্কলিত কিন্তু আমরা এ কথায় অভ্যন্তরে অভ্যন্তরে করি না, কেন না, কোলাচল মন্ত্রী-নাথ স্বরি এই নানার্থ ভাগের অনেক প্রমাণ তাহার টীকায় উদ্ধৃত করিয়াছেন, স্বতরাং “বিশ্বকোষ” তাহার পরে রচিত হয়, এ বিষয় বিশেষরূপে অভ্যন্তরে অভ্যন্তরে করিলেই স্পষ্ট প্রতীয়মান হইবেক।

অভিধান চিন্তামণি সংস্কৃত জৈন অভিধান। ইহাতে জৈন ধর্মের সমুদায় শব্দ সঙ্কলিত হইয়াছে।

কেহ কেহ অভ্যন্তরে করেন “অনেকার্থ শব্দসংগ্রহ” অভিধান চিন্তামণির অন্তর্গত, কিন্তু আমরা এ কথায় অভ্যন্তরে করিতে পারিলাম না। এখানি স্বতন্ত্র গ্রন্থ ; কেননা প্রতিজ্ঞা বাক্যে লিখিত আছে “আর্হতদিগের নিমিত্ত আমি এই অনেকার্থ শব্দ সংগ্রহ করিব, ইহা এক স্বরাদি ক্রমে ছয়কাণ্ডে বিভক্ত হইবে।”

“ধ্যাত্বার্হতকৃতৈকার্থ শব্দ সন্দোহ সংগ্রহঃ। এক স্বরাদি ষট্কাণ্ডা কুর্বেহনেকার্থ সংগ্রহম্”—অনন্তর “ইত্যাচার্য হেমচন্দ্র বিরচিতেহনেকার্থ সংগ্রহেহ বায়া নেকার্থাধিকারঃ” এই বলিয়া গ্রন্থ সমাপ্তি করিয়াছেন।

তথা—“প্রণিপত্যার্হতঃ সিদ্ধ সংজ্ঞ শব্দাভ্যশাসনঃ।  
ঞ্জ যৌগিক মিশ্রণাং নাম্বাং মালাং তনোম্যহম্।”

এই প্রতিজ্ঞায় হেমচন্দ্ৰ অভিধান চিন্তামণিৰ আৱল্ল  
কৱেন। অতএব অনেকাৰ্থ সংগ্ৰহ অভিধান চিন্তা-  
মণিৰ অনুগত হইলে উক্ত প্ৰকাৰ ভিন্ন ভিন্ন প্রতিজ্ঞা-  
বাক্য লক্ষিত হইত না। এবং অনেকাৰ্থ সংগ্ৰহেৰ  
সমাপ্তি বাক্য ও উক্ত প্ৰকাৰ হইত না, অভিধান চিন্তা-  
মণিৰ অনুগত হইলে এইন্দৰ হইত “ইত্যভিধান চিন্তা-  
মণো অনেকাৰ্থ সংগ্ৰহঃ।” টীকাকাৰ অভিধান চিন্তা-  
মণিৰ প্ৰথম শ্ৰোকব্যাখ্যায় “সিদ্ধ সাঙ্গ শব্দাভূশাসনঃ”  
এই অংশেৰ এইন্দৰ ব্যাখ্যা কৱিয়াছেন “আমিদ্বা হেম-  
চন্দ্ৰভিধং ব্যাকরণং যস্য সোহঃ” আমিদ্বা হেমচন্দ্ৰ  
নামক ব্যাকরণ যাহাৰ মেই হেমাচার্য আমি এই  
নামমালা বিস্তাৱ কৱিতেছি। এতদ্বক্তে প্ৰতীয়মান  
হইতেছে যে হেমচন্দ্ৰেৰ কৃত একখানি ব্যাকরণ গ্ৰন্থও  
ছিল, এক্ষণে তাৰার আৱ কিছু নিদৰ্শন পাওয়া  
যায়না। হেমচন্দ্ৰকৃত “লিঙ্গাভূশাসন” এবং “শীলোঝু”  
অৰ্গাং স্বৰূপ অভিধানেৰ প্ৰতোক কাণ্ডেৰ পৰিশিষ্ট  
বৰ্তমান আছে। আমৰা হেমকোষ অচিৱে মুস্তিক  
কৱিব তাৰার ভূমিকাৰ গ্ৰন্থেৰ সাৱ মৰ্ম সংক্ষেপে  
প্ৰকাশ কৱিবাৰ ইচ্ছা আছে।

হেমচন্দ্ৰকৃত একখানি রামায়ণ আছে। এই গ্ৰন্থে  
তিনি তাৎক্ষণ্যে প্ৰকাশ কৱিতে পাৱেন নাই।

সংক্ষিত বিদ্যাবিশারদ ডাক্তার বুলর সাহেব হেমচন্দ্ৰকৃত দেশী শব্দসংগ্ৰহ নামক প্রাকৃত বোধ অভিধান প্রাপ্ত হইয়াছেন। এই গ্রন্থ ১৫৮৭ সন্মত মধ্যে লিখিত হইয়াছে। ইহাতে চারি সহস্র প্রাকৃত শব্দ আছে এবং ৩২৫ শ্লোকে সম্পূর্ণ। পাঠকবর্গকে ইহার রচনা প্রণালী দেখাইবার জন্য নিম্নে প্রথম ৪টী শ্লোক উক্ত করিলাম। ইহাতে দেশী কোষের উদ্দেশ্য অবগত হইতে পারিবেন।

গমণয় পমান গহিৱ সহিয় যহি যৎগাম রহস্য।

জয়ই জিনিং দান তাষেষ তাস বৱিনায়নী বাণী ১।

ণীসেসদে শিপৱমল পল্ল'বি অকুজহলাউলতেন।

বিৱাইজ্জই দেশী সদসংগহো বন্ধক মস্তহও ২।

জে লক্ষনে ন সিঙ্কানয় সিঙ্কা সকয়াতি চানেস্তু ।

গয় গত্তন লক্ষণা সত্ত্বসত্ত্বা তে ইহ নিবক্ষা ৩।

দেশ বিশেষ ভূসিন্ধি পৱনানা আন্ততয়া ছত্তি ।

তম্ভা আনাই পাইয় পয়ট্ট ভাষা বিশেসত্ত দেশী ৪।

বোধ হয় ভাস্তুদীক্ষিত অমৱকোষের টীকায় এই দেশী কোষের অমাণ উক্ত করিয়াছেন। একখানি জৈন গ্রন্থে দৃষ্ট হইল হেমচন্দ্ৰ বৈশ্য ছিলেন।

---

---

# ହିନ୍ଦୁଦିଗେର ନାଟ୍ୟଭିନ୍ୟ ।

---

—ମାଟ୍ୟଥିଥା ଘନୋହର ।  
ଚିରଦିନ ହିନ୍ଦୁଗଣ କରିବେ ଆଦର ॥  
ଚତୁର୍ଦ୍ଦଶପଦୀ-କବିତା ମାଳା ।

---



# ହିନ୍ଦୁଦିଗେର ନାଟ୍ୟାଭିନ୍ୟ ।



ମୁସ୍ତକ ସ୍ଵଭାବତଃ ଆମୋଦପିଯ় । ଦୈନନ୍ଦିନ କାର୍ଯ୍ୟ ସମାପନାତେ ଏକଜନ ବିଷୟୀ ବ୍ୟକ୍ତିରେ ଫୋନ ପ୍ରକାର ଆମୋଦେ କିଅକାଳ ଅତିବାହିତ କରିତେ ବାସନା ହୟ ; କାଳକ୍ରମେ ସମାଜେର ସଂକ୍ଷାର ଓ ଅବଶ୍ଵାର ପରିବର୍ତ୍ତ ସହ-କାରେ ଆମୋଦ ପ୍ରମୋଦେର ପରିବର୍ତ୍ତ ହିତେଛେ । ସର୍ବ-ପ୍ରକାର ଆମୋଦ ପ୍ରମୋଦେର ମଧ୍ୟେ ତୌର୍ଯ୍ୟତ୍ରିକ ସର୍ବପ୍ରଧାନ, ଏବଂ କି ସଭ୍ୟ ବା ଅସଭ୍ୟ ସକଳ ଜ୍ଞାତିର ଆଦରଣୀୟ । ଶୁସଭ୍ୟ ଇଲ୍ଲାରୋପୀଯେରୀ ସତ୍ତ୍ଵମହ୍ୟୋଗେ ବୀଟୋବନ ବା ବେଳୀନିର ସଙ୍ଗୀତେ, ହିନ୍ଦୁଗଣ ବିଶ୍ଵକ ତାନଲୟ ଶ୍ଵର ମଂଧ୍ୟୋଗେ ଶୁମ୍ଭୁର “ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ” ଗାନେ, ଏବଂ ଅସଭ୍ୟ ଆଦିମ ବାସିଗଣ ଢକ୍ ବା ଦାମାମା ବାଦନ ଦ୍ଵାରା ସ୍ଵ ସ୍ଵ ଅବକାଶ କାଳ ଅତିବାହିତ କରେନ । ଇହାର ମଧ୍ୟେ ବୀଣାବାଦନକାରୀ ଏବଂ ଢକାବାଦକାର ଉତ୍ତରେଇ ସମାନ ଆମୋଦେ ପ୍ରହୃତ, କେବଳ ସମାଜେର ସଂକ୍ଷାରେ କୃଚ୍ଛିଭେଦ ଦୃଷ୍ଟ ହୟ । ଆଦିମ-ବାସୀର କର୍ଣ୍ଣକଟୋର କଠିନର, ଏବଂ ଅଦ୍ୟତନୀୟ ଶୁସଭ୍ୟ ବ୍ୟକ୍ତିର ବାକ୍ୟାଲାପ ଯେନ୍ନପ ପ୍ରତ୍ୱେଦ, ସଙ୍ଗୀତେବେଳ ତାନୁଶ

প্রতেক অতীয়মান হইবেক। ভাষার ও মনুষ্যের অবস্থার পরিবর্ত্ত সহকারে সঙ্গীতের উন্নতি হইয়াছে।

সঙ্গীত মনুষ্যের স্বভাবসিঙ্ক। ছন্দপোষ্য বালক কিঞ্চিং আচ্ছাদিত হইলেই মন্তকে ইন্দ্রোত্তোলন করিয়া নৃত্য ও গান করিবে এবং দুর্বলমনা বঙ্গীয় ‘কামিনী’ প্রিয়জন বিয়োগে নানামত খেদগানে প্রতিবাসিগণের মন, কৃণরসে আর্জ করে। সভ্যতার প্রোজ্ঞল দীধিতি বিকীর্ণ হইবার পূর্বে মনুষ্য পঞ্চে মনের ভাব বাস্তু করিত। এক্ষণে নাট্যাভিনয়ে যেন্নপ কবিতায় বাক্যালাপ হইয়া থাকে, তদ্ধপ প্রাচীনকালে অসভ্যগণ তার-স্বরে কথা বলিয়া তাহা “হো” বা “ও” শব্দে শেষ করিত। মনুষ্যপ্রণীতি প্রথম গ্রস্ত পঞ্চে রচিত। আর্য-জাতির বেদ, মনুষ্যের প্রথম রচনাকুসুম। উহার মন্ত্রভাগ আচ্ছাপান্ত কবিতায় রচিত এবং পরে ব্রাহ্মণ ভাগ গঢ়ে রচিত হয়। যজুর্বেদের মন্ত্রভাগ যদিও গঢ়ের ঘায়, তথাপি তাহা স্বর দ্বারা গেয়। সঙ্গীতে মনোমধ্যে কোন বিষয় শীত্ব ধারণা হয় এজন্য ঈশ্বরের প্রেমে সহজে লোকের মন আকৃষ্ট করিবার জন্য প্রাচীন কালে ঈশ্বর বিষয়ক বিবরণ গীতস্বরে পাঠ হইত। পরে সঙ্গীত পৃথক শাস্ত্র মধ্যে পরিগণিত হইল, এবং কাল-ক্রমে এই গাত বা কবিতাশাস্ত্রের উন্নতি হইতে লাগিল।

সঙ্গীতে মনকে শীত্র আর্জি করিতে পারে; এজন্য ঈশ্বর-প্রেমিক ও মান্ত্রিক সকলেই সঙ্গীত-প্রিয়। ইউরোপে ফরাশীশ বিজ্ঞানবিং কোমৎ মতাবলম্বিগণ, প্রত্যক্ষ-দর্শন বাদী সত্ত্বার অধিবেশনের পূর্বে “হার্মেনিয়ম” যন্ত্র সহকারে নানারস সমাকীর্ণ করিতাকলাপ গান করিয়া উপস্থিত সত্ত্ব নিকরের মনোরঞ্জন করিয়া থাকেন। সঙ্গীত সর্বমনোরঞ্জক বিদ্যা এবং এজন্যই শাস্ত্রকারেরা কছেন “গানাং পরতরং নহি”। আমরা অন্ত এই প্রস্তাবে কেবল হিন্দুদিগের প্রাচীন নাট্যাভিনয়ের বিষয় লিখিব। পরে কঠ ও যন্ত্র সঙ্গীতের বিষয় লিখিতে ইচ্ছা আছে।

সঙ্গীত দ্঵িবিধি, দৃশ্য এবং আব্য, যথা “সঙ্গীতং দ্঵িবিধং প্রোক্তং দৃশ্যং আব্যং স্থুরিভিঃ” ইহার মধ্যে গীত এবং বাঞ্ছ আব্য, ও মৃত্য দৃশ্য সঙ্গীত মধ্যে পরিগণিত। এই রূপ কাব্যও দ্঵িবিধি, যথা সাহিত্য দর্পণে “দৃশ্যআব্যত্বেদেন পুনঃ কাব্যং দ্বিধা মতং। দৃশ্যং তত্ত্বাভিনয়েং তত্।” নাটকের অভিনয় ক্রীড়া হইয়া থাকে এজন্ত তাহার অপর নাম দৃশ্য-কাব্য। অভিনয়ের সঙ্গীত ও মৃত্য প্রধান অঙ্গ এবং তাহার সহিত কুশীলবগণের অঙ্গ ভঙ্গী ও বাক্য চাতুরী বিশেষ আবশ্যক। মহামুনি ভরত নাট্যশাস্ত্রের সৃষ্টিকর্তা। কথিত আছে, তিনি

উহা ব্রহ্মার নিকট হইতে প্রাপ্ত হইয়া ইন্দ্রের সভায় গম্ভৰ্ক ও অপ্সরাগণকে শিক্ষা দিতেন। মহাদেব স্বয়ং তাণ্ডব ও পার্বতী লাঙ্গ নৃত্য করিতেন, যথা দশরূপম্—

“উদ্ধত্যোদ্ধৃত্য সারং যমথিল নিগমান্ত নাট্য বেদং  
বিরিপ্তিশচক্রে যন্ত্য প্রয়োগং মুনিরপি ভরতস্তাণবং  
নীলকণ্ঠঃ। শর্বাণী লাঙ্গ মন্ত্য প্রতিপদমপরং লক্ষ্মকঃ  
কর্তৃ মিষ্টে নাট্যানাং কিন্তু কিঞ্চিৎ প্রাণ্ডণরচনয়া লক্ষণং  
সজ্জিষ্পামি।”

লাঙ্গ ও তাণ্ডব চারি অংশে বিভক্ত, যথা পেবলি,  
বহুরূপ, ঘৌবত এবং ছুরিত। অভিনয় কালে পুরুষেরা  
বহুরূপ, ও রূপলাবণ্যবতী নটীগণ ঘৌবত এবং ছুরিত  
নৃত্য করিয়া থাকে। এই সকল নৃত্য মাত্রই তালের  
অধীন, যথা দশরূপম্ “নৃত্যং তাললয়াশ্রয়ম্।” পূর্বকালে  
দেবতারাও নৃত্যে পরামুখ ছিলেন না, এবং মহা-  
ভারত ও সংস্কৃত নাটকে দৃষ্ট হয় রাজা ও সন্তুষ্ট  
বংশীয়া রমণীগণ নৃত্য শিক্ষা করিতেন। এক্ষণে ভারত-  
বর্ষীয় সন্ত্রান্ত ব্যক্তিগণের মধ্যে নৃত্য একবারে লোপ  
হইয়াছে। ইয়ুরোপীয়েরা নৃত্যে অত্যন্ত নিপুণ। “বলে”  
যদি কোন ব্যক্তি বা কামিনী নৃত্য করিতে না পারেন,  
তবে তাহার সমাজ মধ্যে বাস করা ভার হইয়া উঠে।

ରାଜୀ, ରାଜ୍ଞୀ, ମନ୍ତ୍ରୀ, ସକଳେଇ ମୃତ୍ୟ କରିଯା ଥାକେନ । ଅଶୀତିବର୍ଷ ବୟକ୍ଷ ପୁରୁଷଙ୍କେଓ ମୃତ୍ୟେ ନିପୁଣତା ଦେଖାଇତେ ହର ; ଏବଂ ଏହି ମୃତ୍ୟେଇ ଯୁବକ ଯୁବତୀ ପରମ୍ପରେର ମନ ହରଣ କରିଯା ପରିଗନ୍ୟ-ସ୍ଵତ୍ରେ ଆବଦ୍ଧ ହଇବାର ପ୍ରଥମ ସ୍ଵଚନ୍ନା କରେନ । ଶୁକ୍ଳକେଶଧାରୀ ପ୍ରଶାନ୍ତମୂର୍ତ୍ତି ପ୍ରାତ୍ୟବିବାକେର ଲଙ୍ଘ ଦିଯା କ୍ରତବେଗେ ମୃତ୍ୟ ଏକ ଅକାର ବିଡ଼ମ୍ବନା ମୃତ୍ୟ, କିନ୍ତୁ ଇଂରାଜ ସଭ୍ୟତାର ସକଳେଇ ଶୋଭା ପାଇ—କାହାର ସାଧ୍ୟ ଇହାର ପ୍ରତିବାଦ କରେ ? ସ୍ଵର୍ଯ୍ୟବଂଶୀୟ ମହାତେଜୀ ଜୟପୁରା-ଧିପତିକେଓ ଇଂରାଜେର ଅଭ୍ୟକରଣ କରିଯା ମୃତ୍ୟ କରିତେ ହଇଲ । ବୋଧ ହୁଏ କାଲେ ଶ୍ରୀ-ସ୍ଵାଧୀନତାର ଏକଜନ ପ୍ରଧାନ ଉତ୍ତରମାଧ୍ୟକ ରାମକୃଷ୍ଣ ବନ୍ଦୁ, ସ୍ତ୍ରୀର ଅଗରିନୀ ମୃତ୍ୟକାଳୀ ବନ୍ଦୁର ହାତ ଧରିଯା ଏକାଶ୍ୟ “ବଲେ” ମୃତ୍ୟ କରତ ଇଂରାଜଗଣେର ପ୍ରୀତିଭାଜନ ହଇବେନ । କାଲେ ସକଳେଇ ସଟିତେ ପାରେ !

ନାଟକ ଅଙ୍କ ଓ ଗର୍ଭାଙ୍କେ ବିଭକ୍ତ । ନାଟ୍ୟାଳ୍ଲିଧିତ ବ୍ୟକ୍ତିଗଣେର ମଧ୍ୟେ ନାନ୍ଦୀ, ବିଦୂଷକ, ସ୍ଵତ୍ରଧର, ପାରିପାର୍ଶ୍ଵକ, ଓ ନଟ ନଟୀର ଉଲ୍ଲେଖ ଥାକିବେ । ପୁରୁଷଗଣେର ଭାଷା ମୁଦ୍ରଣ ଏବଂ ଶ୍ରୀଲୋକେର ଆକୃତ ଭାଷାଯ କଥେପକଥନ ହେଉୟ ଆବଶ୍ୟକ, ସଥା ସାହିତ୍ୟଦର୍ପଣେ ଭାଷା ବିଭାଗଃ—

ପୁରୁଷାଗମନୀଚାନାଂ ସଂକ୍ଷତଃ ସ୍ଯାଂ କୃତାଜ୍ଞାନାଂ ।

ଶୌରଦେନୀ ପ୍ର୍ୟୋତ୍ସବ୍ୟ ତାନ୍ତ୍ରଶୀଳାଙ୍କ ଘୋଷିତାଂ ॥

ଆସାନେବ ତୁ ଗାଥାମୁ ମହାରାଷ୍ଟ୍ରୀଂ ପ୍ରୟୋଜନେଁ ।  
 ଅତ୍ରୋଭା ମାଗଧୀଭାବୀ ରାଜାନ୍ତଃପୁରଚାରିଣୀଂ ॥  
 ଚେଟିନାଂ ରାଜପୁତ୍ରନାଂ ଶ୍ରେଷ୍ଠିନାଂ ଚାର୍ଦ୍ଧମାଗଧୀ ।  
 ପ୍ରାଚ୍ୟ ବିଦୁଷକ ଦୀନାଂ ଧୂତନାଂ ସ୍ୟାଦବନ୍ତିକା ॥  
 ଯୋଧମାଗରିକା ଦୀନାଂ ଦାକ୍ଷିଣାଂ ସମ୍ପ୍ରୟୋଜନେଁ ।  
 ଶକାରୀଗାଂ ଶକାଦୀନାଂ ଶକାରୀଂ ସମ୍ପ୍ରୟୋଜନେଁ ॥  
 ବାହ୍ଲୀକଭାବୀ ଦୀବ୍ୟାନାଂ ଜ୍ଞାବିଡ୍ରୀ ଜ୍ଞାବିଡ୍ରାଦିମ୍ବୁ ।  
 ଆଭୀରେମୁ ତଥାଭୀରୀ ଚାଙ୍ଗାଲୀ ପୁକ୍ଷମାନିମ୍ବୁ ॥  
 ଆଭୀରୀ ଶାବରୀ ଚାପି କାନ୍ତପତ୍ରୋପଜୀବିମ୍ବୁ ।  
 ତଥେବାଙ୍ଗାରକାରାଦୌ ପିଶାଚୀ ସ୍ୟାଂ ପିଶାଚବାକୁ ॥  
 ଚେଟିନାମ ପଯନୀଚାନାମ ପିଶ୍ୟାଂ ଶୌରମେନିକା ।  
 ବାଲାନାଂ ସନ୍ତୁକ୍ତାନାଂ ନୌଚଗ୍ରହବିଚାରିଣୀଂ ॥  
 ଉତ୍ସତାନାମାତୁରାଗାଂ ସୈବ ସ୍ୟାଂ ସଂକ୍ଷତଃ କଟିଏ ॥  
 ଏଶ୍ଵର୍ଯ୍ୟେଣ ପ୍ରମତ୍ନୟ ଦାରିଦ୍ର୍ୟାପନ୍ତତ୍ସ୍ୟ ଚ ।  
 ତିକ୍ରୁବନ୍ଧରାଦୀନାଂ ପ୍ରାକୃତଃ ସମ୍ପ୍ରୟୋଜନେଁ ।  
 ସଂକ୍ଷତଃ ସମ୍ପ୍ରୟୋଜନ୍ୟ ଲିଙ୍ଗିନୀମୁତମାମୁ ଚ ।  
 ଦେବୀମନ୍ତ୍ରମୁତାବେଶ୍ୟାନ୍ତପି କୈକିଛ ତଥୋଦିତଃ ॥  
 ସଦେଶ୍ୟ ନୌଚପାତ୍ରଭୁ ତଦେଶ୍ୟ ତମ୍ୟ ଭାଷିତଃ ।  
 କାର୍ଯ୍ୟତଶ୍ଚୋତ୍ତମାଦୀନାଂ କାର୍ଯ୍ୟ ଭାଷାବିପର୍ଯ୍ୟଯଃ ॥  
 ଯୋବିଷ୍ସଖୀବାଲବେଶ୍ୟ କିତବାକ୍ଷରମାଂ ତଥା ।  
 ବୈଦକ୍ୟାର୍ଥ ପ୍ରଦାତବ୍ୟ ସଂକ୍ଷତଃ ଚାନ୍ତରାନ୍ତରା ॥  
 ଉଚ୍ଚପଦବୀକୁ ଭଜ ପଣ୍ଡିତ ବ୍ୟକ୍ତିଦିଗେର ବକ୍ତବ୍ୟ ଭାଷା  
 ସଂକ୍ଷତ । ତାଦୃଶୀ ଶ୍ରୀଲୋକଦିଗେର ସମସ୍ତେ “ଶୌର-

ସେମୀ ” ଏବଂ ତାନ୍ତ୍ରିକ ଭାଷା ଗାଥା ସମ୍ପର୍କେ “ମହାରାଷ୍ଟ୍ରୀ” ଭାଷା ଅଧିକ ହିଁବେ ।

ରାଜାନ୍ତଃପୁରଚାରୀ ଜୟଗଣେର “ମାଗଧୀ ।” ରାଜପୁନ୍ଡ ଓ ରାଜପରିଚାରକ ଏବଂ ଶ୍ରେଷ୍ଠଦିଗେର ସମ୍ବନ୍ଧେ “ଅର୍କ-ମାଗଧୀ ।” ବିଦୂଷକେର “ଆଚ୍ୟ,” ଧୂର୍ତ୍ତର “ଅବନ୍ତିକା,” ଯୋଜା ଓ ନାଗର ପ୍ରଭୃତିର ପକ୍ଷେ “ଦାକ୍ଷିଣ୍ୟ” ଭାଷା ପ୍ରଯୋଗ କରା କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ।

ଶକାର ଏବଂ ଶକ ପ୍ରଭୃତି ଅନ୍ତାଜ ଜାତିର ପ୍ରତି “ଶକାରୀ,” ଏବଂ ବାହିକେର “ବାହିକୀ,” ଦ୍ରାବିଡ଼ୀ, “ଆଭୀର ଦେଶୀଯେର “ଆଭୀରୀ,” ପଞ୍ଚବେର ଓ ତୃତୀୟ ଜାତିତେ “ଚାଣ୍ଗଲୀ” ରୀତିର ଭାଷା ବ୍ୟବହାର୍ୟ ।

କାର୍ତ୍ତ ବା ପତ୍ର ପର୍ଣ୍ଣଦିଜୀବୀ ବ୍ୟକ୍ତିର ସମ୍ବନ୍ଧେ “ଆଭୀରୀ” ବା “ଚାଣ୍ଗଲୀ,” ଅଞ୍ଚାରକାରକ ପ୍ରଭୃତି ନୀଚ ବ୍ୟବସାୟି-ଗଣେର ଓ “ଆଭୀର ବା ଚାଣ୍ଗଲୀ” ଭାଷା ଆହ । କୁଂସିତ-ବାକୁ ମୁଖଦିଗେର ପକ୍ଷେ “ପୈଶାଚୀ” ଏବଂ ଉଚ୍ଚ ପଦାତି-ବିକ୍ରି ଚେଟଚେଟିଦିଗେର “ଶୌରମେନୀ,” ବାଲକ, ଉତ୍ସତ, ସଣ୍ଣ, ନୀଚ ଏହଗଣକେର ଓ ଆର୍କ ବ୍ୟକ୍ତିଦିଗେର “ଶୌରମେନୀ,” ଶୁଳବିଶେଷେ “ସଂକ୍ଷତ” ଓ ବ୍ୟବହାର୍ୟ । ଐଶ୍ଵର୍ୟମଦେ ମତ୍ତ ଏବଂ ଦାରିଦ୍ର୍ୟବ୍ୟକୁଳ, ଭିକୁ, ବଙ୍କଧାରୀ ଜୟଗଣେର “ଆକୃତ” ପ୍ରଯୋଗ କରାଇ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ଉତ୍ତମାଶୟ ବ୍ୟକ୍ତି, ଲିଙ୍ଗ-

ধাৰী (চিছধাৰী যথা কপট সন্মানী প্ৰভৃতি) ব্যক্তি, দেৰী, মন্ত্ৰিকন্যা ও বেশ্যা—এই সকল ব্যক্তিৰ পক্ষে “সংকৃত” ভাষাই শোভনীয়। অন্য প্ৰকাৰ হইলেও হাবি নাই।

পৰল, যে দেশ নীচপ্ৰাধান সে দেশ বা সে দেশীয় সম্বন্ধে তত্ত্ব ভাষা (অৰ্থাৎ নীচ হইলে নীচ শ্ৰেণীগত ভাষা ইত্যাদি) প্ৰযুক্ত হইবে। উত্তমাধম মধ্যম জাতীয় ব্যবহাৰ্য ভাষাৰ বিভাগ তত্ত্ব কাৰ্য্যালয়সাৱে ভাষাৰ বিপৰ্যয় বা পৰ্য্যয় হইয়া থাকে। স্ত্ৰী, সখী, বালক, বেশ্যা, ধূর্ত, অপ্সৱাদিগেৱ সম্বন্ধে ভাষা ব্যবহাৰ কালে চাতুৰ্য্যাতিশয় প্ৰদৰ্শনেৱ জন্য মধ্যে মধ্যে সংকৃত ও ব্যবহাৰ কৰা যাইতে পাৱে।

আলঙ্কাৰিকেৱা নাটক হুই অংশে বিভাগ কৱিয়া-ছেন, যথা কুপক ও উপকুপক। কুপক দশ ও উপকুপক অষ্টাদশ অংশে বিভক্ত। যথা সাহিত্য দৰ্পণ—

নাটকমথ প্ৰকৱণৎ ভাণ ব্যায়োগ সমবকাৰ ডিমঃঃ।

ঈহাবুগাঙ্কবীথ্যঃ প্ৰহসনমিতি কুপকাণি দশঃ॥

নাটকা ত্ৰোটকৎ গোষ্ঠী সটুকৎ নাট্যৱাসকৎ।

প্ৰহসনোৱাপ্যকাব্যানি প্ৰেজন্তৎ রাসকৎ তথা॥

সংলাপকৎ ত্ৰিগদিতৎ শিল্পকৎ বিলাসিকা।

হুঁৰ্মলিকা প্ৰকৱণী হুঁৰীশোভাপিকেতিছ॥

ଅଷ୍ଟାଦଶ ପ୍ରାଚୀକ୍ରମପରିପାଳି ମନୌଷିଣଃ ।  
ବିନା ବିଶେଷେ ସର୍ବେଷାଂ ଲକ୍ଷ୍ୟ ନାଟକବ୍ୟାତ ॥

୧ । ଦୃଶ୍ୟକାବ୍ୟ ମଧ୍ୟେ ନାଟକ ସର୍ବ ପ୍ରଥାନ । ଉହାର ଗଞ୍ଜ ପୋରାଣିକ ବିବରଣ ହିତେ ଗୃହୀତ ବା କିଯଦଂଶ କବିର ମନଃକଷ୍ପିତ ହିବେକ । ଇହାର ନାୟକ ଛୁମ୍ବନ୍ତେର ନ୍ୟାୟ ମୃପତି, ରାମଚନ୍ଦ୍ରେର ନ୍ୟାୟ ଅଲୋକିକ କ୍ଷମତାମୟାନ ରାଜ୍ଞୀ, ବା ଆକୁଷ୍ଣେର ନ୍ୟାୟ ଦେବତା । ଶୁଙ୍ଗାର ବା ବୀରରମ ନାଟକେର ବର୍ଣ୍ଣିତ ବିସ୍ୟ । “ଅଭିଜ୍ଞାନ ଶକୁନ୍ତଳା,” “ମୁଦ୍ରାରାକ୍ଷମ” “ବେଣୀମଂହାର” “ଅନୟରାଘବ” ପ୍ରଭୃତି ନାଟକଶ୍ରେଣୀଭୂତ ।

୨ । ପ୍ରକରଣ, ଲକ୍ଷଣ ନାଟକେର ନ୍ୟାୟ, କିନ୍ତୁ ଇହାର ଗଞ୍ଜେ ସମାଜେର ପ୍ରତିକୃତି ଏବଂ ପ୍ରେମବିଷୟକ ବର୍ଣ୍ଣନ ଥାକିବେ । ପ୍ରକରଣ ଦୁଇ ଅଂଶେ ବିଭିନ୍ନ, ଶୁଦ୍ଧ ଏବଂ ସଙ୍କଳିଣ । ଶୁଦ୍ଧ ପ୍ରକରଣେର ନାୟିକା ବେଶ୍ୟା ଏବଂ ସଙ୍କଳିରେର ନାୟିକା କୋନ ଭଦ୍ରବଂଶେର ପ୍ରତିପାଲିତା କାମିନୀ ବା ସହଚରୀ । ପ୍ରକରଣେର ନାୟକ ନାଟକେର ନ୍ୟାୟ ଉଚ୍ଚଶ୍ରେଣୀର ବ୍ୟକ୍ତି ନହେନ । ଇହାର ନାୟକ ମନ୍ତ୍ରୀ, ବ୍ରାଜନ ବା ସତ୍ରାନ୍ତ ବଣିକ । “ମୁଢ଼କଟିକ,” “ମାଲତୀ ମାଧ୍ୱ” ପ୍ରଭୃତି ପ୍ରକରଣ ।

୩ । ଭାଗ, ଏକ ଅକ୍ଷେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ । ଇହାର ଭାସ୍ୟ ବିଶୁଦ୍ଧ ଏବଂ ପ୍ରାରମ୍ଭେ ଓ ଶେଷେ ସଜ୍ଜିତ ଥାକିବେ । ନାଟୋର ନାୟକ ମାତ୍ର ଅଭିନ୍ୟ କ୍ରୀଡ଼ା କରିବେନ । ତିନି ରଙ୍ଗଭୂମିତେ ଆ-ସିଙ୍ଗୀ ନାନା ଅନ୍ତରେ ଓ ଭାବଭଙ୍ଗୀ ଦ୍ୱାରା ବିବିଧ ବାକ୍ତିକେ

ସମ୍ବୋଧନ କରିଯା ସଭ୍ୟଗଣେର ମନୋରଙ୍ଗନ କରିବେନ ।  
“ଲୌଳୀ ମଧୁକର” ଏବଂ “ସାରଦା ତିଳକ” ଭାଗ ଶ୍ରେଣୀଭୁକ୍ତ ।

୪ । ବ୍ୟାଯୋଗ, ଏକ ଅଙ୍କେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ । ଯୁଦ୍ଧ ବର୍ଣନ ଇହାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ, ପ୍ରେମ ବ୍ୟାକ ବର୍ଣନ ଇହାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ନହେ । ଇହାର ନାୟକ ଅଲୋକିକ କ୍ଷମତା-ସମ୍ପାଦ ପୁରୁଷ । “ଜ୍ଞାମଦ-  
ଘେଯଜ୍ୟ,” “ର୍ଦ୍ଦିଗଞ୍ଜିକାହରଣ” ଏବଂ “ଧନଙ୍ଗ୍ୟ ବିଜୟ,”  
ବ୍ୟାଯୋଗ ଗ୍ରହ୍ୟ ।

୫ । ସମ୍ବକାର, ତିନ ଅଙ୍କେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ । ଏବଂ ଦେବତା ଓ  
ଅଶ୍ଵରଗଣେର ଯୁଦ୍ଧ ବର୍ଣନ ଇହାର ପ୍ରଧାନ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ । ଇହା  
ଆଠୋପାଞ୍ଚ ବୀରରମ ବ୍ୟାଙ୍ଗକ ଏବଂ ଉଷ୍ଣୀ ଓ ଗାୟତ୍ରୀଛନ୍ଦେ  
ରଚିତ । ଅଭିନୟ କାଳେ ହୟ, ହଣ୍ଡୀ, ରଥାଦି ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ  
ସ୍ଥକଷେତ୍ର, ତୁମୁଲ ସଂଗ୍ରାମ, ଏବଂ ନଗରାଦି ଧଃସ, ଅତି  
ଉତ୍ତମରୂପ ଦୃଷ୍ଟି ହଇଯାଇଥାକେ । “ସମୁଦ୍ରମହୁନ” ନାୟକ ଏକ-  
ଥାନି ସମ୍ବକାର ସଂକ୍ଷତ ଭାବାଯ ଆଛେ, ତାହା ଓ ଏକଣେ  
ଶ୍ରୀପାପ୍ୟ ନହେ ।

୬ । ଡିମ୍ବ, ବୀର ଓ ଭୟାନକ ରମ୍ଭସଂୟୁକ୍ତ ରୂପକ । ଇହା  
ଚାରି ଅଙ୍କେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ । ଅଶ୍ଵର ବ୍ୟାକ ଦେବତା ଇହାର ନାୟକ ।  
“ତ୍ରିପୁରଦାହ” ନାୟକ ଏକଥାନି ଡିମ୍ବ ବର୍ତ୍ତମାନ ଆଛେ ।

୭ । ଇହୟଗ, ଚାରି ଅଙ୍କେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ, ଏବଂ ଦେବଦେବୀ ଇହାର  
ନାୟକ ନାୟିକା । ପ୍ରେମ ଓ କୌତୁକ ଇହାର ବର୍ଣନୋଦେଶ୍ୟ ।  
“କୁରୁମଶେଖରବିଜୟ” ଏକଥାନି ଇହୟଗ ।

୮ । ଅଙ୍କ, ଏକ ଅଙ୍କେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଏବଂ କକଣ ରସପ୍ରଧାନ ରୂପକ । କୋନ ପ୍ରସିଦ୍ଧ ପୋରାଣିକ ବିଷୟେ କବି ଇହାର ଗଞ୍ଚ ରଚନା କରିବେନ । “ଶର୍ମିଷ୍ଠା ଯଥାତି” ଏକଥାନି ଅଙ୍କ ।

୯ । ବୀଧ୍ୟ, ଭାଗେର ନ୍ୟାଯ ଲକ୍ଷଣାକ୍ରମ ଏବଂ ଏକ ଅଙ୍କେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ । କିନ୍ତୁ “ଦଶକ୍ରମପେର” ମତାନ୍ତ୍ରମାରେ ହୁଇ ଅଙ୍କ ଥାକିବେ ।

୧୦ । ପ୍ରହସନ, ହାସ୍ୟରମଧ୍ୟାନ ରୂପକ । ଇହା ଏକ ଅଙ୍କେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ । ଏବଂ ସମାଜେର କୁରୀତି ସଂଶୋଧନ ଓ ରହଞ୍ଚଜନକ ବିବରଣ ବର୍ଣ୍ଣନା କରା ଇହାର ମୁଖ୍ୟ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ । ନାଟ୍ୟାନ୍ତିକିତ ବ୍ୟକ୍ତିଗଣ ରାଜ୍ଞୀ, ରାଜପାତ୍ରିବିଦ, ଧୂର୍ତ୍ତ, ଉଦ୍‌ଦୀନ, ଭୂତା, ଏବଂ ବେଶ୍ୟା । ଇହାର ମଧ୍ୟେ ମୌଚଜାତୀୟ ପୁରୁଷଗଣ ଶ୍ରୀଲୋକେର ଶାର ପ୍ରାକୃତ ଭାଷାଯ କଥୋପକଥନ କରିବେ । “ହାନ୍ତାଗ୍ରବ,” “କୋତୁକସର୍ବସ୍ଵ” ଏବଂ “ଧୂର୍ତ୍ତନାଟକ” ପ୍ରସିଦ୍ଧ ପ୍ରହସନ ।

ଏହି ଦଶ ଅକାର ରୂପକ । ଏକଣେ ଅଷ୍ଟାଦଶ ଅକାର ଉପରୂପକେର ବିବରଣ ସଂକ୍ଷେପେ ବନ୍ଦବ୍ୟ ।

୧ । ନାଟିକା ବା ଅକରଣିକା ଆୟ ଏକ ଅକାର । ଶୃଜାରରସ ଉହାର ଜୀବନ । “ରତ୍ନାବଳୀ ନାଟିକା” ଅତି ପ୍ରସିଦ୍ଧ ।

୨ । ତ୍ରୋଟକ, ପାଁଚ, ସାତ, ଆଟ ବା ନ଱ ଅଙ୍କେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ । ପାର୍ବିବ ଓ ସଗୀୟ ବିଷୟ ଇହାର ବର୍ଣ୍ଣନୋକ୍ଷେଶ୍ୟ, ସଥା ‘ବିକ୍ରମୋର୍ବଳୀ ।’

৩। গোষ্ঠী, এক অঙ্কে সম্পূর্ণ। ইহার নাট্যাল্লিখিত ব্যক্তি ৯। ১০ জন পুরুষ এবং ৫। ৬ টী স্ত্রী। “রৈবত মদনিকা” একখানি গোষ্ঠী।

৪। সট্টকে একটী আশৰ্য্য গৰ্প আচ্ছাপান্ত প্রাকৃত ভাষায় রচিত হইবে, যথা “কপু’রমঞ্চৱী।”

৫। নাট্যরামক, এক অঙ্কে সম্পূর্ণ এবং বর্ণিত বিষয় প্রেম ও কৌতুক। ইহার আচ্ছাপান্ত অভিনন্দন কালে নৃত্য ও সঙ্গীতে সম্পর্ক হইবেক। “নর্মবতী” ও “বিলাসবতী” এই দুইখানি নাট্য-রামক।

৬। প্রস্থান, নাট্য রামকের ন্যায় কিন্তু ইহার ন্যায়ক নায়িকা এবং নাট্যাল্লিখিত ব্যক্তির অতীব নীচ-জাতীয়। ইহাও তাল লয় স্বর সংযোগে নৃত্য গীত পরিপূর্ণ এবং দুই অঙ্কে সমাপ্ত।

৭। উল্লাপ্য, এক অঙ্কে গ্রথিত এবং প্রেম ও হাস্য ইহার জীবন। ইহার বিষয়টী পৌরাণিক এবং নাট্য কথোপকথন মধ্যে সঙ্গীতগেয়। “দেবী মহাদেবম্” এই শ্রেণীভুক্ত।

৮। কাব্য, প্রেম বিষয়ক বর্ণন এবং এক অঙ্কে সমাপ্ত। ইহার মধ্যে মধ্যে সঙ্গীত এবং কবিতা থাকিবে। “যাদবোদয়” একখানি কাব্য।

୯। ପ୍ରେଜ୍ଫଣ, ବୀରରମ ଅଧିନ ଏବଂ ଏକ ଅଙ୍କେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ।  
ଇହାର ନାୟକ ନୀଚଶ୍ରେଣୀର ବ୍ୟକ୍ତି । “ବାଲିବଧ” ପ୍ରେଜ୍ଫଣ  
ଅମ୍ବିନ୍ ।

୧୦। ରାସକ, ହାସ୍ୟରମ ଉଦ୍‌ଦୀପକ ଏବଂ  
ଏକ ଅଙ୍କେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ । ଇହାର ପଞ୍ଚବ୍ୟକ୍ତି ମାତ୍ର ଅଭିନେତା ।  
ନାୟକ ନାୟିକା ଉଚ୍ଚଶ୍ରେଣୀର ବ୍ୟକ୍ତି ଏବଂ ନାୟକ ମୂର୍ଖ ତଥା  
ନାୟିକା ବୁଦ୍ଧିମତୀ ହିଁବେକ । “ମେନକାହିତ” ଏକଥାନି  
ରାସକ ।

୧୧। ସଂଲାପକ, ଏକ, ଦୁଇ, ତିନ, ବା ଚାରି ଅଙ୍କେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ।  
ଇହାର ନାୟକ ପ୍ରଚଲିତ ଧର୍ମେର ବିକଳ୍ପ ମତାବଲମ୍ବୀ । ଇହାର  
ଅଧିକାଂଶ ସୁଦ୍ଧାଦି ବର୍ଣ୍ଣନ । “ମାୟାକାପାଲିକ” ଏଇ  
ଶ୍ରେଣୀଭୁକ୍ତ ।

୧୨। ଶ୍ରୀଗଦିତ, ଏକ ଅଙ୍କେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଏବଂ ଇହାର  
ନାୟିକା ଲକ୍ଷ୍ମୀ । ଇହାର ଅଧିକାଂଶ ସଙ୍ଗୀତ । “କ୍ରୀଡ଼ା-  
ରମାତଳ” ଏକଥାନି ଶ୍ରୀଗଦିତ ।

୧୩। ଶିଶ୍ପକ, ଚାରି ଅଙ୍କୁଭୁକ୍ତ । ଶାଶ୍ଵାନ ଇହାର ରଙ୍ଗଛଳ,  
ଏବଂ ନାୟକ ଭାଙ୍ଗଣ ଓ ପ୍ରତିନାରକ ଚଣ୍ଡଳ । ଐନ୍ଦ୍ରଜାଳ  
ଓ ଆଶ୍ଚର୍ଯ୍ୟ ଘଟନା ଶିଶ୍ପକେର ବର୍ଣ୍ଣନୋଦେଶ୍ୟ । “କଣକା-  
ବତୀମାଧବ” ଏଇ ଶ୍ରେଣୀଭୁକ୍ତ ।

୧୪। ବିଲାସିକା, ଏକ ଅଙ୍କେ ଅଧିତ । ପ୍ରେମ ଓ  
କୋତୁକ ଇହାର ବର୍ଣ୍ଣନୋଦେଶ୍ୟ ।

১৫। হুশ্মিকা, হাস্যরস প্রধান উপরূপক এবং চারি অঙ্কে সমাপ্ত, যথা “বিন্দুমতী।”

১৬। প্রকরণিকা, নাটকার ন্যায়।

১৭। ইঞ্জীশা, ইংরাজী “অপেরা” বা গীতাভিনয়-সদৃশ। অভিনয়ে আঢ়োপান্ত সঙ্গীত ও নৃত্য হইয়া থাকে। ইহা এক অঙ্কে সম্পূর্ণ এবং অভিনয় কার্য এক জন পুরুষ এবং ৮ বা ১০ জন স্ত্রীলোকের দ্বারা সম্পাদিত হওয়া উচিত। “কেলীরৈবতক” এই শ্রেণীভুক্ত।

১৮। ভাণিকা, এক অঙ্কে সম্পূর্ণ এবং হাস্যরসময়, যথা “কামদত্ত।”

রূপক ও উপরূপক লক্ষণে পাঠকবর্গ দেখিতে পাইবেন সংক্ষিপ্ত ভাষায় হিন্দুদিগের ইয়ুরোপীয়গণের ন্যায় সকল প্রকার দৃশ্য কাব্য বর্তমান ছিল। সেক্ষ-পীয়র, করণীল, মলিএর, ভলটেয়ার প্রভৃতি কবিগণের ন্যায় ভারতবর্ষীয় কবিনিকির যদিও বহুসংখ্যক নাটক লিখিয়া থাইতে পারেন নাই, তথাপি কালিদাস, ভবভূতি, আৰ্দ্ধ প্রভৃতি প্রসিঙ্ক গ্রন্থকারগণ যে সকল নাটক রচনা করিয়া গিয়াছেন, তাহা পৃথিবীর সর্ব প্রধান কবির নাটকের ন্যায় উৎকৃষ্ট, তাহা মুক্তকষ্টে স্বীকৃত্বা। দশরূপ, সাহিত্যদর্পণ, সাহিত্যসার, কুবলয়ানন্দ প্রভৃতি অলঙ্কার গ্রন্থে যে সকল নাটকের

ଉଦ୍‌ବହନ ଉକ୍ତ ହଇଯାଛେ ତାହାର ଅଧିକାଂଶ ଏକଣେ ଦୁଷ୍ଟାପ୍ୟ । କଲିକାତାର ସଂକ୍ଲତ କାଲେଜ ସ୍ଥାପିତ ହଇବାର ପୂର୍ବେ ବଞ୍ଚଦେଶୀଯ ଅଧ୍ୟାପକଗଣ ସଂକ୍ଲତ ନାଟକେର ତାତ୍କାଳ ଆଦର କରିତେନ ନା । ଏମନ କି ଆତିଥେ ଉଇଲିୟମ ଜୋନ୍‌ସ୍ମିକ୍ କେହିଁ ନାଟକେର ଅକ୍ରତ ବିବରଣ ଉତ୍ତମରୂପ ପରିଭ୍ରାତ କରିତେ ପାରେନ ନାହିଁ ; ତୃତୀୟ ଅନେକ କଷ୍ଟେ ରାଧାକାନ୍ତ ନାମକ ଜନେକ ତୁମ୍ଭର ତାହାରେ ନାଟକ ଯେ ଇଂରାଜୀ “ପ୍ଲେଇ” ସଦୃଶ, ତାହା ବୁଝାଇଯା ଦିଲେନ । ବଞ୍ଚଦେଶୀଯଗଣ ପୂର୍ବେ ଅତ୍ୟାନ୍ତ ନାଟକାପେକ୍ଷା “ପ୍ରବୋଧଚନ୍ଦ୍ରୋଦୟ” ମନୋବିବେଶ କରିଯା ପାଠ କରିତେନ । ତୃତୀୟ ବଞ୍ଚିର ବୈଷ୍ଣବ ସମ୍ପଦାୟଗଣ ଭକ୍ତି-ରମଣ୍ୟଧାରା “ଚୈତନ୍ୟ ଚନ୍ଦ୍ରୋଦୟ,” “ଜଗନ୍ନାଥ ବନ୍ଧୁତ,” “ଗଲିତ ମାଧ୍ୟବ,” ବିଦକ୍ଷମାଧ୍ୟବ,” “ଦାନ କେଲିକୌମୁଦୀ,” ପ୍ରଭୃତି ନାଟକ ଆଗ୍ରହ ସହକାରେ ପାଠ କରିତେନ, କିନ୍ତୁ ଅକ୍ରତ କବିତା ଶକ୍ତିସମ୍ପନ୍ନ ମହାକବି କାଲିଦାସ, ଭବତ୍ତି, ଅଇର୍ବ ପ୍ରଭୃତି ପ୍ରଧାନ କବିଗଣେର ଦୃଷ୍ଟ କାବ୍ୟେର ଅଧ୍ୟାପନାର ଏକ କାଲେ ପରାଞ୍ଚୁଥ ଛିଲେନ । ମାନନୀଯ ସୋମପ୍ରକାଶ ସମ୍ପାଦକ ମହାଶୟ ଆମାଦିଗେର ଏକଟି ଅନ୍ତାବେର ପ୍ରତି କଟାକ୍ଷ କରିଯା ଲିଖିଯାଛେନ ଯେ ଶୁଦ୍ଧିମିଳି ପଣ୍ଡିତ ଜଗନ୍ନାଥ ତର୍କପଞ୍ଚାନନ୍ଦେର ଅଭିଜାନ ଶକ୍ତୁତି ନାଟକ କଟୁଛି ଛିଲ,—ତାହା ଥାକିତେ ପାରେ, କିନ୍ତୁ ତାଇ ବଲିଯା ପୂର୍ବେ ଯେ ବଞ୍ଚଦେଶେ ନାଟକେର ଅତ୍ୟନ୍ତ

আলোচনা ছিল, তাহার কোন অমাণ হইতেছে না। এখানে যদি নাটকের বহুল প্রচার থাকিত, তাহা হইলে সহজে এই বঙ্গদেশ হইতেই সংকৃত কালেজ ও এসিয়াটীক সোসাইটীর নিমিত্ত প্রসিদ্ধ নাটক গুলি সংগৃহীত হইত এবং তাহা হইলে কি জন্য এখানকার শিক্ষাবিভাগের কর্তৃপক্ষগণ ও উইলসন সাহেব বহুয়াস স্বীকার করিয়া কাশী কাঞ্চী পর্যন্ত অনুসন্ধান করত “শকুন্তলা,” “বিক্রমোৰ্বশী,” “মৃচ্ছকটিক,” “উত্তর চরিত” প্রভৃতি সংগ্ৰহ করিবেন।

ইয়ুরোপে নাটকের অভিনয় হইয়া থাকে এজন্য তথায় নাটকের বহুল প্রচার। আমাদিগের দেশে অভিনয় প্রথা একালপর্যন্ত প্রচলিত থাকিলে সকল প্রকার দৃশ্য কাব্যের লোপ হইত না। প্রায় প্রসিদ্ধ নাটক সমূহ অভিনয়ের জন্য রচিত। তবুত্তি নটগণের অচুরোধে, কালপ্রিয়নাথ মহাদেবের যাতা মহোৎসবে অভিনয়ের নিমিত্ত উত্তরচরিত রচনা করেন, “হয়গৌববধ” নাটক মাতৃগুণ্ঠের সভায় অভিনীত হইবার জন্য লিখিত হইয়াছিল, এতদ্বারা জগন্নাথের জন্মযাত্রা উপলক্ষে ও মদন মহোৎসবে বিবিধ নাটক রচিত হইত।

ক্রুস ও ইংলণ্ডে নাট্যাভিনয়ে বিপুল অর্থ ব্যয়

ହଇଯା ଥାକେ । “ଏଡ଼ିଲଫି” “ହେମାରକେଟ” ଏବଂ “ଥିଯେଟାର ଫ୍ଲାଙ୍କେ” ନାଟାଗୃହେ ଅସଂଖ୍ୟ ଅସଂଖ୍ୟ ବ୍ୟକ୍ତି ପ୍ରତିବାର ଅଭିନ୍ୟାନର ଦର୍ଶନେ ଗମନ କରିଯାଇଥାକେନ, ଇହାତେ ନାଟକରଚକଗଣେରେ ଖ୍ୟାତି ବିଶ୍ଵାର ହୟ ଏବଂ ଏକ ଏକ ଜନ ସୁବିଦ୍ୟାତ ନଟ କିଯିକାଲେର ମଧ୍ୟେ ବିଲଙ୍ଘଣ ଧନ-ସଞ୍ଚୟ କରେନ । ଅତି ଅଞ୍ଚ ଦିବସ ହଇଲ ପାରିମେର ଥିଯେଟରେ ଭିକ୍ତର ହ୍ୟାଗୋର ଏକଥାନି ନାଟକେର ଅଭିନ୍ୟାନ ଦର୍ଶନେ ଦର୍ଶକଗଣ ଏତ ମୋହିତ ହଇଯାଇଲେନ, ଯେ ଅଭିନ୍ୟା ସମାଧା ହଇଲେ ସକଳେଇ କବିକେ ଏକବାର ଦେଖିବାର ଜନ୍ମ ବ୍ୟାକୁଳ ହଇଯା ଉଠିଲେନ ଏବଂ ଉତ୍ତେଷ୍ମରେ ମହା ମହା ବ୍ୟକ୍ତିରା ତ୍ାହାର ଅଶ୍ଵଂସା ଧନି କରିଲ । “ଇତାଲୀୟ ଅପେରା” ଅର୍ଥାତ୍ ଗୀତାଭିନ୍ୟ ଇଉରୋପୀଯଗଣେର ଅଧିକ ପ୍ରିୟ । ସଞ୍ଜୀତବିଦ୍ୟାନିପୁଣୀ, ଶୁମ୍ଭୁରଭାବିଗୀ, ପ୍ରିୟଦର୍ଶନା ପାଟୀର ସଞ୍ଜୀତ ଶୁଣିତେ ଏକ ଏକ ବାର ମହା ମହା ଲୋକ ଉପଚ୍ଛିତ ହଇଯା ଥାକେ । ଏବାରେ କଲିକାତାଯ ଇତାଲୀୟ “ଅପେରା” ଆଗମନ ନା କରାଯ ସାହେବ ସମ୍ବନ୍ଧ ଯାହାର ପର ନାହିଁ ହୁଅଥିତ ହଇଯାଇଲେନ, ଯଦି ଲୁଇସେର ଥିଯେଟର ଶୀତ ଖତୁତେ ନା ଆସିତ ତବେ କଲିକାତାର ଯାହା ଅମରା-ବତୀତେ ତ୍ାହାଦିଗେର ବାସ କରା କର୍ତ୍ତିନ ହଇଯା ଉଠିତ । ନାଟକେର ଅଭିନ୍ୟା ଦର୍ଶନ ବିଶ୍ଵକୁ ଆମୋଦ । ଇହାତେ ପ୍ରସିଦ୍ଧ କବିଗଣେର ରଚନା ମନୋମଧ୍ୟେ ଉତ୍ତମରୂପ ଅନ୍ତିତ ହୟ ଏବଂ

সমাজের কুরীতি সংশোধন প্রসনন্নার্থ যেমত হইয়া থাকে, এমত কিছুতেই হয় না। নীতিশাস্ত্রবিশারদগণের বক্তৃতা অপেক্ষা কবির ব্যঙ্গাঙ্কি স্বার্থ সমাজের অনেক উন্নতি হইয়া থাকে। “উভয়সংকট” ও “চক্ষুদান” প্রসন্নের অভিনন্দনে অনেক বহুবিবাহপ্রিয় এবং লম্পটের চৈতন্য হইয়াছে।

আমাদিগের বঙ্গীয় সমাজে দিন দিন বিভাগ বিমল বিভাগ বিস্তারিত হইতেছে বটে, কিন্তু এ পর্যন্ত শুসভাগণের শ্রায় কঢ়ির পরিবর্ত না হওয়ায় অত্যন্ত পরিপাপিত হইতেছি। যে আর্যজাতি উদাত্ত, অনুদাত্ত, ও স্বরিত ঘরে সামবেদ গান করিয়া কাননস্থ পশু পক্ষীকেও মোহিত করিতেন, যাহারা সজীত শাস্ত্রে অতি প্রবীণ, যাহাদের শুধাসমকাব্যস দিগ্দিগন্তবাসী মানবেরা পান করিয়া আপনাকে কৃতার্থ বোধ করিতেছে, যে আর্যজাতির নাট্য অথা চিরপ্রসিদ্ধ, অদ্য সেই আর্যজাতির অগ্নিশুলিঙ্গসম তেজোরাশি, যবন গণের পদবিমন্দনে এককালে নির্কাপিত হইয়াছে। আর সে তেজ নাই, সে বুকি নাই, সে বিষ্ণা নাই, কাজেই আমরা দুর্বল, ক্ষীণ, “কুখ্যাত জগতে” অথবা

“—সিংহের ঔরসে

শৃগাল কি পাপে মোরা——”

କାଜେଇ ଆମାଦିଗେର କୁଚିର ପରିବର୍ତ୍ତ ହଇତେଛେ । ମହା-  
କବି କାଲିଦାସେର ଶକୁନ୍ତଳାର ନାଟ୍ୟାଭିନନ୍ଦ ପରିବର୍ତ୍ତ,  
ଯାତ୍ରାର କୁସିତ ଆମୋଦେ ଅଭ୍ୟରଙ୍ଗ ହଇଯାଇ । ଏକି  
ସାଧାରଣ ପରିତାପେର ବିଷୟ ! କୋଥା ଅଭିନନ୍ଦ କାଲେ  
ଭବ୍ରୂତିର ଉତ୍ତରଚରିତେ ବୈଦେହୀବିଲାପ ଶ୍ରବଣେ ହୃଦୟ  
ବିଲୋଡ଼ିତ ହଇବେ, ମାଲତୀମଧ୍ୟେ ନିର୍ବାରମାଲାଯ ସୁଶୋ-  
ଭିତ ପର୍ବତେର ବିଚିତ୍ର ଚିତ୍ରପଟ ସାନ୍ନିକଟେ ଚିରଯୋଗିନୀ  
ମୌଦ୍ଯାନୀକେ ଦେଖିଯା ମନୋମଧ୍ୟେ ଶାନ୍ତିରସୋଦର ହଇବେ,  
ଏବଂ କୋଥ୍ୟ ମୁଦ୍ରାରାକ୍ଷସେ ନୀତି, ଶାନ୍ତିବେତ୍ତା ଚାଗକ୍ୟେର  
ବୁଦ୍ଧିକୋଶଲେର ଏକଶେଷ ଉଦ୍ଧାରଣ ପାଇଯା ଆସୁନିକ  
ମେକାଯ ଭେଲୀକେଓ ତୁଳବୋଧ ହଇବେ, ତାହା ନା ହଇଯା  
ଗୋବିନ୍ଦ ଅଧିକାରୀର ଯାତ୍ରାଯ ମାନଭଞ୍ଜନ ଗାନେ ଅଭ୍ୟାସ-  
ଛଟା ଏବଂ ଅର୍ଥଶୂନ୍ୟ ମଧୁକାଇନେର ଗୀତ ଶ୍ରବଣେ, ରାମଯାତ୍ରାଯ  
ଶୀର୍ଘକାଯ “କାଗଜେର ମୁଖସେ” ମୁଖାହତ ରାବଣେର ବୀରହ  
ପ୍ରକାଶ ଏବଂ କାଲୁଯା ଭୁଲୁଯାର କୁସିତ ମୁଖଭଙ୍ଗୀ ଦର୍ଶନେ,  
ବିରକ୍ତ ନା ହଇଯା ଆମନ୍ଦଜନକ ବୋଧ କରିଯା ଥାକି ।  
ବଞ୍ଚମାଜେର ହିତଚିକିର୍ବୁ ବ୍ୟକ୍ତି ଏ ସକଳ ଦର୍ଶନେ ଯେ  
କି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ହୁଅଥିତ ହେଲେ ତାହା ବର୍ଣନାତୀତ । ଯାତ୍ରାର  
ନ୍ୟାୟ କୁସିତ ଆମୋଦେ ମନେର ଭାବ କଲୁଷିତ ହଇଯା  
ଯାଇ । କୁତୁବିଷ୍ଟ ବ୍ୟକ୍ତିଗଣେର ଏ ସକଳ ଆମୋଦ ସର୍ବର୍ଣ୍ଣ  
କରା କଥନଇ ଉଚିତ ନହେ । ଆଜି କାଲି ଆମାଦିଗେର

জাতীয় বিশুদ্ধ আমোদের হীনাবস্থা সন্দর্ভনে অনেক কৃতবিত্ত বাঙ্গালীগণ ইংরাজী ধিয়েটুর বা “অপেরায়” গমন করিয়া থাকেন। কিন্তু আঙ্গাদের বিষয় সম্পত্তি একটী জাতীয় নাট্যশালা স্থাপিত হওয়াতে আমাদিগের মনঃকষ্ট অনেক নিবারণ হইয়াছে, এক্ষণে ইহার শৈশবাবস্থা এজন্য কার্য্যপ্রণালীর দিন দিন ঔৎকর্ষ সাধিত হইতে পারে এবং তাহা হইলেই কবির এই খেদগান সফল হইবে—

“ অলৌক কুনাট্য রঞ্জে, মজে লোক রাঢ়ে বঞ্জে,

নিরখিয়া প্রাণে নাহি সয় ।

সুধারস অনাদরে, বিষবারি পান করে,

তাহে হয় তম্ভ মনঃ ক্ষয় ।

মধুবলে জাগ মাগো, (ভারত ভূমি) বিভুস্থানে এই মাগ,

সুরসে প্রবৃত্ত হউক তব তনয় নিচয় ।”

প্রস্তাবের উপসংহার কালে নাট্যামোদী ও সঙ্গীত-শাস্ত্রপ্রিয় রাজা যতীন্দ্রমোহন ঠাকুর ও তাঁহার স্বয়েগ্য ভাতাকে আমাদিগের আন্তরিক ধন্যবাদ না দিয়া থাকিতে পারিলাম না। তাঁহাদিগের প্রযত্নে বোধ হয় সঙ্গীত ও নাট্যশাস্ত্র আচীন শ্রী পুনর্ধাৰণ করিবে।

---

---

# বেদ-প্রচার।

---

“ সত্যে নাস্তি ভয়ং ক্ষচিত্ ॥”

---



# বেদ-প্রচার ।



বেদের অপর নাম “ত্বয়ী” অর্থাৎ ঋক, যজু, সাম, এই তিনি বেদ ; এবং অর্থর্ববেদ সংহিতাবেদ পরিশিষ্ট নামে প্রসিদ্ধ ; কিন্তু আধুনিক কালে “ঋথেদো যজুর্বেদঃ সাম-বেদোহথর্ব বেদঃ” এই চারি বেদ মাত্র এবং ভারত-বর্ষের সর্বস্থানে প্রচলিত । পূর্বে বেদ-জ্ঞান-বিহীন ব্যক্তিগণ মনে করিতেন অর্থর্ববেদ কোরানের এক অংশ মাত্র, এজন্য আর্যগণের মাত্র নহে । বিশু পুরাণে এই চারি বেদের বিষয় লিখিত আছে ।

গায়ত্রক ঋকশ্চেব ত্রিবৃহৎ স্তোমৎৰথস্ত্রম

অংগি ষ্ঠোমং যজ্ঞানাং নির্ঘমে প্রথমান্ম মুখ্যাং ।

যজুংবি ত্রিবৃহৎৰ ছন্দস্ত্রমৎ পঞ্চদশৎ তথা ।

ত্বহৎ সাম তথোক্তথক দক্ষিনাদস্ত্রজন্মুখ্যাং ।

সামানি জগতৌচ্ছন্দঃ স্তোমৎ সপ্তদশৎ তথা ।

বৈবৱ মতি রাত্রং পশ্চিমাদস্ত্রজন্মুখ্যাং ।

একবিংশ মথর্বানি মাত্রেৰ্যামানমেবচ ।

অবৃহুতৎ সবৈরাজম্ভ উত্তরাদস্ত্রজন্মুখ্যাং ।

অনন্তর ব্রহ্ম প্রথম মুখ হইতে গায়ত্রী, ছন্দঃ, ঋথেদ,

ত্রিবুন্ধ স্তোম অর্থাৎ স্তোত্র সাধন খ্রীক সমুদায়, রথন্ত্র নামক সামবেদ ও অগ্নিষ্ঠোম যা । এই সমুদায় উৎপাদন করিলেন । পরে তাহার দক্ষিণ মুখ হইতে যজুর্বেদ ত্রিশূল ছন্দ, পঞ্চদশ স্তোম নামক সামবেদের গান, বৃহৎ সাম, ও উক্থম্ অর্থাৎ সোমসংস্কৃ যাগ এই সমুদায় উত্তৃত হইল ।

সামবেদ জগতী ছন্দঃ, সপ্তদশ স্তোম নামক সামবেদের গান, বৈরূপ নামক সাম গান, অতি রাত্র যাগ, ব্রহ্মার পশ্চিম মুখ হইতে এতৎসমুদায়ের উৎপত্তি হয় । একবিংশ স্তোম, অথর্ববেদ, আপ্তোর্ধাম নামক যাগ, অনুশূল ছন্দ; ও বৈরাজ সাম ইহারা ব্রহ্মার উত্তর মুখ হইতে উৎপন্ন হইল ।\*

প্রজাপতির চতুর্মুখ হইতে চারি বেদ উৎপত্তি পোরাণিক মত । এ বিষয় বিশু পুরাণের ঘ্যায় ভাগবত, মার্কণ্ডেয় পুরাণ এবং হরিবংশে লিখিত আছে কিন্তু প্রাচীন মত মান্য করিতে হইলে বেদত্রয়ী খ্রীক, যজুর্বাম । নাস্তিক চূড়ামণি বৃহস্পতি কহেন “ত্রয়ো বেদস্য কর্ত্তারো ভগ্নধূর্ত নিশ্চাচরাঃ ।” বৈদিক গ্রন্থনিচয়ের মধ্যে তিনবেদের উল্লেখ আছে । শতপথ ব্রাহ্মণে

---

\* পুরাণ প্রকাশ । বিশু পুরাণ প্রথম অংশ ৫ অধ্যায় । কাব্য প্রকাশ যত্রে মুদ্রিত ।

লিখিত আছে, পূর্বে একমাত্র প্রজাপতি ছিলেন, তিনি সৃষ্টির কামনা করিলেন এবং তাঁহার কঠোর তপস্থার ফল স্বরূপ পৃথিবী অন্তরীক্ষ এবং বায়ু এই তিনি লোকের সৃষ্টি হইল। তিনি এই তিনি লোকে তাপ প্রদান করিলে অগ্নি, বায়ু স্থর্য এই তিনটী জ্যোতিঃ উন্নত হয়। পুনরায় এই তিনি জ্যোতিতে ভগবান প্রজাপতি উত্তাপ প্রদান করিলে তাহা হইতে ঋক, যজ্ঞ, সাম বেদোৎপত্তি হইল। তাহাতে পুনর্বার উত্তাপ প্রদত্ত হইলে এই তিনি বেদের সার স্বরূপ ঋথেদ হইতে “ভূঃ,” যজুর্বেদ হইতে “ভূবঃ” এবং সামবেদ হইতে “সঃ” (ভূভূ'বঃ সঃ) সমুদ্ভূত হইল। ঋথেদিগণ হোত্রী, যজুর্বেদিগণ অধ্যয়ী, এবং সামবেদিগণ উদ্গাতা নামে খ্যাত হইলেন। এইরূপে তিনি বেদের জ্যোতি হইতে ব্রাহ্মণ-গণের সকল কর্মের বিধি নিরূপিত হইল।

ছান্দোগ্য ও বৃহদারণ্যক উপনিষদ্ মধ্যেও এইমত তিনি বেদের উল্লেখ আছে। পুরুষস্মক্ত মধ্যেও লিখিত আছে—পুরুষ হইতে তিনি বেদের সৃষ্টি হইল, ইহাতে অথর্ব বেদের নাম উল্লেখ নাই। সায়নাচার্য কহেন যজুর্বেদ ভিত্তি স্বরূপ, তাহাতে ঋক, সামবেদ চিত্রিত হইয়াছে। এসকল পাঠে বোধ হয় ঋক, যজ্ঞ, সাম, বেদের পরে অথর্ববেদ রচিত হয় এবং এক্ষণে যে

অথর্ববেদ পাওয়া যায় তাহা অথর্বাঞ্জিরসঃ আমদথর্ব  
বেদ সংহিতা নামে খ্যাত। পৌরাণিক কালে চারি বেদ  
প্রচলিত ছিল, স্বতরাং সকল পুরাণেই চারি বেদের  
উল্লেখ আছে।

বেদ নিত্য, মন্ত্র কহেন—

— সর্বেষান্ত সমাধানি কর্মাণিচ পৃথক্ পৃথক্।

বেদ শব্দেভ্য এবাদো পৃথক্ সংস্কৃত নির্যন্মে ॥

হিরণ্যগর্ভরূপে অবস্থিত সেই পরমাত্মা সকলের  
নাম অর্থাৎ মন্ত্র্য জাতির মন্ত্র্য, গোজাতির গে  
ইত্যাদি; ও ব্রাহ্মণাদি চতুর্বর্ণের বেদোত্ত অধ্যয়নাদি  
কর্ম এবং অগ্ন্যাত্ম জাতির লোকিক কর্ম অর্থাৎ কুলালের  
ষট নির্মাণ কুবিন্দের পট নির্মাণ ইত্যাদি প্রথমত বেদ  
শাস্ত্র হইতে অবগত হইয়া পূর্ব কল্পে যাহার যে রূপ  
ছিল এ কল্পেও সেইরূপ নির্দিষ্ট করিলেন।\*

বেদ নিত্য হইল এবং ঈশ্বর তাহাই পাঠ করিয়া  
দ্বিতীয় কল্পে সৃষ্টি করিলেন। আশৰ্য্য বিশ্বাস! আশৰ্য্য  
কৌশল! মন্ত্র লিখিয়াছেন, কাহার সাধ্য অবিশ্বাস  
করে। কপিল ঘোর নাস্তিক, ঈশ্বর সদ্বক্ষে বলিলেন  
“প্রমাণাভাবাঃ নতঃসিদ্ধিঃ” অথচ বেদ মানিলেন।  
দার্শনিকগণ সকলেই বেদ ঈশ্বর প্রণীত স্বীকার করিয়া-

---

\* মন্ত্রসংহিতা। ত্রিমুক্ত ভৱতচন্দ্র শিরোমণি কর্তৃক অনুবাদিত।

ছেন, কেবল গৌতম তাহার প্রতিবাদ করিয়া বেদ পৌরুষেয় বলিয়া ছিলেন কিন্তু তাহাতে বেদ মহুষ্য-প্রণীত বলা ন্যায়-স্থত্রকারের ইচ্ছা ছিল কি না তাহা ভাল জাত হওয়া যায় না। বেদ নিত্য বলিয়াও শেষ হইল না, তাহা আবার ইশ্বরের “গাইড” ! আর বলিতে সাহস হয় না, যে টুকু লিখিলাম তাহাতেই প্রাচীন সম্পদার আমার উপর বিলক্ষণ কোপ প্রকাশ করিবেন। সে দিন আমারে একজন কহিলেন “কারুন্ধ হইয়া বেদের আলোচনা করিলে কথনই নিরোগী হইতে পারিবেন না।”

বেদ শব্দের অঙ্গুত অর্থ “জ্ঞান” কিন্তু সোমরস এবং গোমাংসের প্রশংসাযুক্ত মন্ত্রে কিরূপ জ্ঞান লাভ হয় বলিতে পারি না। বৈদিক কালে সকলেই উন্নত, সকলেই বেদকে মান্য করিতেন। যজ্ঞস্থলে নিষ্ঠুরতার একশেষ পশ্চ হিংসা ঘটিত। এ সময় বুদ্ধদেব—

“নিন্দসি যজ্ঞ বিধেরহস্ত্রতি জ্ঞাতং  
সদয় হনুয় দর্শিত পশ্চ যাত্ম ।”

তিনি পশ্চ হিংসাৱ নিন্দা করিয়া ভারতবৰ্ষীয়গণকে “অহিংসা পরমোধর্মৈ” দীক্ষিত করিলেন এবং ক্রমেই আর্যগণ বৈদিক নিষ্ঠুর ভয়াবহ কার্যাকলাপ হইতে নিরৃত হইল। পুরাণে তাহাকে ভগবানের অবতার

ଶ୍ଵର କରିଲ, ଏବଂ କ୍ରମେ ତୁହାର ଯଶୋଧୋଷଣ! ହିତେ  
ଲାଗିଲ । ତଥାହି କଳିକ ପୁରାଣେ—

ପୁନରିହ ବିଧିକୃତ ବେଦଧର୍ମାନୁଷ୍ଠାନ ବିହିତ ନାନା ଦର୍ଶନ ସଂଘଣଃ ।

ସଂସାର କର୍ଷ ତ୍ୟାଗ ବିଧିମା ବ୍ରଜଭାଗୀଦାସ ବିଲାସ ଚାତୁରୀୟ ।

ଅକ୍ରତି ବିଶାନ ନାମ ସମ୍ପାଦ୍ୟନ ବୁଦ୍ଧାବତାର ଶ୍ରମସି ॥

ପୃଥିବୀର ଆପନିଇ ବିଧାତୃ-ବିହିତ-ବୈଦିକ ଧର୍ମାନୁ-  
ଷ୍ଠାନେ ଅର୍ଥାତ୍ ସାଗାଦି କରଣେ ନାନା ପ୍ରକାର ସ୍ଵଣ୍ୟ ପ୍ରଦର୍ଶନ  
ପୂର୍ବକ ସଂସାର ପରିତ୍ୟାଗ ଦାରୀ ମିଥ୍ୟ ମାର୍ଯ୍ୟା ଅପଞ୍ଚ  
ପରିଚାର କରିବାର ଉପଦେଶ ଦିବାର ଜନ୍ୟ ବୁଦ୍ଧ ଅବତାର  
ହେଇଯା ପ୍ରାକୃତିକ ବିଶ୍ୱୟେର ଅବମାନନ୍ଦ କରେନ ନାହିଁ । \*

ବୁଦ୍ଧ ଈଶ୍ୱରେର ଅନ୍ତିତ୍ୱ ଶ୍ରୀକାର କରିତେନ ନା, କେବଳ  
ନିର୍ବାଣ କାମନାଇ ତୁହାର ମତେ ଜୀବନେର ମୁଖ୍ୟ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ।  
ତିନି ଆର୍ଯ୍ୟଗଣକେ “ଅହିଂସା ପରମୋଧର୍ମ” ସାଧନ କରିତେ  
ଉପଦେଶ ଦିଲେନ, ସକଳେ ତୁହାର ଜୀବନମୟ ବିଶୁଦ୍ଧ  
ଉପଦେଶ ପ୍ରାପ୍ତ ହେଇ ବୈଦିକ ସାଗରଜ୍ଞ ଓ କର୍ମକାଣ୍ଡେ  
ସ୍ଵଣ୍ୟ ଏକାଶ କରିଯା ବୌଦ୍ଧଧର୍ମ ଗ୍ରହଣ କରିଲ ଏବଂ କିମ୍ବା  
କାଳେର ମଧ୍ୟେ ଭୂମଣଳେର ଚତୁର୍ଦ୍ଦିକେ ବୌଦ୍ଧ ଧର୍ମ ସାଂପ୍ରଦୟ  
ହଇଲ । ଅତୁଲ ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟେର ଅଧିପତି ହଞ୍ଚଫେନନିତ ଶଯ୍ୟ  
ତ୍ୟାଗ କରିଯା ନିର୍ବାଣ କାମନାଯ ବନେ ଗମନ କରିଲେନ ।  
ଧର୍ମେର ଆଶ୍ଚର୍ଯ୍ୟ କୁହକ ! ବିଚିତ୍ର ବିଶ୍ୱାସ ! କଲ୍ୟ ବେଦେ

\* କଳିକ ପୁରାଣ । ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ଜଗମ୍ଭୋହନ ତକାଳକାର କର୍ତ୍ତ୍ବକ ପରିଶୋଧିତ  
ଓ ଭାଷାନ୍ତରିତ ।

লোকের অটল ভঙ্গি ছিল, অন্ত নবধর্মের আবির্ভাবে  
তাহা লোপ পাইল ।

বেদ পৌরুষের কি অপৌরুষের তাহার বিশেষ তর্ক  
করিবার আবশ্যকতা নাই, কেন না বৈদিক স্তুতের  
উন্নিখিত ঋষিগণ সেই সেই স্তুত প্রণেতা, তাহা স্পষ্ট  
প্রতীয়মান হয় । যদি কেহ কোশল করিয়া কছেন যে  
ঋষিগণ যোগবলে স্বস্ত নামে প্রচারিত স্তুত নিচয়  
ঈশ্বরের নিকট হইতে প্রত্যাদেশ স্বরূপ প্রাপ্ত হইয়া-  
ছিলেন, তাহা হইলে এক একটি স্তুত তাহাদিগের  
স্বীয় অবস্থাজ্ঞাপক হইবে কেন ? যথথ ঋথেদসংহিতা  
প্রথম মণ্ডলস্থ, পঞ্চ দশাভ্যাকে দ্বাদশ স্তুতঃ \*

কুৎসখৰি পংক্তি ছন্দঃ বিশ্বেদেবা দেবতা ।

১২০৭

১। চন্দ্রম। অপ্রস্তু । স্তুরা সূপর্ণো ধাৰতে দিবি ।  
নবো হিৱণ্য নেময়ঃ পদং বিন্দতি বিহুতো বিতংমে ।  
অস্ত রোদসী ।

১। ১ জলময় মণ্ডলের মধ্যে বর্তমান, সূর্য রশ্মিযুক্ত  
চন্দ্রম। হালোকে ধাৰিত হইতেছেন । হে দীপ্তিমান

\* তত্ত্ববোধিনী পত্রিকা । সপ্তম কল্প । চতুর্থ ভাগ । আবণ ১৯৯২  
শক । কুৎস ঋষি কৃপে পতিত হইয়া এই স্তুত দ্বারা চন্দ্র, সূর্য ও  
পৃথিবী প্রভৃতির স্ব করিয়াছেন ।

রমণীয় প্রান্ত—চন্দ্ৰ—ৱশি সকল ! আমাৰ ইন্দ্ৰিয়গণ তোমাদিগেৰ প্ৰান্তভাগত জানিতে পাৰিতেছে না। হে শৰ্গ ও পৃথিবী ! আমাৰ এই স্তোত্ৰ অবগত হও ।

এদিগে এই পৰ্যন্ত ! ইহাৰ আৱ তক্ষ নাই । বেদকে সমস্ত জগতেৰ মূলীভূত কাৰণ বল বা মহাভূতেৰ নিশ্চাস কি প্ৰজাপতি শক্ত বল কিছুতেই কিছু কৱিতে পাৰিবে না । তাৰেৰ প্ৰবল তৰঙ্গে সকল শেষ হইয়া যাইবেক ।

বেদ প্ৰচাৰ লিখিতে গিয়া তৎ সম্বন্ধে নামা কথাৰ তৰঙ্গ উঠিল কিন্তু কি কৱা যায়, এই উনবিংশ শতাব্দীতে মনেৰ কথা গোপন রাখা অন্যায়, এজন্য এতৎ সম্বন্ধে কিছুই পাঠক মহাশয় গণেৰ নিকট প্ৰচলন রাখিলাম না । ইহাতে তাহাৰা আমাকে যাহা মনে কৱেন কৱিবেন । যখন ইয়ুরোপে ডাকইন বানৰ হইতে মহুষ্য উৎপত্তি বিষয়ক মত প্ৰচাৰ এবং বুকনৱেৰ অ্যায় পণ্ডিতগণ ঈশ্বৱেৰ স্থায়িত্ব লোপ কৱিবাৰ মানসে গ্ৰহণ আকাশে সাহসী হইয়াছেন, তখন আমাৰ অ্যায় কুন্ত বাকিৰ প্ৰচলিতধৰ্মবিকল্প দুই চাৰিটী কথায় আৱ কি হইতে পাৰে ?

উপসংহাৰ কালে প্ৰকৃত প্ৰস্তাৱেৰ অহসৱণ কৱিয়া প্ৰবন্ধ শেষ কৱা আবশ্যক । বেদ অভ্রান্ত ধৰ্মগ্ৰন্থ

বলিয়া তৎসম্বন্ধে দোষ অনুসন্ধান করা হইতেছে কিন্তু তাহা না হইলে উহা অতি প্রাচীন কালের একমাত্র গ্রন্থ এবং তাহার ভাষাও অতি অগাঢ় স্থুতরাঙ্গ সকলের মাননীয়। বিশুদ্ধ স্বর সংযোগে শৃঙ্খল গানে কাননের পশ্চ পক্ষীও মোহিত হয়। ইহার মধ্যে মধ্যে কবিতা সরস-কবিত্বসম্পর্ক এবং তাহাতে আদিম কালের মন্ত্রের মনের ভাব উত্তমরূপ ব্যক্ত করিতেছে। এজন্যই বেদ জর্মননিবাসী পণ্ডিতগণের কঠিনার হইয়াছে এবং এজন্যই কি স্বদেশে কি বিদেশে ইহার মাত্র উত্তরোভ্যন্ত বৃক্ষ হইতেছে। এতাদৃশ ভূমণ্ডলের মধ্যে এক মাত্র প্রাচীন বৃহৎ গ্রন্থের বহুল প্রচার অতীব আনন্দজনক। পূর্বে বেদের নাম মাত্র ছিল। সমুদয় ভারতবর্ষ অনুসন্ধান করিলে এক খানি পরিশুল্ক বেদ পাওয়া যাইত কি না সন্দেহ। মহাত্মা রাজা রামমোহন রায় “ব্রিটিশ মিউসিয়ামে” অধ্যাপক রসেনকে ঝঁথেদসংহিতার প্রতিলিপি লইতে দেখিয়া চমৎকৃত হইয়াছিলেন। তাহার পূর্বে তিনি ঝঁথেদ দর্শন করেন নাই। কর্ণেল পলিয়ার প্রথমে সমুদয় বেদ সংগ্রহ করিয়া “ব্রিটিশ মিউসিয়ামে” প্রেরণ করেন। উহা ১৭৮৯ খঃঃ অঃ স্বর জোসেফ ব্যাক্স সাহেব দ্বারা প্রেরিত হইয়াছিল।

মুসলমানেরা হিন্দু ধর্মগ্রন্থের বিশেষ বিবেষী। তাহারা ১৭৭৯ খ্রিষ্টাব্দে রাজপুতানায় সকল তৌর্ত্ত্বান এবং ধর্মগ্রন্থনিচয় সমুদায় ধৃস করিয়াছিল, কিন্তু জয়-পুরাধিপতি মির্জারাজ জয়সিংহ দিল্লীখরের নাম বিষয়ে উপকার করাতে মুসলমানগণ জয়পুরের কোন অনিষ্ট করে নাই, এজন্য তথায় হিন্দুদিগের প্রধান ধর্ম-গ্রন্থ প্রাপ্ত হওয়া সুলভ বিবেচনায়, কর্ণেল পোলিয়ার মহারাজ প্রতাপসিংহকে রাজচিকিৎসক ডন পেন্টোডি সিল্ভার দ্বারা এক পত্র প্রেরণ করিয়াছিলেন। তিনি পত্র পাঠে সানন্দ চিত্তে চতুর্বেদের প্রতিলিপি এক বৎসরের মধ্যে ব্রাহ্মণ দ্বারা প্রস্তুত করাইয়া কর্ণেল পোলিয়ারকে প্রদান করেন। ইয়ুরোপে সাধারণের বিশ্বাস ছিল যে বেদ লোপ হইয়াছে, স্ফুতরাং এবেদও অনেকে কাল্পনিক মনে করিতে পারেন, এই ভাবিয়া কর্ণেল পোলিয়ার সে সময়ের বিখ্যাত পণ্ডিত রাজা আনন্দ রামের নিকট সমুদায় গ্রন্থ পরিদর্শনের জন্য প্রদান করেন, তিনি তাহা অকৃত্রিম দৃষ্টে বহু পরিশ্রম করত চারি ভাগের পারশ্য ভাষায় স্থচিপত্র প্রস্তুত করিয়া দিয়াছিলেন। ইহার পূর্বে কোলক্রক বেদসংগ্রহের চেষ্টা করিলে, স্লেষকে ধর্মগ্রন্থ প্রদান করা অন্যায় বিবেচনায় জনৈক মহারাষ্ট্ৰীয় শাস্ত্ৰী তাঁহাকে বৈদিক

ছন্দে দেব দেবীর স্তবপূর্ণ একখনি গ্রন্থ প্রদান করিয়া-  
ছিল, তিনিও তাহা বেদভ্রমে গ্রহণ করিয়াছিলেন ।

পণ্ডিতারির রোমান ক্যাথলিক পাত্রি বারথালমির  
নিকট Ezur Vedam নামক একখনি কৃতিম যজুর্বেদ  
ছিল। উহা ফাদার রবার্ট ডি নোবিলী নামক জেন্সইট  
পাত্রির উপদেশাভ্যাসারে কোন স্বচতুর মান্দ্রাজি শাস্ত্রীর  
স্বার্য সপ্তদশ শতাব্দীতে রচিত হয়। এই গ্রন্থখনি  
স্বিখ্যাত লেখক ভল্টেয়ার আপ্ত হইয়া সাদরে ১৭৬১  
খঃ অঃ রএল লাইব্রেরী অব ফ্রান্স নামক পুস্তকালয়ে  
উপচোকন প্রদান করেন। ইয়ুরোপীয় পণ্ডিতবর্গের  
আজি কালি বৈদিক গ্রন্থ সম্বন্ধে কোন প্রকার ভ্রম  
হইবার সন্তানন্ম নাই, তাঁহারা বেদশাস্ত্রে বিলক্ষণ  
পণ্ডিত হইয়া উঠিয়াছেন, কিন্তু কি আশৰ্য্য, বঙ্গদেশের  
বিষয়ী ব্যক্তির ত কথাই নাই, অনেক ব্রাহ্মণ পণ্ডিতের  
বৈদিক গ্রন্থ সম্বন্ধে অতীব কৌতুকাবহ ভ্রম হইয়া  
থাকে; কেহ নারদপঞ্চরাত্রের রাধিকাস্তোত্র \* সাম-  
বেদোক্ত এবং কেহ বঃ গোপাল, নৃসিংহ, তথা রাম-  
তাপনী গ্রন্থ প্রকৃত শৃঙ্খল মনে করিয়া থাকেন।

\* স্তোত্রঞ্চ সামবেদোক্তং প্রপঠেন্তি সংযুতঃ।

রাধে রাসেশ্বরী রম্যা রামা চ পরমাঞ্জনঃ ॥

রাসোক্তবা কৃষ্ণকান্তা কৃষ্ণবক্ষঃছলাস্তিতা ।

কৃষ্ণপ্রাণাধি দেবী চ মহা বিকোঃ গ্রন্থুরপি ॥ ইত্যাদি ॥

এক্ষণে ইউরোপীয় পণ্ডিতগণের প্রয়ত্নে চারি বেদ  
প্রচারিত হইয়াছে, এজন্য আমরা তাঁহাদিগের অধ্য-  
বসায় এবং পাণ্ডিত্যের ভূয়সী প্রশংসা করিতেছি।  
৬ই এপ্রিল, ১৮৪৭ সালে আসিয়াটিক সোসাইটির উত্তে-  
জনায় একটি সভা হয়। ঐ সভায় বেদপ্রচারের  
প্রস্তাৱ হইলে মৃত অধ্যাপক রোএর সাহেবের প্রতি,  
বেদ বারাণসীস্থ পণ্ডিতগণের সাহায্যে উত্তমরূপ পরি-  
দৰ্শনান্তর মুদ্রিত করিয়া প্রকাশ করিবার ভার অর্পিত  
হয় এবং এজন্য গবণ্মেণ্ট রাজকোষ হইতে ৫০০ পাঁচ  
শত টাকা বার্ষিক ব্যয় প্রদান করিতে স্বীকৃত হইয়া-  
ছিলেন। আসিয়াটিক সোসাইটি কর্তৃক নিম্নলিখিত  
বেদের মন্ত্র ও ভাস্ক্রণ একালপর্যন্ত প্রকাশিত হইয়াছে ;—  
ঋথেদসংহিতার প্রথমাঞ্চলের হুই অধ্যায়, ভাষ্য সহিত।  
সটীক কুঞ্চ যজুর্বেদীয় তৈত্তিরীয় সংহিতা ( প্রকাশ  
হইতেছে )।

সটীক কুঞ্চ যজুর্বেদীয় তৈত্তিরীয় ভাস্ক্রণ ( সম্পূর্ণ )।

সটীক সামবেদ ( প্রকাশ হইতেছে )।

গোপথ ভাস্ক্রণ—সম্পূর্ণ।

তাণ্ডমহাভাস্ক্রণ সটীক ( প্রকাশ হইতেছে )

ইয়ুরোপ খণ্ডে নিম্নলিখিত বেদ প্রকাশিত হই-  
যাছে ;—

রোমান অক্ষরে খঁথেদ সংহিতার কিরদংশ—অধ্যাপক অফ্রেন্ট সাহেব কর্তৃক ১৮৬১ সালে বারলিনে মুদ্রিত।

খঁথেদ সংহিতা, সায়নাচার্য কৃত ভাষ্যসহ—ভট্ট মোক্ষমূলর দ্বারা প্রকাশিত, সম্পূর্ণ।

রোমান অক্ষরে খঁথেদমকতের স্তোত্র, ইংরাজী অনুবাদসহ—ভট্ট মোক্ষমূলর কর্তৃক ইংরাজী অনুবাদিত এবং প্রকাশিত।

সামবেদ—অধ্যাপক বেন্ফি কর্তৃক প্রকাশিত ১ খণ্ড।

ঞ্চ—মহামহোপাধ্যায় উইলসন এবং ডাক্তার ফিল্ডন্সন কর্তৃক প্রকাশিত। ১ খণ্ড।

সামবেদোক্ত বংশ ব্রাক্ষণ—অধ্যাপক ওয়েবর কর্তৃক প্রকাশিত।

সামবেদের অন্তুত ব্রাক্ষণ—অধ্যাপক ওয়েবর কর্তৃক প্রকাশিত।

সামবিধান ব্রাক্ষণ, ইংরাজী অনুবাদ সহ—বর্ণেন সাহেব কর্তৃক প্রকাশিত।

শুল্ক যজুর্বেদের মাধ্যন্দিনী শাখা সঠীক—অধ্যাপক ওয়েবর কর্তৃক প্রকাশিত।

শুল্ক যজুর্বেদের শতপথ ব্রাক্ষণ সঠীক—অধ্যাপক ওয়েবর কর্তৃক প্রকাশিত।

ଅଥର୍ବବେଦ—ଅଧ୍ୟାପକ ରଥ ଏବଂ ଲୁହିଟୁନୀ କର୍ତ୍ତ୍ତକ ଅକାଶିତ ।

ଖଥେଦେର ଐତେରେଯ ବ୍ରାହ୍ମଣ, ଅନୁବାଦ ସହ—ଅଧ୍ୟାପକ ହଗ କର୍ତ୍ତ୍ତକ ବୋସାଇ ନଗରେ ମୁଦ୍ରିତ ଓ ଅକାଶିତ । ୨ ଖଣ୍ଡ ।

ସାମବେଦେର ବଂଶବ୍ରାହ୍ମଣ, ସାଯଣାଚାର୍ଯ୍ୟ କୃତ ଟିକା-  
ସହ—ବର୍ଣେଳ ସାହେବ କର୍ତ୍ତ୍ତକ ଅକାଶିତ । ୧ ଖଣ୍ଡ ।

ଆଦି ବ୍ରାହ୍ମସମାଜେର ଉପାଚାର୍ଯ୍ୟ ପଣ୍ଡିତ ଆନନ୍ଦଚନ୍ଦ୍ର  
ବେଦାନ୍ତବାଗୀଶ କିଯଦିଂଶ ଖଥେଦ ସଂକ୍ଷିପ୍ତ ଟିକା ଓ  
ବାଙ୍ଗାଲୀ ଅନୁବାଦସହ ଅକାଶ କରେନ । “ପ୍ରତ୍ନକର୍ମନନ୍ଦିନୀ”-  
ସମ୍ପାଦକ ପଣ୍ଡିତ ସତ୍ୟବ୍ରତ ସାମଞ୍ଜସୀ କର୍ତ୍ତ୍ତକ ଟିକା ଓ  
ବାଙ୍ଗାଲୀ ଅନୁବାଦ ସହ ସାମବେଦ ଐନ୍ଦ୍ର ପର୍ବ ।

ପଣ୍ଡିତ ସତ୍ୟବ୍ରତ ସାମଞ୍ଜସୀ କର୍ତ୍ତ୍ତକ ଅନୁବାଦ ସହ ସାମ-  
ବିଧାନ ବ୍ରାହ୍ମଣ ସଟିକ, ସାମଞ୍ଚି, ଆରଣ୍ୟସଂହିତା, ମନ୍ତ୍ର  
ବ୍ରାହ୍ମଣ, ଏବଂ ସତ୍ୟବ୍ରତ ବ୍ରାହ୍ମଣ ସଟିକ (କିଯଦିଂଶ), ଦୈଵତ  
ବ୍ରାହ୍ମଣ ( କିଯଦିଂଶ ), “ପ୍ରତ୍ନକର୍ମନନ୍ଦିନୀ” ପତ୍ରିକାଯ ଅକା-  
ଶିତ ହଇଯାଛେ ।

ଅଞ୍ଚତନୀର ଶୁଦ୍ଧିକ୍ୟାତ ସାମବେଦାଚାର୍ଯ୍ୟ ସାମଞ୍ଜସୀ ମହା-  
ଶର ବୈଦିକ ଗ୍ରନ୍ଥନିଚୟ କ୍ରମଶଃ ଅକାଶ କରିତେ କୃତ-  
ସଙ୍କଷ୍ପ ହୋଇଯାତେ ଆମରା ତ୍ବାହାକେ ଅଗଣ୍ୟ ଧନ୍ୟବାଦ ପ୍ରଦାନ  
କରିତେଛି ।

---

---

# ଗୋଡ଼ୀଯ ବୈଷ୍ଣବାଚାର୍ଯ୍ୟବୃନ୍ଦେର ଅନ୍ତାବଲୌର ବିବରଣ ।

---

ପ୍ରକ୍ରାନ୍ତଜ୍ଞ ଭିତ୍ତା ଵିଲାସତି ଶିଖର ଘସ୍ତ ଚାତାଚନୀଙ୍କ  
ରାଧାକୃଷ୍ଣାଙ୍କ ଲୋଲାମୟଖଗ ମିଥୁନ ଭିନ୍ନଭାବେନନ୍ଦୀନମ ।  
ଘସ୍ତକ୍ଷାଯା ଭବାବିଶ୍ରମନକରୀ ଭନ୍ତସଙ୍କଳ୍ୟମିହିର୍ଭେଦିତୁ-  
ଦୈତନ୍ୟକଲ୍ପମ ଦୂର ଭୁବନେ କଥନ ପାଦୁରାମୀନ ॥  
ଦୈତନ୍ୟଚନ୍ଦ୍ରୌଦୟ ନାଟକମ ।

---



# ଗୌଡ଼ୀଯ ବୈଷ୍ଣବାଚାର୍ଯ୍ୟବୃନ୍ଦେର ଅନ୍ତାବଳୀର ବିବରଣ ।

---

ଅନେକେଇ ଗୌଡ଼ୀଯ ବୈଷ୍ଣବାଚାର୍ଯ୍ୟଗଣେର ସଂକ୍ଷିପ୍ତ ଜୀବନ-  
ଚରିତ ଏବଂ ତାହାଦିଗେର ଅନ୍ତମାଲାର ମର୍ମ  
ଅବଗତ ହଇବାର ନିମିତ୍ତ ବିଶେଷ ଉତ୍ସୁକ, ଏଜନ୍ତ ତାହା-  
ଦିଗେର କଥଞ୍ଚିତ କୋତୁହଳ ପରିତୃପ୍ତ କରିବାର ଜନ୍ମ ଏତଥ୍  
ପ୍ରକାବ ସଂକ୍ଷେପେ ଲିପିବନ୍ଧ କରିଲାମ । ଗୌଡ଼ୀଯ  
ବୈଷ୍ଣବାଚାର୍ଯ୍ୟ ବଲିଲେଇ, ରୂପ, ସନାତନ, ରଘୁନାଥ ଭଟ୍,  
ଆଜୀବ, ଗୋପାଲ ଭଟ୍ ଏବଂ ରଘୁନାଥ ଦାସକେ ବୁଝାଇ,  
କିନ୍ତୁ ଆମରା ଆଶ୍ରିତକଷ୍ଟଚିତତ୍ୱଚରଣପରାଯନ ଅତ୍ୟାତ୍ ସାଧୁ  
ସଚ୍ଚରିତ୍ର ଅନ୍ତକାରେର ବିବରଣ ଓ ଲିଖିଲାମ । ଏହି ପ୍ରକାବ  
ଅତି ସଂକ୍ଷେପେ ଏବଂ ଅତି ସ୍ଵପ୍ନ କାଳେର ମଧ୍ୟେ ସଂକଳିତ  
ହଇଯାଇଁ ଏଜନ୍ତ ଯଦି କୋନ ଭର୍ମ ଲକ୍ଷିତ ହୁଏ ତବେ  
ପଣ୍ଡିତମଣ୍ଡଳୀ ମାର୍ଜନା କରିବେନ ।

ଶ୍ରୀକୃପ, ସନାତନ ଓ ଜୀବ ଗୋଦାମୀ ।

(ବୈଷ୍ଣବତୋଷିଣୀ ହିତେ ଅନ୍ତବାଦିତ)

ଅଯ୍ୟ ଅର୍ଥାତ୍ ତିନ ବେଦରୂପ ମଧୁକରୀ, ଯାହାର  
ଅମୃତମିଶ୍ରନ୍ତିନୀ ଜିଜ୍ଵାସରୂପ କଞ୍ଚଳତିକାତେ ବିଶିଷ୍ଟ

ମନୋଜ ପଦ ଅମାର୍ଦ୍ଦ ଆଶ୍ରଯ କରିଯା ପୁନଃ ପୁନଃ ମୃତ୍ୟୁ  
କରିଯାଇଲି ; ରାଜ-ସଭାର ମନ୍ୟରା ସର୍ବଦା ଯେ ମହାସ୍ଵାର  
ପଦମେବା କରିତ ; ମେହି ଭରମାଜ କୁଳପ୍ରବର କର୍ଣ୍ଣଟ-  
ରାଜ, ଯିନି ଏହି ଭୂମଣ୍ଡଳେ ବିଖ୍ୟାତ ଛିଲେନ, (୪) ତାହାର  
ଅନିକଙ୍କ ନାମେ ଏକଟୀ ପୁନ୍ର ହଇଯାଇଲି । ଅନିକଙ୍କ ସଶୋ-  
ବିଷଯେ ଶଶଧର ସ୍ପର୍ଶୀ, ଅଭାବେ ଇନ୍ଦ୍ରେର ତୁଳ୍ୟ, ଭୂପାଳ  
ବର୍ଗେର ପୂଜ୍ୟ, ସମ୍ମା ଯଜୁର୍ବେଦେର ବିଆମଭୂମିଷରପ,  
ଏବଂ ଲକ୍ଷ୍ମୀର ଆଶ୍ରଯଷରପ ଛିଲେନ । (୫) ଏହି ସ୍ମୃବି-  
ଖ୍ୟାତ ରାଜାର ହୁଇ ମହିସୀ ଛିଲ । ରାଜପତ୍ନୀର ଅନିକଙ୍କ  
ହଇତେ ପୁନ୍ରଦୟ ଲାଭ କରିଯାଇଲେନ । ତାହାର ଏକେର  
ନାମ ଶ୍ରୀରପେଶ୍ଵର, ଅପରେର ନାମ ହରିହର, ତଥାଦ୍ୟ ଜୋଷ୍ଟ  
ରପେଶ୍ଵର ଶାନ୍ତବିଦ୍ୟାଯ ଏବଂ କନିଷ୍ଠ ହରିହର ଶାନ୍ତବିଦ୍ୟାଯ  
ବିଶେଷ ପାରଦର୍ଶିତା ଲାଭ କରିଯାଇଲେନ । (୬) ଅନିକଙ୍କ  
ଦେବ ଯତ୍କାଳେ ହନ୍ଦାବନେ ଗମନ କରେନ, ତ୍ୟକ୍ତାଳେ ସ୍ଵ-  
ରାଜ୍ୟକେ ବିଭାଗ କରିଯା ରପେଶ୍ଵର ଓ ହରିହରକେ ପ୍ରଦାନ  
କରିଯା ଘାନ । କିଛୁଦିନ ପରେ କନିଷ୍ଠ ହରିହର ସ୍ଵଜୋଷ୍ଟ  
ରପେଶ୍ଵରକେ ରାଜ୍ୟବହିକ୍ଷ୍ତ କରିଯା ଦିଲେନ । (୭) ଏଥନ  
ରପେଶ୍ଵର ଶକ୍ତ କର୍ତ୍ତକ ରାଜ୍ୟଭକ୍ଷ ହଇଯା ଆଟ୍ଟି ଅଶ୍ଵ ଗ୍ରହଣ  
ପୂର୍ବକ ପତ୍ରୀ ସମଭିବ୍ୟାହାରେ ପୌରଣ୍ୟ ଦେଶେ ଅନ୍ତାନ  
କରିଲେନ । ତତ୍ତ୍ୱ ରାଜ୍ୟ ଶିଥରେଷ୍ଵର ତାହାର ସଥ୍ୟ  
ଛିଲେନ, ରପେଶ୍ଵର ତାହାରଇ ଆବାସେ ସୁଧେ ବାସ କରିତେ

লাগিলেন। ক্রমে তথায় বাস করিতে করিতে তাহার একটী পুত্র হইল। পুত্রের নাম পদ্মনাভ রাখিলেন। (৮)। শুণনিধান ও সুস্থিতিমান পদ্মনাভের রসনায় সাঙ্গ যজুর্বেদ—সবিস্তর উপনিষদ সকল তাৎপৰিত হইয়াছিল। এবং তিনি কৃষ্ণপ্রেমে পূর্ণহৃদয় হইয়াছেন, এইরূপ সকল মহুষ্যের কর্ণপথে স্ফুরিত হইল। (৯)। এক্ষণে, শিখরেশ্বরের অধিকারে বাস করিতে, পদ্মনাভের অস্পৃহা জন্মিল, তিনি গঙ্গাতটে বাস করিবার জন্য সমৃৎস্থুকচিত্ত হইলেন। অনন্তর নরহষ্ট নামক স্থানে গির্যা বাস করিতে লাগিলেন। (১০)। তথায় বাস করিয়া যাগযজ্ঞ ক্রিয়াকলাপ দ্বারা শ্রীকৃষ্ণ সেবায় কালাতিপাত করিতে লাগিলেন। ক্রমে তাহার অষ্টাদশ কন্যা ও পাঁচটী পুত্র জন্মগ্রহণ করিল। তন্মধ্যে প্রথম পুরুষেভূতম, দ্বিতীয় জগন্নাথ, তৃতীয় নারায়ণ, চতুর্থ মুরারি, পঞ্চম মুকুন্দ। (১১)। মহাত্মা মুকুন্দের এক পুত্র। নাম কুমার। এই শ্রীমান কুমার শক্রকর্তৃক অপকৃত হইয়া বঙ্গদেশে আগমন করেন। কুমারের ও অনেকগুলি পুত্র হইয়াছিল, তন্মধ্যে তিনি শ্রেষ্ঠ ও বিখ্যাত। যে মহাত্মার বংশপরম্পরা পৃথিবীর সর্বত্র পূজ্য। (১২)। দ্বিতীয় কুমারের পুত্রত্বের মধ্যে জ্যেষ্ঠ সনাতন,

ତଦମୁଜ ଆର୍ପ, କନିଷ୍ଠ ବର୍ଣ୍ଣଭ । ଏହି ଭାତ୍ରୟ ଆକୃଷ୍ଣ-  
ଚୈତନ୍ୟେର କୃପାୟ ସାମାନ୍ୟ ରାଜ୍ୟ ହଇତେ ବିରତ ହଇଯା-  
ଛିଲେନ ବଟେ, କିନ୍ତୁ କୃଷ୍ଣପ୍ରେମାଖ୍ୟ ଭକ୍ତିରାଜ୍ୟର ସନ୍ତ୍ରାଟ  
ହଇଯାଛିଲେମ । (୧୩) । ଯିନି ସର୍ବ କନିଷ୍ଠ ବର୍ଣ୍ଣଭ ତିନିଇ  
ଆମାର ପିତା । ପିତା ଗଞ୍ଜାମଲିଲେ ସଙ୍ଗତ ହଇଯା  
ଆରାମ ପଦ ପ୍ରାପ୍ତ ହିଲେନ । ଜ୍ୟୋତି ପିତୃବାନ୍ଦୟ ରନ୍ଦାବନେ  
ଅନ୍ତର୍ଭାବରେ କର୍ତ୍ତ୍ତକ ରନ୍ଦାବନେ  
ମାଥୁର ଶୁଣ୍ଡ ପ୍ରଭୃତି ତୀର୍ଥ ଆବିକ୍ଷ୍ଟ ହେଁ । ଏବଂ ଇହାରା  
ବ୍ରଜରାଜନନ୍ଦନ ଆକୃଷ୍ଣକେ ଲାଭ କରିଯା ସର୍ବତ୍ରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ  
ହଇଯାଛିଲେନ । (୧୪) । ବିଥ୍ୟାତ ରମ୍ଯନାଥ ଦାସ ଇହା-  
ଦିଗେର ସଥୀ ଛିଲେନ । କୃଷ୍ଣ-ପ୍ରେମାର୍ଥ ତରଙ୍ଗେ ବିଲାସ  
କରତ ଇହାରା ଆର୍ଯ୍ୟଗଣେର ଆଶର୍ଫ୍ୟାସ୍ପଦ ହଇଯାଛିଲେନ ।  
(୧୫) । ପ୍ରଥିତ ଆହେ, ସ୍ଵର୍ଗ ଆକୃଷ୍ଣ ଶ୍ରୀରାହରଣଙ୍କୁଳେ  
ଗୋପାଲବାଲକେର ରୂପ ଧାରଣ କରିଯା ଇହାଦିଗେର ଦୃଷ୍ଟି-  
ପଥେ ଆବିଭୂତ ହଇଯାଛିଲେନ । (୧୬) । ଏହି ପ୍ରଭୁଦ୍ୱାର  
ନାନାବିଧ ସେ ମକଳ ଗ୍ରହ ରଚନା କରିଯାଛିଲେନ, ତଥାଧ୍ୟ  
କନିଷ୍ଠ ଆର୍ପଶ୍ଵାମୀର ହେସଦୂତ, ଉଦ୍‌ଭବ ସନ୍ଦେଶ,  
ଛନ୍ଦୋହଟ୍ଟାଦଶ, ଏହି ତିନ କାବ୍ୟ ଗ୍ରହ ପ୍ରସିଦ୍ଧ । ଉତ୍-  
କଲିକାବଲୀ, ଗୋବିନ୍ଦ ବିକଦାବଲୀ, ପ୍ରେମେନ୍ଦ୍ର ସାଗର,  
ପ୍ରଭୃତି ସ୍ତୋତ୍ର ଗ୍ରହ । ବିଦ୍ଵନ୍ମାଧବ ଓ ଲଲିତମାଧବ  
ଏହି ଦୁଇ ନାଟକ ଗ୍ରହ । ଦାନକେଲି ପ୍ରଭୃତି ଭାନିକା ।

ମଧୁରାମାହାତ୍ମ୍ୟ, ପଢ୍ହାବଲୀ, ନାଟକ ଚନ୍ଦ୍ରକା, ମେଙ୍କିଷ୍ଠ  
ଭାଗବତାହୃତ, ଭକ୍ତିରମାହାତ୍ମ୍ସିଙ୍କୁ, ଅଭୂତ ମେଙ୍ଗେ ଏହୁ ।  
(୧୬—୨୦) ।

জ্যেষ্ঠ সনাতনস্মাধিকৃত বহুতর গ্রন্থ আছে। তন্মধ্যে  
আঠ ভাগবতাহ্মত ও হরিভক্তিবিলাস এবং দিকু-  
প্রদর্শনী নামী ভাগবত টৌকা। (২১)। এবং লীলাস্তুব  
টিপ্পনীও প্রসিদ্ধ বটে। আমি তাঁহার আজ্ঞা ক্রমে  
যাহাকে সংক্ষিপ্ত করিলাম। ইহার নাম বৈশ্বব-  
তোষিণী।

জীবগোষ্ঠামী স্বরূপ বৈশ্ববর্তোবিজীর সমাপ্তিকালে  
এই রূপ পরিচয় দিয়াছেন।

۶

ଆଦିପୁର୍ବ କଣ୍ଟା ରାଜ ।

## ଅନିକୁଳ ।

১৪

ଶ୍ରୀହର ।

ପଦ୍ମନାଭ

পুরুষোত্তম। জগন্নাথ। নারায়ণ। মুরারি। মুকুন্দ।  
কুমাৰ।

{  
 ସମାତନ । ଆରପ । ବର୍ଷାଭ । ୦୦୦୦ ।  
 }  
 ଜୀବ ଗୋଷ୍ଠୀ ।

**ଉଜ୍ଜ୍ଵଳ ନୀଲମଣି ।**—ସଂକ୍ଷତ ଅଲଙ୍କାର ଗ୍ରହ । ରଚଯିତା ଆରପଗୋଷ୍ଠୀ । ଗଢ଼ ଓ ପଢେ ସଙ୍କଳିତ । ବିଷୟ—ଆକୃଷ୍ଣ-ଲୋଲା । ବର୍ଣନଛଲେ ସାଦ୍ଦୋପାଙ୍ଗ ଶୁଦ୍ଧାର ରସ ନିର୍ଣ୍ଣୟ, ତତ୍ତ୍ଵ ଅଭୃତି ଶ୍ଵାସୀଭାବ ନିର୍ଣ୍ଣୟ, କୁଷପ୍ରେମ ବିହୃତି ଅଭୃତି ନାନାବିଧ ଆଲଙ୍କାରିକ ବସ୍ତ୍ରନିର୍ଣ୍ଣୟ । ପଞ୍ଚଦଶ ଅକରଣେ ଗ୍ରହ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ । ଶ୍ଲୋକ ସଂଖ୍ୟା ଅନୁଯନ ୬୧୦୦ । ଟୀକାର ନାମ “ଲୋଚନ ରୋଚନୀ ।” ପ୍ରାରମ୍ଭ ବାକ୍ୟ—

—ନାମାକୃଷ୍ଟ ରସତଃ ଶୌଲେ ନୋପଯନ ସଦାନନ୍ଦମ୍ ।  
 ନିଜରପୋତମବଦୀରୀ ସମାତନାଜ୍ଞା ପ୍ରଭୁର୍ଜୟତି ॥  
 ମୁଖ୍ୟ ରସୟ ପୁରା଱ଃ ସଂକ୍ଷେପେନୋଜିତୋରହୟତ୍ତାଃ ।  
 ପୃଥଗେବ ତତ୍ତ୍ଵ ରସରାଟି ସବିଶ୍ଵରେଣୋଚ୍ୟତେ ମଧୁରଃ ॥  
 ଇତ୍ୟାଦି ।

**ସମାପ୍ତି ବାକ୍ୟ—**

—ଅସ୍ତରମୁଜ୍ଜ୍ଵଳ ନୀଲମଣିର୍ଗହନ ମହାୟୋଷ ସାଗର ପ୍ରତିବଃ ।  
 ଜ୍ୟୋତିତବ ମନ୍ତ୍ର କୁଣ୍ଡଳ ପରିସବାସବୌ ଚିତ୍ରୀଂ ଦେବଃ ।  
 ଇତି ସମାପ୍ତୋହୟମୁଜ୍ଜ୍ଵଳ ନୀଲମଣି ନାମ ଗ୍ରହଃ ।

**ହ୍ସଦୂତ ।**—ଥଣ କାବ୍ୟ । ଗ୍ରହକାର ରାପଗୋଷ୍ଠୀ ।

ଶିଖରିଣୀ ଛନ୍ଦେ ରଚିତ । ଶ୍ଲୋକ ସଂଖ୍ୟା ୧୦୧ । ବିଷୟ—  
ଆକୃଷଣିକରିବା ଗୋପୀଗଣେର ଅବଶ୍ୟା ବର୍ଣନ, ରାଧିକାର  
ଅବଶ୍ୟା, ତଦନନ୍ତର ଏକ ହେସ ମନ୍ଦର୍ଶନ କରିଯା ଗୋପୀଗଣ  
ତାହାକେ ଦୌତ୍ୟକାର୍ଯ୍ୟ ନିୟୁକ୍ତ କରେନ ।

ଆରାନ୍ତ ଶ୍ଲୋକ—“ଦୁରୁଲଂ ବିଭାଗେ ଦଲିତ ହରିତାଳ  
ଦ୍ୱ୍ୟାତିହରଂ” ଇତ୍ୟାଦି । ସମାପ୍ତି ବାକ୍ୟ—କଦାଇତ୍ୟାଦି ।

**ଉଦ୍ଧବ ସନ୍ଦେଶ ।**—ଖଣ୍ଡ କାବ୍ୟ । ରଚିତା ରଙ୍ଗପାତ୍ରଗୋଷ୍ଠୀମୀ ।  
ମନ୍ଦାକ୍ରାନ୍ତାଛନ୍ଦେ ଗ୍ରେଟିତ । ଗ୍ରେଟିମ୍ବଂଧ୍ୟା ୧୩୧, ବିଷୟ—  
ରାଧିକାବିରିହେ ଆକୃଷେର ମନୋରତ୍ତି ବର୍ଣନ, ତଦନନ୍ତର  
ଉଦ୍ଧବ ଦ୍ୱାରା ବ୍ରନ୍ଦାବନେ ଗୋପ ଗୋପୀ ବିଶେଷତଃ ରାଧିକାର  
ନିକଟ ବାର୍ତ୍ତା ପ୍ରୟୋଗ ବର୍ଣନ । ଆରାନ୍ତ—“ସାନ୍ତ୍ଵିଭୂତେଣବ  
ବିଟପିନାଂ” ଇତ୍ୟାଦି । ସମାପ୍ତିବାକ୍ୟ—“ଆଦାମାତ୍ରେଃ  
ଶିଶୁ ସହଚରେଃ ଇତ୍ୟାଦି ।

**ବ୍ରନ୍ଦାଦେବୟଟକ ।**—ଅନୁଷ୍ଠାନିକ ଛନ୍ଦେ ରଚିତ । ଗ୍ରେଟିକର୍ତ୍ତା  
ଆରାନ୍ତ ଗୋଷ୍ଠୀମୀ । ବିଷୟ—ବ୍ରନ୍ଦାଗୁଣକୀର୍ତ୍ତନ । ଗ୍ରେଟି  
ମ୍ବଂଧ୍ୟା ୮ । ଆରାନ୍ତ ବାକ୍ୟ—

ବ୍ରନ୍ଦାବନାଥି ଦେବୀରୁଂ ସଜ୍ଜିଦାନନ୍ଦ ରଙ୍ଗପଣୀ ।

ସତତୈତ୍ସର୍ଯ୍ୟମ୍ୟୁଜନାଂ ବ୍ରନ୍ଦାଦେବୀଂ ନମାମ୍ୟହମ୍ ।

**ସମାପ୍ତି ବାକ୍ୟ—**

ସଃ ପଠେତେ ପ୍ରାତରୁଥାର ବ୍ରନ୍ଦାଦେବୟଟକମ୍ ଶୁଭମ୍ ।

ରାଧାଗୋବିନ୍ଦ ପାଦାଜେ ପ୍ରେମଭକ୍ତି ଲଭେନ୍ତରୁ ॥

**ଆରପ ଚିନ୍ତାମଣି ।**—ଶାର୍ଦୁଲବିକ୍ରିଡ଼ିତ ଛନ୍ଦେ ବିରଚିତ । ଆରପ ଗୋହାମି କର୍ତ୍ତୃକ ବିରଚିତ । ବିଷୟ—ଆତଗବର୍ଜପ ବର୍ଣନ । ଅଙ୍କୁଶଂଖ୍ୟା ୩୨ ଶ୍ଳୋକ । ଆରଣ୍ୟ  
ବାକ୍ୟ—

ଚନ୍ଦ୍ରାର୍ଜଂ କଳଶଂତ୍ରିକୋଣ ଧରୁଣୀଥିଂ ଗୋହପଦଂ ପ୍ରୋତ୍ଷିକାଂ” ଇତ୍ୟାଦି ॥  
ସମାପ୍ତି ବାକ୍ୟ—

ଇତି ଆରପଗୋହାମିନା ବିରଚିତଃ ଆରପଚିନ୍ତାମଣିଃ ପୂର୍ଣ୍ଣଃ ।

**ମଥୁରାମାହାତ୍ୟ ।**—ସଂଗ୍ରହ ଗ୍ରହ । ଆରପ ଗୋହାମି ଇହାର ସଂଗ୍ରହକର୍ତ୍ତା । ବିଷୟ—ମଥୁରା ତୀରେ ମାହାତ୍ୟ ବର୍ଣନ ଓ ସ୍ତୁତି । ଶ୍ଳୋକସଂଖ୍ୟା ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ୧୫୦୦ । ଆରଣ୍ୟ ବାକ୍ୟ—

—ହରିରପି ଭଜମାନେଭ୍ୟଃ ପ୍ରାୟୋ ମୁକ୍ତିଂ ଦଦାତି ନତ୍ୱତତି ।

ବିହିତ ତତ୍ତ୍ଵମତି ସର୍ବାଂ ମଥୁରେ ଧନ୍ୟାଂ ନୟାମି ଦାଂ ।

ସମାପ୍ତି ବାକ୍ୟ—

ଇତି ମଥୁରା ମାହାତ୍ୟ ସଂଗ୍ରହଃ ।

**ଲଲିତମାଧବ ନାଟକ ।**—ଗ୍ରହକାର ଆମର୍ଜପ ଗୋହାମି । ୧୦ ଦଶ ଅଂଶେ ବିଭକ୍ତ । ଅଂଶେର ନାମ ଅଙ୍କ । ଅବଲମ୍ବିତ ବିଷୟ ଆରାଧାକୁଞ୍ଜଲୀଲାମାହାତ୍ୟ ବର୍ଣନ । ସଂଖ୍ୟା ଗନ୍ୟ ପଦ୍ୟେ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ୩୦୦୦ ତିନ ସହା ଶ୍ଳୋକ । ଆରଣ୍ୟ ବାକ୍ୟ ନାନ୍ଦୀ—

ସୁରରିପୁ ସୁଦୃଶାମୁରୋଜ କୋଳାନ୍ ସୁରକମଳାମିବ ଖେଦୟରଥଣ୍ଣଃ ।

ଚିରବିଥିଲ ସୁରକ୍ଷକୋର ନାନ୍ଦୀଶତ୍ରୁ ମୁକୁନ୍ ସଂଶ୍ରୀମୁଦ୍ଦଂବଃ ।

ଇତ୍ୟାଦି ।

### ସମାପ୍ତି ବାକ୍ୟ—

ଯାତେ ଲୀଳା + + + ପରିମଲୋଦ୍ଗାରି ବନ୍ୟ ପରୀତି,  
ଧନ୍ୟ କୋଣୀ ବିଲସତି ରୁତା ମାଧୁରୀ ମାଧୁରିଭିଃ ।  
ତତ୍ରାସ୍ମାଭିଶ୍ଚଟୁଳ ପଞ୍ଚପୌବାତ ମୁକ୍ତାନ୍ତ ରାତିଃ ।  
ସମ୍ପ୍ରାତମ୍ଭୁତ କଲଯ ବଦନୋରାମି ବେଣୁ କିରିହାର୍ଥ ।  
କୁଷ ! ପ୍ରିଯେ ! ତଥାନ୍ତ—ତଦେହିସ୍ୟମୁ ଶ୍ରୀବାତ୍ୟର୍ଥନା ମବନ୍ଧ୍ୟାଂ ।  
କରବା ବେତି ସର୍ବେ କରୁତେ ନିକ୍ଷୁତାଃ ସର୍ବେ ।  
ଖଣ୍ଡେର ନାମ ବିଭାଗ । ପୂର୍ଣ୍ଣ ମନୋରଥୋ ନାମ ଦଶମୋହଙ୍କଃ ପୂର୍ଣ୍ଣଃ ।

**ଭକ୍ତିରସାମ୍ଭତମିନ୍ଦ୍ର ।**—ସଂଗ୍ରହ ଗ୍ରୁ । ଗ୍ରୁକାର ଆରପ  
ଗୋଦ୍ଵାମୀ । ଚାରି ଖଣ୍ଡେ ବିଭକ୍ତ । ଅଥମ, ପୂର୍ବ ବିଭାଗ ।  
ଦ୍ଵିତୀୟ, ଦକ୍ଷିଣ ବିଭାଗ । ତୃତୀୟ, ପଞ୍ଚମ ବିଭାଗ ।  
ଚତୁର୍ଥ, ଉତ୍ତର ବିଭାଗ ।

ପୂର୍ବ ବିଭାଗ ଓ ଚାରି ଭାଗେ ବିଭକ୍ତ । ବିଭାଗେର ନାମ  
ଲହରୀ । ଅଥମ, ସାମାନ୍ୟ ଭକ୍ତିଲହରୀ । ଦ୍ଵିତୀୟ, ସାଧନ-  
ଲହରୀ । ତୃତୀୟ, ଭାବଲହରୀ । ଚତୁର୍ଥ, ପ୍ରେମନିରୂପଣ  
ଲହରୀ ।

ଦକ୍ଷିଣ ବିଭାଗେ ପାଁଚ ଲହରୀ । ବିଭାବ, ଅଛୁଭାବ,  
ସାତ୍ତ୍ଵିକ ଭାବ, ବ୍ୟାଭିଚାରୀ ଭାବ, ଓ ଶ୍ଵାସୀ ଭାବାଖ  
ଲହରୀ ।

ପଞ୍ଚମ ବିଭାଗେ ପାଁଚ ଲହରୀ । ଶାନ୍ତାଖ୍ୟ, ଦାନ୍ତାଖ୍ୟ,  
ବାଂସମ୍ଭାଖ୍ୟ, ମାଧୁରାଖ୍ୟ, ସଖ୍ୟାଖ୍ୟ ଲହରୀ ।

ଉତ୍ତର ବିଭାଗେ ନନ୍ଦ ଲହରୀ । ଗୋଣ ରମ୍ଭାଖ୍ୟ, ମୈତ୍ରୀରମ୍ଭାଖ୍ୟ,

বৈর, সংযোগ, রসাভাসাথ্য লহরী; রস, হাস্যাথ্য  
লহরী।

পুরু বিভাগে বিষয়—ভক্তি, সাধন, ভাব ও প্রেম  
অভূতি নির্ণয়।

দক্ষিণ বিভাগে—বিভাব, অমুভাব, সাত্ত্বিকভাব,  
বাভিচারীভাব, ও স্থায়ী ভাব, অভূতির নির্ণয়।

পশ্চিম বিভাগে—শান্ত দাস্যাদি ভাব নির্ণয় ও  
তাহার উপযোগ।

উত্তর বিভাগে—গৌণ রস ও মুখ্য রস বিচার,  
মৈত্রী, বৈর, সংযোগ অভূতি ভাব ও রস, রসাভাসাদি  
নির্ণয়, আমুষজ্ঞিক অন্তর্ভুক্ত রস ভাবাদির অঙ্গ বিচার।

গ্রন্থসংখ্যা সমুদায়ে ৬৯৬৯। তত্ত্বাদ্যে টীকা ৩৬৪৪,  
মূল ৩৩২৫। টীকার নাম হৃগম সঙ্গমনী। ১৩৬৩ শকে  
এই গ্রন্থ রচিত। আরম্ভ বাক্য—

অধিল রসায়ত মূর্তিঃ প্রস্তর রুচিরুক্ত তারকা পালিঃ।  
কলিত শ্যামা ললিতো রাধা প্রেয়ান্ত বিধুর্জ্যতি।

**সমাপ্তি বাক্য—**

ইতি শ্রীভজ্জিতরসায়ত সিঙ্কে উত্তর ভাগে গৌণভক্তি নিরূপণে  
রসাভাস লহরী নবমী। সমাপ্তে ছয়ঁ চতুর্থো বিভাগঃ।  
রামাক্ষ শক্ত গণিতেশাকে গোকুলমধিষ্ঠিতেন্মায়ঁ।  
ভক্তি রসায়ত সিঙ্কুরিটক্ষিতঃ কুন্দ রূপেণ।  
ইতি শ্রীভজ্জিতরসায়ত সিঙ্কুঃসমাপ্ত ॥

টীকাকার জীব গোষ্ঠামী।

**শ্রীনন্দ নন্দনাটকৎ।**—**আৱৰণপ গোষ্ঠামি** বিৱচিত।  
অৰুণস্তোত্ৰ। আৱস্ত শ্লোক—

সুচারু বজ্ঞু মণ্ডলং শ্রতিঙ্গ রত্ন কুণ্ডলং।

সুচৰ্চিতাঙ্গ চন্দনং নমামি নন্দনন্দনং।

**চাটু পুষ্পাঞ্জলি।**—**আৱৰণপ গোষ্ঠামিহৃত।** আৱাধা  
স্তোত্ৰৎ। ২৩ শ্লোকে সম্পূৰ্ণ। আৱস্ত শ্লোক—

নবগোৱোচনাগোৱীং প্ৰবৱেন্দি বৱাষ্পৱাং।

মনিষ্ঠব কবিদ্যোতীং বেণী ব্যালাঙ্গণা কণাং॥

**শ্রীমুকুন্দ মুক্তাবলিস্তবঃ।**—**আৱৰণপ গোষ্ঠামি** বিৱচিত। **আৰুণস্তোত্ৰ।** ৩১ শ্লোকে সম্পূৰ্ণ। আৱস্ত শ্লোক  
যথা—

নবজলধৰ বৰ্ণ চম্পকোন্তাসি কণ

বিকসিত নলিনাস্যং বিশ্বৰূপন্দ ছাস্যম্।

কণক রুচি দ্বৃক্তলং চারু বৰ্হাবচূলং

কমপি নিখিল সারং মৌমি গোপী কৃষ্ণারম্ভ।

স্তবাবলীর শ্লোক সমুহ মালিনী, চিত্ৰ, জলধৰ মালা,  
রঙ্গিনী, তুণক, পজ্জটিকা, ভুজঙ্গপ্রয়াত, অঘিণী,  
জলোদ্ধৃতগতি, শালিনী, দ্বাৰিতগতি, শার্দুলশিক্ষীড়িত  
ছন্দে রচিত।

**বিদঞ্চ মাধব নাটক।**—**আৱৰণপ গোষ্ঠামি** বিৱচিত।  
আৱাধাহৃষ্ণেৱ লীলা বৰ্ণন গ্ৰন্থ। দশ অঙ্কে সম্পূৰ্ণ।

**ଗୀତାବଲୀ ।**—ଆମନାତନ ଗୋଷ୍ଠୀମିହୃତ । ନନ୍ଦୋଃସବ,  
ଦୋଳ, ରାମ ପ୍ରଭୃତି ସଂଗୀତେ ବର୍ଣ୍ଣିତ ।

**ଶ୍ରୀହରିଭକ୍ତିରସାମ୍ବୁର ବିନ୍ଦୁ ।**—ଅର୍ଥାଏ ଶ୍ରୀହରି-  
ଭକ୍ତିରସାମ୍ବୁରସିଙ୍କୋ ଚୁପ୍ରକ ରସାତାମଲହରୀ ନାମକ ଗ୍ରୁହ ।—  
ଆମପାଗୋଷ୍ଠୀମିହୃତ । ଏଥାନି ଭକ୍ତିରସାମ୍ବୁର ହିତେ  
ସଂକ୍ଷେପେ ସଂକଳିତ ।

**ପଦ୍ୟାବଲୀ ।**—ଆମପାଗୋଷ୍ଠୀମିହୃତ । ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣଲୀଲା-ବିଷ-  
ସକ ସଂଗ୍ରହ ଗ୍ରୁହ । ୩୮୦ ଶୋକେ ମଞ୍ଜୁର୍ଣ୍ଣ । ଆରଣ୍ୟ ଶୋକ  
ଯଥ—

ପଦ୍ୟାବଲୀ ବିରଚିତା ରସିକୈର୍ଯ୍ୟକୁନ୍ଦ ସମସ୍ତ ବକ୍ତୁର ପଦାଶ୍ରମଦୋକ୍ଷ-  
ସିଙ୍କୁଃ । ରସ୍ୟାମ ସମ୍ପତ୍ତ ତମସାଂ ଦମନୌକମେଣ ସଂଗ୍ରହତେ ଖତିକଦସ୍ଵକ  
କୌତୁକାର (୧)

ସମାପ୍ତି ବାକ୍ୟ—

ଜୟଦେବ ବିଲ ମଙ୍ଗଲ ମୁଖୀଃ ଛତାରେତ୍ର ସନ୍ତିଦର୍ଢିତଃ । ତେଷାଂ  
ପଦ୍ୟାନି ବିଲାସ ସମାହତାନୀତରାଗାଜନ୍ତଃ । ଇତି ଶ୍ରୀମଦ୍ଭଗବତ ଗୋଷ୍ଠୀ-  
ମିନା ସଂଗୃହୀତା ପଦ୍ୟାବଲୀ ସମାପ୍ତଃ ।

**ନାଟକ ଚନ୍ଦ୍ରିକା ।**—ଆମପ ଗୋଷ୍ଠୀମିହୃତ । ନାଟ-  
କାଦିର ଲିଙ୍କଗ ତଥା ମାୟିକାଦି ଭେଦ କଥନ । ଭରତ  
ମୁଣି ପ୍ରଗୀତ ନାଟ୍ୟ ଶାନ୍ତ ଏବଂ ସାହିତ୍ୟଦର୍ପଣ  
ପ୍ରଭୃତି ପ୍ରସିଦ୍ଧ ଅଳକାର ଗ୍ରୁହ ହିତେ ସଂକଳିତ ।  
ଯଥ—

ବୀକ୍ଷ୍ୟ ଡରତମୁନି ଶାନ୍ତିଃ ରସପୂର୍ବରୁଧାକରଞ୍ଜ ରମଣୀଯଃ ।

ଲକ୍ଷଣମତିସଂକ୍ଷେପାଦ୍ଵିଲିଖ୍ୟାତେ ନାଟକସ୍ୟେଦଃ ।

ନାତୀବ ସଙ୍ଗତତ୍ତ୍ଵାନ୍ତରତମୁନେରତଃ ବିରୋଧାଚ ।

ସାହିତ୍ୟ ଦର୍ଶନୀୟା ନଥୁହିତା ପ୍ରକ୍ରିୟା ପ୍ରାୟଃ ।

**ଗୋବିନ୍ଦ ବିରଦ୍ଧାବଲୀ ।—ଆରପକ୍ଷତ ।** ଶ୍ଵର ଗ୍ରହ ।

**ଆରାନ୍ତ ଶ୍ଳୋକ—**

ଇଯଃ ମଙ୍ଗଳ ରୂପାସ୍ୟା ଗୋବିନ୍ଦ ବିରଦ୍ଧାବଲୀ ।

ସୟାଃ ପଠନମାତ୍ରେଣ ଆଗୋବିନ୍ଦ ପ୍ରସୀଦିତି ॥

**ଶେଷ ଶ୍ଳୋକ—**

ସଞ୍ଜ୍ଞୋତି ବିରଦ୍ଧାବଲ୍ୟା ମଥୁରାଯଶ୍ଶଳେ ହରିଃ ।

ଅନୟା ରମ୍ୟା ତର୍ତ୍ତ୍ୟ ତୃଣ ମେଷ ପ୍ରତୁମତି ॥

**ଗୋପାଳ ଚମ୍ପୁ ।—ଜୀବରାଜ କୃତ ।** ଗୋପାଳ-ଲୀଲା-  
ବର୍ଣ୍ଣ-ଗ୍ରହ । **ଆରାନ୍ତ ବାକ୍ୟ—**

ଅନ୍ତୋଜପ୍ରରମତ୍ୟନମ୍ପ କରକା ଭୁଜାବଲୀ ମେକତଃ ପକ୍ଷେଷୀଃ

ଶରମନ୍ୟତୋହର୍କଶଶିନଃ ସୁତେ ନବପରବଃ । ଇତ୍ୟାଦି—

**ପରିସମାପ୍ତି ବାକ୍ୟ—**

ମଦରତି ମନେ । ମଦୀଯଃ ତମୁଜୟନ ଭାରତୀରସ ବିଲାସଃ ।

କିମୁ ଶୁତମୁ ନୀର ବିହାରୀ ନହି ନହି ଚମ୍ପୁ ବିହାରୋହ୍ୟଃ ॥

**(୨ୟ) ସ୍ଟ୍ର୍‌ସନ୍ଦର୍ଭ ।—**ଏହି ଗ୍ରହ ଆମନ୍ତାଗବତେର ଟିକା  
ଛାନୀୟ । ଛୟଟୀ ମହା ଅକରଣେ ବିଭକ୍ତ । ବିଭାଜକ  
ଅକରଣେର ନାମ ସନ୍ଦର୍ଭ । ସଥ୍ୟ—(୧ୟ) ତତ୍ତ୍ଵ ସନ୍ଦର୍ଭ । (୨ୟ)  
ଭଗବଃ ସନ୍ଦର୍ଭ । (୩ୟ) ପରମାତ୍ମା ସନ୍ଦର୍ଭ । (୪ୟ) କୁଞ୍ଚ-

সন্দর্ভ। (৫ম) ভক্তি সন্দর্ভ। (৬ষ্ঠ) প্রৌতি সন্দর্ভ। গ্রন্থ-  
কার জীব গোস্বামী।

বিষয়—

তত্ত্ব সন্দর্ভে—প্রমাণ সমুদায়ের মধ্যে ভাগবতের  
প্রধানতা,—ভাগবতের সংক্ষেপ তাৎপর্য, সামাজিকারে  
তত্ত্ব নির্ণয়, সৃষ্টি স্থিতি অলঘের বিবরণ।

ভগবৎ সন্দর্ভে—ব্রহ্মতত্ত্ব, পরমাত্মা তত্ত্ব, ব্রহ্মাদি  
দেবের আবির্ভাব ও তিরোভাব ঘোগ্যতা, বৈকুণ্ঠাদি  
স্থান নির্ণয়, বিশুদ্ধ সত্ত্ব নিরূপণ, ব্রহ্ম স্বরূপের সশক্তি-  
কতা, বিশুদ্ধ শক্তির আশ্রয়তা, শক্তির অচিন্ত্যতা,  
তাদৃশ শক্তির স্বাভাবিকতা, শক্তির নানাত্ম, শক্তির  
আন্তরঙ্গাদি নিরূপণ, মায়া শক্তি, স্বরূপ শক্তি, গুণ-  
স্বরূপতা, স্তুল স্তুষ্মাত্তিরিক্তত্ব, প্রত্যক্ষ স্বরূপতা, স্ব-  
প্রকাশ রূপতা, জন্ম কর্মাদির অপ্রাকৃতত্ব, শ্রী বিগ্রহের  
পূর্ণ রূপতা, বৈকুঞ্চ, পরিষ্ঠদ ও পার্বত প্রভৃতি বর্ণনা,  
ত্রিপাংবিতৃতি, অনুভাবান্মারে খবিদিগের ব্রহ্মে আন-  
ন্দোৎকর্ষতা, ভগবানের লক্ষণ বর্ণন, শ্রীকৃষ্ণ বেদ ও  
ভক্তি প্রাপ্য প্রভৃতি।

(৩য়) পরমাত্মা সন্দর্ভে।—পরমাত্মা ও তৎস্বরূপ  
ভেদ, গুণাবতারের তারতম্য, জীব, মায়া, জগৎ ও  
তৎপরিগামিত্ব, বিবর্ত সমাধান, পরমাত্মা হইতে জগতের

অভেদ এবং জগৎ হইতে পরমাত্মা ভিন্ন, জগতের  
সত্ত্বতা, স্থামির অভিপ্রায় প্রকাশ, নিশ্চুণ ইশ্বরে কর্তৃ-  
ত্বাদির সমন্বয়, লীলাবতারের প্রয়োজন, ভগবানের  
প্রতি শাস্ত্র তাৎপর্য কথন প্রভৃতি।

(৪ৰ্থ) আকৃষ্ণ সন্দর্ভে—আকৃষ্ণের স্বয়ং ভগবত্তা,  
অংশবোধক বাক্যের সমন্বয়, তাঁহার পূর্ণতা, ভগবান  
স্থামিত্ব যোজনা, অবতার প্রসঙ্গ, আকৃষ্ণে শাস্ত্র মাত্রের  
তাৎপর্যতা, অভ্যাস, প্রতিনিধি বাক্য, গতি শাস্ত্রের  
ভগবানই গতি, মতান্তরের অপবাদ, নাম-মহিমা,  
গীতাদি শাস্ত্রের গতি, আকৃষ্ণে শাস্ত্র সমন্বয়, অংশ  
প্রবেশ যুক্তি, আকৃষ্ণ ক্লপের নিত্যতা, বিভুজাদি সত্ত্বেই  
নিত্যতা, গোলোক নিরূপণ, বৃন্দাবনাদির নিত্যতা,  
গোলোক বৃন্দাবনের অভেদ, এতৎপক্ষে প্রমাণ বাক্য  
প্রদর্শন, যদিবগণ ও গোপালগণ তাঁহার নিত্য পরিবার,  
প্রকট ও অপ্রকট লীলাব্যবস্থা, বিভুত্ব সত্ত্বেই বৃন্দাবনে  
স্থিতি, ছবি প্রকার লীলার সমন্বয়, গোকুল মণ্ডলে তাঁহার  
প্রকাশাত্তিশয়, কৃষ্ণমহিষীগণের স্বরূপ শক্তিত্ব, মহিষী  
অপেক্ষা গোপীগণের শ্রেষ্ঠতা, গোপীগণের নাম,  
গোপীগণের মধ্যে রাধিকার শ্রেষ্ঠতা প্রভৃতি।

(৫ম) ভক্তি সন্দর্ভে—ভগবান ভক্তমাত্রের গম্য  
বা বোধ্য, নানাবিধি প্রমাণ দ্বারা কৃষ্ণতত্ত্ব নিশ্চয়, অন্ধয়

ব্যক্তিরেক প্রদর্শন দ্বারা তত্ত্ব প্রদর্শন, ক্ষম বহিমুখ্যের নিদান, ক্ষমে অনর্পিত কর্মের অনাদর, যোগের অনাদর, জ্ঞান মার্গ, ভক্তির নিত্যতা, ভক্তির দশবিধি লক্ষণ, তাঁহার সর্বফল দাতৃত্ব, ভক্ত্যাভাসের অপরাধতা, উন্নিখিত ফলের অপ্রাপ্তি বিষয়ে সমাধান, ভগবানের নিষ্ঠাগত্ব, স্বপ্রকাশত্ব, পরমানন্দহ কথন, নিষ্ঠাম ভক্তির প্রশংসনা, অধিকারী ভেদে ব্যবস্থা প্রভেদ, সৎসঙ্গতা, ভগবৎ প্রাপ্তির নিদান, মহত্বের লক্ষণ ও তৎপ্রভেদ, সৎ বিশেষ লক্ষণ, শুরুশ্রায় বিবেক, ভক্তিভেদে জ্ঞানভেদ, অহংগ্রহ উপাসনা, ভক্তির বিশেষ লক্ষণ, শুক সেবা, মহাভাগবৎ প্রসঙ্গ, তৎপরিচর্যা, সামান্যতঃ বৈষ্ণব সেবা, শ্রবণাদি জ্ঞানাদে বিচার, অপরাধ ও অচুরাগ বিচার, ভজনাবিশেষ, সিদ্ধিক্রম ইত্যাদি।

(৬ষ্ঠ) প্রীতি সন্দর্ভে—ভগবৎ প্রীতির পুরুষার্থতা, তত্ত্ব সাক্ষাৎকারের পরম পুরুষার্থতা, তদ্বারা মুক্তি, সবিশেষ ও নির্বিশেষ ভেদ, জীবন্মুক্তি ব্যক্তির উৎক্রান্ত্যাদি, ব্রহ্ম সাক্ষাৎকার বর্ণন, মুক্তি অপেক্ষা প্রীতির শ্রেষ্ঠতা, সংগ্রহমুক্তি, ও ক্রম মুক্তি, ব্রহ্ম সাক্ষাৎকারের লক্ষণ, জীবন্মুক্তের লক্ষণ, ভগবৎ সাক্ষাৎকারের নামান্তর মুক্তি, অন্তর্বাহ ভেদে সাক্ষাৎকারের দ্বৈবিধ্য, উৎক্রান্তি ও মুক্তি, সালোকাদি মুক্তিভেদ, সামীপ্য

মুক্তিৰ আধিক্যতা, ভক্তিৰ মুক্তি সাধনতা, ভক্তিৰ উপদেশ্তা, উপগতি, সমাধান, ভগবৎ প্রীতিৰ স্বরূপ লক্ষণ ও তটস্থ লক্ষণ, আবিৰ্ভা৬ বিশেষ, প্রীতি লক্ষণ, বাক্যেৰ নিষ্কর্ষ, আকৃষ্ণাবিৰ্ভা৬ ও তাহার পূৰ্ণতা, রতি প্ৰভুতিৰ লক্ষণ ভেদ, অভিমান ভেদে প্রীতি ও ভক্তি প্ৰভেদ, ব্ৰজদেৰীগণেৰ শুন্দ প্ৰেমতা, জ্ঞান-ভক্তিৰ ব্যবস্থা, ভক্তিৰ তাৱতম্য, উৎকৰ্ষতাৱতম্য, গ্ৰিশৰ্ম্ম মাধু-ৰ্যাদিৰ অনুভব তাৱতম্য, গোকুলবাসিগণেৰ শ্ৰেষ্ঠত্ব, তন্মধ্যে সখীগণেৰ শ্ৰেষ্ঠতা, তন্মধ্যে গোপাঙ্গনাৱা শ্ৰেষ্ঠা, তন্মধ্যে রাধিকা শ্ৰেষ্ঠা, ভগবৎ প্রীতিৰ রসমুস্ত্ব স্থাপন, অবলম্বন বিভাব, সন্দেহ নিৱাস, উদ্বীপন বিভাব, শুণ কথন, বিৱোধিশুণকথন, প্ৰেম, ধীৱো-দাতাদি-প্ৰভেদ, গ্ৰিশৰ্ম্মমাধুৰ্য্যাদি, ধৰ্মজ্ঞান লীলাৰ সমাধান, উদ্বীপক দ্রব্য ও কালাদি, অকাশলীলাৰ আধিক্য, অনুভাব ও সঞ্চাৱি ভাব বিচাৱ, রসেৰ পাঞ্চবিধি, গোণ রসেৰ সপ্তকঙ্ক, রসাভাস, মুখ্যৱৰস, শাস্তাখ্য ভক্তিৱস, দাস্ত ভক্তিৱস, অশ্রয় ভক্তিৱস, বাংসল্য, মৈত্রী, বল্লভ ভেদ, মদ মানাদি, উদ্বীপন বিভাব, অনুভাব, সঞ্চাৱি ভাব, ব্যভিচাৱি ভাব, স্থায়ি ভাব, সন্তোগাত্মক ও মোদাত্মক ভাব বিচাৱ, ভাৱভেদ, বিপ্রলক্ষ্মাদি বিভাগ, পূৰ্বৱাগাখ্য বিপ্রলক্ষ্ম

সংভোগ, স্থানিভাব, প্রেমবৈচিত্রাখ্যসংভোগ, অবা-  
সাখ্যসংভোগ, সন্তোগভেদ, মানাখ্যসংভোগাদি।

গ্রন্থ সংখ্যা।

১ম সন্দর্ভে—৪৭৫, ২য় সন্দর্ভে—২৭৪০, ৩য় সন্দর্ভে—  
১৭৬৮, ৪র্থ সন্দর্ভে—৪৬২৬, ৫ম সন্দর্ভে—৩১৭৫, ৬ষ্ঠ সন্দর্ভে  
—৪০০০ শ্লোক।

বাক্য সংখ্যা।

১ম ২৫, ২য় ১২২, ৩য় ১০৯, ৪র্থ ১৯৯, ৫ম ৩৪০, ৬ষ্ঠ  
৪২৯।

### গোপাল ভট্ট।

গোপাল ভট্ট ভট্টমারি নামক গ্রামে জন্মগ্রহণ  
করেন। ইঁর পিতার নাম বক্ষট ভট্ট। আচৈতন্ত্যদেব  
চতুর্মুণ্ডা করিয়া চারিমাস গোপাল ভট্টের আবাসে  
অবস্থিতি করেন এবং সেই সময় তাঁহার সহিত অতীব  
সখ্যতা হওয়াতে তাঁহাকে কৃষ্ণমন্ত্রে দীক্ষিত করিয়া-  
ছিলেন। সতত আচৈতন্ত্যদেবের মুখকমলনিঃসৃত উপ-  
দেশমালা অবগে তাঁহার হৃদয়কম্বরে বৈরাগ্য বীজ  
সংরোপিত ছিল, এবং অচিরকাল মধ্যে সংসারের  
মায়া পরিত্যাগ করত আহ্নিকবনে যাত্বা করিলেন;  
পথি মধ্যে কাশীনির্বাসী প্রবোধানন্দ সরষ্টী দণ্ডীর  
আবাসে কিছুকাল থাকিয়া তাঁহার নিকট শিষ্য

হইয়া যতিবেশ পরিগ্রহ করতঃ স্মন্দাবনে উপস্থিত হইলেন।

গোপাল ভট্ট, রূপ, সনাতন, এবং শ্রীজীর কর্তৃক স্মন্দাবন-মাছাজ্য বিস্তারিত হয়। সনাতন গোবিন্দ দেবের, শ্রীজীর রাধাদামোদরের এবং গোপাল ভট্ট রাধারমণের মন্দির প্রতিষ্ঠা করেন। গোপাল ভট্ট, ভজনাসকে পুজারি নিযুক্ত করিয়াছিলেন, তাহার দৌহিত্র সন্তানেরা অচ্ছাপি রাধারমণ বিগ্রহের সেবায় নিযোজিত আছেন।

গোপালভট্ট, রঘুনাথ দাস, রূপ, সনাতন গোস্বামীর প্রীতিবন্ধনার্থ শ্রীহরিভক্তিবিলাস সংগ্ৰহ করেন। তাহার কৃত অস্ত কোন গ্রন্থ এক্ষণে স্বপ্রাপ্য নহে।

**ভক্তিবিলাস।**—নামান্তর হরিভক্তিবিলাস।—ধর্ম-কার্য ব্যবস্থা গ্রন্থ। শ্রীমৎ গোপাল ভট্ট কর্তৃক সংগৃহীত। বিংশ বিলাসে গ্রন্থ সমাপ্তি। বিষয়—বৈষ্ণব দিগের যা-বৎ কর্তব্যতা অচুষ্টান নির্ণয় প্রভৃতি। টীকার নাম দিগ্দণ্ডশিনী। গ্রন্থ সংখ্যা—অনুম ৮০০০ শ্লোক।  
প্রারম্ভ বাক্য—

চৈতন্যদেবৎ ভগবত্তমাপ্তয়ে শ্রীবৈষ্ণবানাং প্রযুদেহিত সালি-  
থন। আবশ্যকৎ কর্ম বিচার্য সাধুতিঃ সঙ্গং সমাহৃত্য সমস্ত  
শাস্ত্রতঃ।

## ସମାପ୍ତି ବାକ୍ୟ—

ଆନନ୍ଦସୁନ୍ଦରମୁକୁନ୍ଦପଦାରବିନ୍ଦ ପ୍ରେମାହିତାକ୍ରିରମ ତୁନ୍ଦିନ ମାନମାୟ  
ନାନାର୍ଥସୁନ୍ଦରମନ୍ଦଧତେ ନଚସ୍ଵଂ ତେଷାଂ ପଦାଙ୍କ ମକରନ୍ଦ ଯଧୁରତଃ  
ସ୍ୟାମ୍ । ଇତି ଆଗୋପାଲଭତ୍ତବିଲିଖିତ ଶ୍ରୀଭଗବତ୍କ୍ରିଃ ବିଲାସେ  
ଆସାନିକୋ ନାମ ବିଂଶୋ ବିଲାସଃ । ସମାପ୍ତୋହସ୍ଵଂ ଭକ୍ତବିଲାସଃ ।

## ରଘୁନାଥ ଦାସ ଗୋପ୍ତାମୀ ।

ଇନି କାଯଞ୍ଚକୁଲାଙ୍କବ । ମହାମହୋପାଧ୍ୟାୟ ଉଇଲମନ  
ସାହେବ ଇହାକେ ଭମକ୍ରମେ ଗୌଡ଼ୀର ଭାଙ୍ଗଣ ସ୍ଥିର କରିଯା-  
ଛେନ, ଏବଂ ତେବେଟାଟିକେ କୁଳାଙ୍କବ ଲେଖକ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ଅକ୍ଷୟକୁମାର  
ଦତ୍ତ ମହାଶୟରେ ଏତେ ସମସ୍ତେ ଭମ ସଂଶୋଧିତ ହୁଏ  
ନାହିଁ ; ତଥାହି ହରିଭକ୍ତି ବିଲାସ ଟୀକା—“ଆରଘୁନାଥ  
ଦାସୋ ନାମ ଗୌଡ଼ କାଯଞ୍ଚକୁଲାଙ୍କଭାଙ୍ଗରଃ ।” ରଘୁନାଥ  
ଦାସ ଅତୀବ ଧନ୍ୟାତ୍ୟ ବ୍ୟକ୍ତିର ପୁନ୍ତ୍ର । “ଭକ୍ତମାଲେ” ଲିଖିତ  
ଆଛେ ଇହାର ପିତାର ନବଲକ୍ଷେର ସମ୍ପତ୍ତି ଛିଲ କିନ୍ତୁ ତିନି  
ସମୁଦାୟ ତୁଚ୍ଛ ବୋଧ କରିଯା ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଚିତ୍ତନ୍ଦେବେର କୃପା-  
କଣା ପ୍ରାପ୍ତି ଜନ୍ମ ଅପରାପ ରୂପଳାବନ୍ୟବତୀ ଭାର୍ଯ୍ୟାକେ  
ପରିତ୍ୟାଗ କରତ ପୁରୁଷୋତ୍ମ କ୍ଷେତ୍ରେ ଯାତ୍ରା କରିଲେନ ।  
ତଥାର ଚିତ୍ତନ୍ଦେବେର ସହିତ ସାକ୍ଷାତ୍ ହଇଲ । ତିନି ଦାସ  
ଗୋପ୍ତାମୀକେ ଯୌବନାବନ୍ଧ୍ୟାର ଭକ୍ତିଶାସ୍ତ୍ରେ ବିଶେଷ ପଣ୍ଡିତ  
ସନ୍ଦର୍ଶନେ ଯାହାର ପର ନାହିଁ ଶ୍ରେଷ୍ଠ କରିତେ ଲାଗିଲେନ ।

রঘুনাথ দাস শেষাবস্থায় হন্দুবনে রাধাকৃতে বাস করিতেন। তথায় আৱৰ্ণ, সনাতন, এবং গোপালভট্টের সঙ্গে বৈরাগ্যাবস্থায় কালাতিপাত করিতেন। চৈতন্য-দেব জাতিভেদ মানিতেন না। তাঁহার অন্যান্য ব্রাহ্মণ আচার্যগণের আয় ইহার প্রতিও স্বেহের কিছু মাত্র ক্রটি হইত না। এজন্য দাস গোস্বামীকে পঞ্চ ব্রাহ্মণ আচার্যগণের আয় পদ প্রদান করিয়াছিলেন। বিষ্ণু ও ভক্তির জন্য ইনি আচার্যপদবাচ্য হইয়াছেন। রঘুনাথ দাস বিলাপকুমুমাঞ্জলিস্তু রচনা করেন। ষড়-গোস্বামিনামাষ্টকে রূপ, সনাতন, রঘুনাথ ভট্ট, রঘুনাথ দাস, আজীব, এবং গোপাল ভট্ট গোস্বামীর এইরূপ স্তুব লিখিত আছে যথা—

কঁকোৎকৌর্তনমঘ নর্তনপরো প্ৰেমাহৃতাস্তোনিধী ধীরো  
ধীরজনপ্ৰিয়ো প্ৰিয় কৱো নিৰ্যংসৱো পূজিতো শ্রীচৈতন্য-  
কৃপাভোৱা ভূবি ভৱো ভাৱাৰহভাৱৰো বন্দে রূপ সনাতনো  
রঘুবণ্ণো শ্রীজীব গোপালকো ।

বিলাপকুমুমাঞ্জলি স্তোত্র।—পঞ্চময় গ্রন্থ। রঘুনাথ দাস গোস্বামিকৰ্ত্তক বিৱিচিত। সংকৃত, বসন্ততিলক ও শার্দুলবিকীড়িত প্রভৃতি বহুবিধিচ্ছন্দে গ্ৰথিত। বিষয়—শ্রীকৃষ্ণ উদ্দেশ্যে সংসারতন্ত্র ভক্তের বিলাপ। আহুষ্মিক শ্রীকৃষ্ণলীলা বৰ্ণন। শ্লোকসংখ্যা ১০১।

প্রারম্ভ বাক্য—

অং কুমুদজ্ঞেরি সথি প্রথিতাপুরেহশ্চিন্ম পৃংসৎ পরম  
বদনং নহি পশ্যসীতি ।

সমাপ্তি বাক্য—

বিলাপ কুমুদজ্ঞলি ছদ্মনিধায় পাদাস্থজে  
যায়াবত সমর্পিত শ্ব শ্বনোতু তুষ্ণীম্ মনাক ।  
ইতি শ্রীমদ্ব্যুনাথ দাস গোস্বামিনা বিরচিতঃ শ্রীবিলাপ-  
কুমুদজ্ঞলি শ্ব শ্ব সমাপ্তঃ ॥

**মনোশিক্ষা ।**—শিখরিণী প্রভৃতি ছন্দে নির্মিত  
উপদেশ এন্ত । অস্তুকর্তা শ্রীরঘূনাথ দাস গোস্বামী ।  
বিষয়—কৃষ্ণভক্তিরসে মনোমজ্জন করা । এন্ত সংখ্যা  
১২ শ্লোক । প্রারম্ভ—

অথ মনোশিক্ষা । ওরোগোষ্ঠে গোষ্ঠাল ইত্যাদি ।

## কবিকর্ণপূর ।

১৫২৪ খঃ অঃ নদীয়া জিলার অন্তঃপাতী কাঞ্চনপল্লী  
নামক গ্রামে জন্মগ্রহণ করেন । ইনি বৈঢ়কুলোন্দব  
শিবানন্দ সেনের পুত্র । ইঁর পূর্বনাম পরমানন্দ দাস,  
তৎপরে চৈতন্যদেব তাহার কাব্য রচনার অসীম চাতুর্য  
সন্দর্শনে কবিকর্ণপূর নাম প্রদান করেন । কবিকর্ণপূর-  
কৃত কাব্য ও নাটক সমুদায় ভক্তি-রস-প্রধান এবং  
তাহা বিবিধ শব্দালঙ্কারে ভূষিত । ইনি প্রথমে অলঙ্কার-

কেন্দ্রস্থ, তৎপরে চৈতন্যচরিত নামক কাব্য রচনা করেন, কিন্তু আনন্দ-বন্দ্বন-চম্পু রচনা করাতেই তাঁছার খ্যাতি বিস্তার হইল। ইহার রচনা প্রগাঢ়ী অতীব প্রগাঢ় এবং মনোহর। এই গ্রন্থ সম্বন্ধে একটি কবিতা নিম্নে উক্ত করিলাম।

### কবিকর্ণপুর ।

বন্দ্বনে কুঞ্জবনে তমালের তলে,  
 রাধিকা-রমণে ঘেরি গোপিকা সকলে,  
 বাজান মধুর বীণা, রবাৰ মোচঙ্গ,  
 কেহবা সঙ্গীতে মধ্মা, কেহ করে রঞ্জ,  
 পেয়ে শ্বামগুণমণি গোকুল রতন,  
 ত্রিভঙ্গ ভঙ্গিমা কিবা মুর্তি সুমোহন ।  
 শ্বামবামে আৱাধিকা ( ব্রজের রূপসী ) ।  
 ভূতলে পতিত যেন পূর্ণিমার শশী ॥  
 পাইয়া নয়ন দিব্য হরির কৃপায় ।  
 মানসের পটে তুঁমি এই সমুদায় ॥  
 হেরিয়া ব্রজের লীলা হইয়া মোহিত,  
 “আনন্দ আবন্দন” করিলা রচিত ।  
 গদ্য পদ্য ময় তব চম্পু মনোহর ।  
 শ্রবণে শ্রবণ তৃপ্তি হয় নিরস্তর ॥

কবিকর্ণপূর কুষগণেদেশ দীপিকা ও গোরাগণেদেশ দীপিকা এবং চৈতন্যচন্দ্রোদয় নাটক রচনা করেন। শেষোক্ত নাটকখানি প্রবোধ চন্দ্রোদয় নাটকের অনু-রূপ এবং ইহার বিষয় রূপগোম্বামীর “করচা” হইতে গৃহীত।

কবিকর্ণপূর কর্তৃক কাঞ্চনপল্লীতে কুষরায়জীর মুর্তি সংস্থাপিত হয়। এই মুর্তি দেখিতে অদ্যাপি বহু ব্যক্তি তথায় গমন করিয়া থাকেন।

**অলঙ্কার কৌস্তুত।**—অলঙ্কার গ্রন্থ। আৰক্ষিত কবিকর্ণপূর কর্তৃক বিৱচিত। বিষয়—ধনিষ্ঠৰূপ ও কাৰ্যাস্থৰূপ প্ৰভৃতি কাৰ্য গত সাধাৰণ তত্ত্বনিৰ্ণয়, গুণীভূত ব্যঙ্গাদি নিৰ্ণয়, রসভাবাদি নিৰ্ণয় প্ৰভৃতি।

চারি পৰিচ্ছেদে গ্ৰন্থ সমাপ্তি। গ্ৰন্থ সংখ্যা অনূয়ান ২০০০ শ্লোক। টীকার নাম কিৱণ, টীকা-কৰ্তা গ্ৰন্থ-কাৰ স্বৱং।

**চৈতন্য চন্দ্রোদয়।**—নাটক গ্ৰন্থ। কবিকর্ণপূরকৰ্তৃক নিৰ্খিত। বিষয়—আচৈতন্যদেব এবং তৎসহচৰগণেৰ লীলা ও মাহাত্ম্যাদি বৰ্ণন। ১০ দশ পৰিচ্ছেদে গ্ৰন্থ পূৰ্ণ। ১ম পৰিচ্ছেদে—কল্যাধৰ্মাভিনয়, ২য় পৰিচ্ছেদে—ভক্তিবৈৰাগ্যাভিনয়, ৩য় পৰিচ্ছেদে—প্ৰেমমৈত্ৰী অভিনয়, ৪থ পৰিচ্ছেদে—শচীদেব্যাভিনয়, ৫ম পৰিচ্ছেদে—

ଭଗବନ୍ତିଆଦିର ଅଭିନଯ, ୬୯ ପରିଚେଦେ—ମୁକୁନ୍ଦାତ୍-  
ଭିନଯ, ୭୯ ପରିଚେଦେ—ସାର୍ବତୋମ ରାଜାଦ୍ୟଭିନଯ,  
୮୯ ପରିଚେଦେ—ଆକୃଷ୍ଣ ଚିତନ୍ୟ ସର୍ବତୋମାଦ୍ୟଭିନଯ, ୯୯  
ପରିଚେଦେ—କିମ୍ବରାଦ୍ୟଭିନଯ, ୧୦ ମ ପରିଚେଦେ—ରାଜା  
ରାଜମହିଷୀ ସଟିତ ଅଭିନଯ । ପରିଚେଦେର ନାମ ଅକ୍ଷ ବା  
ଅଭିନଯ । ଏକ୍ଷ ସଂଖ୍ୟା—ଅନ୍ୟନ ୩୦୦୦ ।

### ଆରାସ୍ତ ବାକ୍ୟ—

ନିଧିଶୁ କୁମୁଦ ପଦ୍ମ ଶଙ୍ଖ ମୁଖ୍ୟସମ୍ପର୍କରେଣେ ନବଭକ୍ତି ଚନ୍ଦ୍ର-  
କାର୍ତ୍ତିର୍ବିରଚିତ କଲିକୋକ ଶୋକ ଶଙ୍କୁ ବିଷୟ—ତମାଂସି ହିନ୍ଦୁ  
ଗୋରଚନ୍ଦ୍ର ॥

ନାନ୍ୟାନ୍ତେ ସ୍ଵତ୍ରଧାର ଇତ୍ୟାଦି ।

### ସମ୍ମାନ୍ତି ବାକ୍ୟ—

ଆକଞ୍ଚଂ କବସ୍ତ ନାମ କବସୋ ଯୁଧଦ୍ଵିଲାସାବଲୌଃ,  
ତାମେବାଭିନଯନ୍ତ୍ର ନର୍ତ୍ତକଗଣା ଶୃଗୁଳୁ ପଶ୍ୟାନୁତାଃ ।  
ସନ୍ତୋମଃମରତାଃ ତାଜନ୍ତୁ କୁଜନ୍ମାଃ ସନ୍ତୋଷବନ୍ତଃ ସଦୀ  
ସନ୍ତୁ କ୍ଷେଣିଭୁଜୋ ଭବଚରଣଯୋର୍ଭ୍ୟାପ୍ରଜାଃ ପାନ୍ତୁ ଚ ।  
ଇତି ମହାମହୋଃମରୋ ନାମ ଦଶମୋହଙ୍କଃ ।

ସମ୍ମାନ୍ତି ଯିଦ୍ୟ ଚିତନ୍ୟ ଚନ୍ଦ୍ରାଦର ନାମ ନାଟକ ।

**ଶ୍ରୀଗୋରମଣୋଦେଶ ଦୀପିକା ।—ଖଣ୍କାବ୍ୟ ।** କବି-  
କର୍ଣ୍ପୁର ଇହାର ପ୍ରଗେତା । ମନ୍ଦାକ୍ରାନ୍ତା ପ୍ରଭୃତି ଦୀର୍ଘଚନ୍ଦ୍ରମେ  
ଗ୍ରଥିତ । ବିଷୟ—ଶ୍ରୀଗୋରାଜ ଦେବ ଓ ତାହାର ପାରିଷଦ-  
ବର୍ଗେର ମହିମା ବଣ୍ଣ । ଏକ୍ଷ ସଂଖ୍ୟା ୨୨୪ ।

**আরন্ত বাক্য—**

য়ঃ আৱন্দনভুবিপুৱা সচিতানন্দ সান্ত্ব ইত্যাদি।

**সমাপ্তি বাক্য—**

শাকে \* \* গ্ৰহণতে ঘৰুনৈব যুক্তে।

গ্ৰহেৱ মাৰিৱডবৎ কথমস্য \* \*।

ইতি আৰক্ষিকণপূৰ বিৱচিতা আগোৱণদেশদীপিকা সমাপ্ত।

আমদোৱণগোৱণদেশদীপিকা রচিতা ময়।

দীপ্যতাৎ পৱনানন্দ সন্দোহোভজ্ঞ বেশ্যনি।

ৱহংগণোৱণদেশদীপিকা।—সংগ্ৰহ গ্ৰহ। গ্ৰহকৰ্ত্তা  
আৰক্ষিকণপূৰ। বিষয়—আৰুষ ও তৎ সখীগণেৱ পৱি-  
বাৱাদি বৰ্ণন। সংখ্যা—অনধিক ৫০০, আৱন্ত—

যে বিশ্চিতাং পৱীবাৱাঃ রাধা গাধবয়োচিহ।

তন্ত্ৰিয়োগশ্চ লীলাশ্চ তথা পৱিকৱা দৱং। ইত্যাদি।

**সমাপ্তি বাক্য—**

কলাবতী রসবতী আমতীচ সুখামুখী।

বিশ্বাঃ কৌমুদী মাদুৰী শৰদাশ্চাষ্টমীস্থৃতা।

ইতি ৱহংগণোৱণদেশদীপিকা সমাপ্ত।

আনন্দবন্দীবন চম্পু।—গদ্য পদ্যময় কাৰ্য গ্ৰহ।  
রচিতা কবিকণপূৰ। শাৰ্দুলবিকৃতীড়িত, মন্দাক্রান্তা  
ও শিখৰিণী প্ৰভৃতি দীৰ্ঘছন্দে গ্ৰথিত। বিষয়—আৰুষ-  
লীলাৱস বৰ্ণন। গ্ৰহ সংখ্যা ৪৫০০ শ্লোক, তত্ত্বিক গদ্য  
আৱ ১০০ হইবেক। ইহাৰ পৱিচ্ছেদেৱ নাম স্তুবক।

দ্বাৰিংশ স্তবকে গ্ৰহণ সমাপ্তি। টীকার নাম শুখৰঞ্জনী।  
টীকাকাৰের নাম আৰুণ্যাবন চক্ৰবৰ্তী। টীকার সংখ্যা ও  
প্ৰায় গ্ৰহসংখ্যার তুল্য।

### আৱৰ্ণন বাক্য—

বন্দে শ্ৰীকৃষ্ণপদাৰবিন্দু যুগলং যন্মিন কুৱঙ্গীদৃশ্যাং  
বক্ষোজ প্ৰণয়ীকৃতে বিলসতি স্নিখোহঙ্গ রাগে স্থতঃ।  
কাশীৱৎ তল শোণিমোপৱিতনঃ কশ্মুৱিকা নীলিমা  
শ্ৰীখণ্ড নথচন্দ্ৰকান্তি লহৰী নিৰ্ব্যাজমাতৰতে ॥

### সমাপ্তি বাক্য—

আৰ্চতন্য কুৰু কুৰণোদিত বাক্তব্যভূতিস্তন্ত্ৰ জীবনধনস্য পুত্ৰঃ।  
শ্ৰীনাথপাদকমলস্তি শুক্র বৃক্ষিচ্ছৃমিমাং রচিতবান কবিকণ্পূৰ ॥

**বিবেক শতক।**—শ্ৰীগোপাল ভট্টেৱ গুৰু শ্ৰীপ্ৰবোধা-  
নন্দ সৱন্ধতী কৰ্ত্তৃক বিৱচিত। মন্দাক্ৰান্তা এবং শিখৱিণী  
ছচ্ছন্দে গ্ৰথিত। বিষয়—বৈৱাগ্যান্দীপক শ্ৰীকৃষ্ণভক্তি  
বৰ্ণন। স্নোক সংখ্যা ১০০।

### আৱৰ্ণন বাক্য—

দেহঃ প্ৰাণেৰিস সৱন্দঃ কৌণ মাযুৰমাভুঃ।

স্বপ্না শক্তিৰিয়ম বিষয়প্ৰাহিণী যেন্দ্ৰীযাণাম্।

দুৱে বৃন্দাবন তটভূবৎ ষ্ঠেদ ভেদ প্ৰদাৱাঃ কিং কুৰোহহঃ \* \* \*

### সমাপ্তি বাক্য—

বৎশীনাদ বিমোহিতঃ হিতাখিল জগজ্জন্তো কিশোৱাকৃতো

শ্ৰীকৃষ্ণে রতিৱন্ত \* \* \* \* \*

ইতি শ্ৰীপ্ৰবোধানন্দ সৱন্ধতী বিৱচিতং বিবেক শতকং সমাপ্তঃ।

**শ্রীক্রীচৈতন্যচন্দ্রাহৃত গ্রন্থঃ ।—** অবোধানন্দ সর-  
স্বতী হৃত । শাচীনন্দন গৌরাঙ্গের স্মৰণগ্রন্থ । শ্লোক-  
সংখ্যা ১৪৩ এবং দ্বাদশ বিভাগে সম্পূর্ণ ।

প্রথম শ্লোক—

স্তুত্যন্তঃ চৈতন্যাক্ষতিমতি বিমর্যাদ পরমস্তুতোদ্বৰ্যঃ বৰ্যঃ  
অজপতি কুমারঃ রসয়িতুম । বিশুক্ষ স্বপ্রেমোদ্বৰ্য মধুর পীযুষ-  
লহরীঃ প্রদাত্বঃ চান্দ্র্যেভঃ পরপদ নবদ্বীপ প্রকটম ॥

টীকার নাম—রসিকাস্বাদিনী ।

---

---

# ଶ୍ରୀମଦ୍ଭାଗବତ ।

---

ନିଗମ କଞ୍ଚତରୋଗିଲିତଃ କଳଃ ।  
ଶ୍ରୀକମୁଖୀଦୟତତ୍ତ୍ଵବସଂୟୁତମ् ॥  
ପିବତ ଭାଗବତଃ ରସମାଲଃ ।  
ଯୁହରହୋ ରମିକା ଭୁବି ଭାବୁକା� ॥  
ଭାଗବତ ।

---



ভাগবত তত্ত্ববোধিকা।—শ্রীরামনারায়ণ বিদ্যারত্ন  
কর্তৃক অনুবাদিত। মুর্ণিদাবাদ বহুমপুর  
সত্যরত্ন ঘন্টে মুদ্রিত।

---

শ্রীভাগবত অতি আদরণীয় মহাপুরাণ এবং ভক্তি-  
মার্গের কম্পতক স্বরূপ। বৈষ্ণবসম্পূর্ণায়ে স্মানান্তে  
অতি পবিত্র হৃদয়ে সচন্দন তুলসী পত্রে এই মহদ্রুম্ভের  
পূজ্য করেন এবং পৌরাণিকগণ বিশুদ্ধ তানলয় স্বর-  
সংবোগে কথকতা দ্বারা ধনাঢ় আর্য ধর্মাবলম্বী মহো-  
দয়গণের নিকট হইতে বিপুল বৃত্তি লাভ করিয়া  
থাঁকেন, অন্যান্য পুরাণাপেক্ষা ইহার রচনা অতি অগাঢ়;  
সংস্কৃত ব্যাকরণ শাস্ত্রে বিশেষ বৃৎপত্র না হইলে অর্থ-  
বোধ হওয়া দুষ্কর; এজন্য কেহ কেহ ইহার আধুনিকত্ব  
প্রতিপন্ন করিয়া কহেন যে পুরাণ সমূহ অতি সরলভাবে  
রচিত হইয়াছে, সে স্থলে বেদব্যাসের লেখনী কি জন্য  
এই কঠিন গ্রন্থ প্রসব করিবে ও অন্য পুরাণনিচয়ের  
রচনার সহিত ইহার কিছুমাত্র সাদৃশ্য নাই, স্বতরাং এক  
জন পৃথক ব্যক্তির রচিত বলিয়া স্পষ্ট প্রতীয়মান হয়।  
কতিপয় পঞ্চিত স্থির করিয়াছেন এই গ্রন্থ মুন্দবোধ-  
ব্যাকরণকর্তা বোপদেব গোস্বামীকৃত। বোপদেব দেব-

গিরি \* নগরাধিপ হেমাদ্রির সভাসদ ছিলেন। ভাষা-তত্ত্বজ্ঞ বণ্টন করাশীশ ভাষায় অনুবাদিত ভাগবতের ভূমিকার লিখিয়াছেন যে বোপদেব ১৩০০ খ্রীঃ অন্দে বর্তমান ছিলেন। এই সকল প্রমাণে ভাগবতকে খ্রিপ্রণীত না বলিলে অবশ্যই প্রাচীন সম্পূর্ণায়েরা খড়াহস্ত হইয়া উঠিবেন, কিন্তু ভাগবত খ্রিপ্রণীত নহে বলিয়া রাজা কৃষ্ণচন্দ্র ও মহারাণী ভবানীর সভায় তুমুল সংগ্রাম উপস্থিত হইয়াছিল। লঙ্ঘনস্থ ইষ্টেইণ্ডিয়া কোম্পানীর পুস্তকালয়ে এতৎ সম্বন্ধে তিনখানি পুস্তিকা প্রাপ্ত হওয়া গিয়াছে। অথবা এন্দ্রের নাম “হুর্জনমুখ-চপেটিকা”—এখানি রামাশ্রমকৃত; ইহাতে ভাগবতের প্রাচীনত সম্পাদিত হইয়াছে। দ্বিতীয় পুস্তক প্রথম গ্রন্থের প্রত্যুত্তর, কাশীনাথ ভট্ট কৃত “হুর্জনমুখমহ-চপেটিকা”, ইহাতে ভাগবত আধুনিক গ্রন্থকারের প্রণীত বলিয়া প্রতিপন্ন করা হইয়াছে। তৃতীয়ে “হুর্জন-মুখপদ্ম পাতুকা” রচিত হইয়াছিল; ইহাতে গ্রন্থকার বিপক্ষ বর্গকে অত্যন্ত শ্লেষ্যোক্তি করিয়া ভাগবত বেদব্যাস প্রণীত প্রমাণ করিয়াছেন। এতদ্বিগ্ন পুরুষোত্তম ভয়োদশ প্রমাণ দ্বারা ও মিতাক্ষরার টীকাকার বালভট পুরাণ শব্দের সমালোচনায় ভাগবত খ্রিপ্রণীত

\* দেওঘর বা দৌলতাবাদ।

ପ୍ରତିପନ୍ନ କରିଯାଛେନ । ଏହି ସକଳ ତର୍କ ବିତରକ ସତ୍ତ୍ଵେ ଓ ବନ୍ଦୀର ବୈଷ୍ଣବ ସମ୍ପଦାଯ୍ ଭାଗବତେର ବିଶେଷ ଆଦର କରିଯା ଥାକେନ । ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥର ସୁମୁଖ ରମ୍ପାନେ ମୋହିତ ହଇଯା ରୂପ, ସନାତନ, ଜୀବ, ଅଭ୍ୟତି ବନ୍ଦୀର ବୈଷ୍ଣବାଚାର୍ଯ୍ୟ-ବନ୍ଦ ବହୁବିଧ ନାନାରମ୍ଭ ସମାକିର୍ଣ୍ଣ ନାଟକ ଓ ଚମ୍ପୁ ପ୍ରଗରନ କରତ ମଂକୃତ ସାହିତ୍ୟ-ସଂସାର ଉଜ୍ଜ୍ଵଳ କରିଯାଛେନ, ଏବଂ ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥ ପାଠେ ମୋହିତ ହଇଯା ଚିତ୍ତତ୍ୱଦେବ ଶାନ୍ତ, ଦାସ୍ତ, ସଥ୍ୟ, ବାନ୍ଦମଳ୍ୟ, ମଧୁର ଭାବୋଦ୍ଧୀପକ ବୈଷ୍ଣବ ଧର୍ମ ବନ୍ଦଦେଶେ ପ୍ରଚାର କରିଯାଇଲେନ । କେନ୍ଦ୍ର ବିଲୁଷ୍ଟ କୋକିଲକଣ୍ଠ ଜର୍ଦ୍ଦେବ ଶ୍ରୀଭାଗବତ ପାଠେ ମୋହିତ ନା ହଇଲେ କଥନଇ ଭାବ-ମିଳୁ ମହୃଦୟ କରିଯା ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ରଚନା କରିତେ ମନ୍ତ୍ରମ ହଇତେନ ନା । ଗାକ୍ରଡ ପୁରାଣେ ଲିଖିତ ଆଛେ \* ସେ ଭାଗ-ବତ ୧୮୦୦୦ ମହାଶ୍ରୋକେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ । ଇହାତେ ବେଦ ବେଦାନ୍ତେର ମାର ଅଂଶ ମୁଦ୍ରିତ ହଇଯାଛେ ଏବଂ ସେ ବ୍ୟକ୍ତି ଇହାର ସୁଧା ପାନ କରିଯାଛେ ତିନି ଆର ଅତ୍ୟ ଧର୍ମ-ଗ୍ରନ୍ଥ ପାଠେ ବିରତ ଧ୍ୟାକିବେନ । ଇତିପୂର୍ବେ ଶ୍ରୀଭାଗବତେର ଉତ୍କଳ ଗଦ୍ୟ ଅନୁବାଦ ୩ ମୁକ୍ତାରାମ ବିଢାବାଗୀଶ କର୍ତ୍ତକ ପ୍ରଚାରିତ

\* ଏହେହଷ୍ଟୋଦଶ ମହାନ୍ତଃ ଶ୍ରୀମଦ୍ଭାଗବତାବିଧଃ ।

ଶର୍ଵ ବେଦେତିହାସାନାଂ ମାରଂ ମାରଂ ମୁଦ୍ରିତମ् ॥

ଶର୍ଵ ବେଦାନ୍ତ ମାରଂ ହି ଶ୍ରୀଭାଗବତମିଷ୍ୟାତେ ।

ତଦ୍ରୂପାଶ୍ରମ ତୃପ୍ତମ୍ ନାନ୍ୟତ୍ରମ୍ୟାନ୍ୟାନ୍ୟତିଃ କ୍ରଚିଃ ॥

হইয়াছে, কিন্তু এপর্যন্ত মূল, আধর স্বামীর টিকা ও অন্ন-বাদসহ কেহই প্রচার করেন নাই; সেই অভাব পূর্ণার্থ পঞ্জি রামনারায়ণ বিদ্যারত্ন ভাগবত তত্ত্ব-বোধিকা সংখ্যাক্রমে প্রকাশ করিতেছেন।

---

---

# ভারতবর্ষের সঙ্গীত শাস্ত্র।

---

“গানের সমান আৱ নাহিক তজন।”

“Is there a heart that Music cannot melt ?”

BEATTIE.

---



# ভারতবর্ষের সঙ্গীত-শাস্ত্র ।

---

শশধরের বিমল রশিজ্জালে বিভূষিত, চতুর্দিক শুভ-  
ময় । উদ্যানে নানাবিধি প্রস্তুন অক্ষুটিত, চতুর্দিক  
সৌগন্ধে আমোদিত, স্বভাব যেন রজনীদেবীর সহিত  
কোতুক করিতেছেন । উদ্যানে মাধবীলতার বিটপী  
সমুখে ভরতমুনি বীণা বাদন করিয়া সমস্ত স্বভাবের  
বিস্ময়োৎপাদন করিতেছেন ; শুনিয়া বনদেবীও  
বিমোহিতা । এতাদৃশ দৃশ্য কাহার না প্রীতিকর ! এমত  
সময়ে সঙ্গীতের প্রধান অধ্যাপকের নিকট বীণাধ্বনি  
শুনিয়া কাহার না হৃদয় অপূর্ব রসে গলিয়া যাই ।  
অরফিউসের সঙ্গীতে কাননের পশু পক্ষীও মোহিত  
হইত, শুতরাং মানব-হৃদয় যদি সঙ্গীতে জ্বব না হয়,  
তবে সে ব্যক্তিকে পশু অপেক্ষা ও নিহৃষ্ট বলিতে হয় ;  
কাজেই শাস্ত্রকারেরা কহেন—

“ জপকোটিশুণং ধ্যানং ধ্যানকোটিশুণং লয়ঃ ।

লয়কোটিশুণং গানং গানাং পরতরং নহি ॥”

প্রাচীনকালে কবি ও গায়ক একব্যক্তি ছিলেন, যিনি  
কবিতা অস্তুত করিতেন তিনিই উহা নানাবিধি স্বরে

গান করিতেন, পরে লিখিবার প্রণালী সৃষ্টি হইলে ঐ সকল কবিতা লিপিবদ্ধ হইল। আচীন ঋবিগণ বৈদিক-স্মৃতি প্রয়ন্ত্রনস্থর গান করিতেন, তাহার মধ্যে সাম-বেদ উদাত্ত, অভুদাত্ত, স্বরিষ্ণুর দ্বারা গেয়। সামগান দ্বিবিধ, আম্য ও আরণ্যগান। এই সকল গানাদির বিধি ও স্বরাদি নিরূপক আচীন গ্রন্থের নাম নারদীয় শিক্ষা। সামবেদের গান্ধৰ্ববেদ উপবেদ। উহা ভরত-মুনিকৃত তথাহি অস্থান ভেদ :—

গান্ধৰ্ববেদ শাস্ত্ৰং ভগবতা ভরতেন প্রণীতং।  
তত্রগীতবাদ্য মৃতাভেদেন বহুবিধোহৰ্থঃ। নামা মুনি-  
ভিঃ প্রণীতং তৎসর্বমস্ত চ সর্বস্ত লৌকিকবৎ প্রয়োজন  
ভেদোজ্ঞত্বঃ।

ভরতের গান্ধৰ্ববেদ এক্ষণে অতীব দুঃস্থাপ্য ; কিন্তু এই গ্রন্থের মতাদি অস্ত্র আচীন সংস্কৃত সঙ্গীত বিষয়ক গ্রন্থে সংকলিত হইয়াছে। আর্যদিগের সঙ্গীত-শাস্ত্র বেদ-মূলক। ঋবিগণ, দেবতাগণ সকলেই এই সঙ্গীত গান করিতেন। অন্যান্য শাস্ত্রের আর হিন্দুদিগের সঙ্গীতশাস্ত্র পৃথিবীর সমস্ত জনপদের সঙ্গীত বিদ্যা অপেক্ষা আচীন। সামবেদীয় আরণ্য সংহিতার আয় সন্দৰ্বব্যঙ্গক মনোহর আচীন সঙ্গীত আর কোন্‌ জাতির আছে? এক্ষণে সঙ্গীত বিদ্যার যেৱপ হতাদৰ

হইয়া উঠিয়াছে, আর্বকালে মেরুপ ছিল না। ঋবিগণ  
সঙ্গীতবিদ্যায় বিশেষ পারদর্শী ছিলেন। তাহারা  
স্বশিষ্যবর্গকে অতীব বড় সহকারে শিক্ষা দিতেন।  
মহামুনি ভরত সঙ্গীতশাস্ত্রের প্রধান অধ্যাপক, তিনি  
সর্বে নাট্য ও সঙ্গীতশাস্ত্রের শিক্ষা দিতেন। তৎকৃত  
নাট্য শাস্ত্র অতি প্রসিদ্ধ। এই গ্রন্থ অবলম্বন করিয়া  
আলঙ্কারিকেরা সংস্কৃত অলঙ্কার গ্রন্থ সকল রচনা  
করিয়াছেন। ভরতের পরে সোমেশ্বর, কল্পিনাথ এবং  
হনুমন্ত সঙ্গীতশাস্ত্রের অনুশীলন করেন। ইইঁদিগের  
পরম্পরের মত বিভিন্ন। সোমেশ্বর ব্রহ্মার মত, ভরত  
মত, হনুমন্ত মত, এবং কল্পিনাথ মত, এই চারি মত  
স্বত্ত্ব রাগবিবোধ গ্রন্থে সংকলন করিয়াছেন। শব্দ-  
কল্পক্রমে লিখিত আছে অধুনা হনুমন্ত মত প্রচলিত।  
হনুমন্তকৃত গ্রন্থ সপ্ত অধ্যায়ে বিভক্ত ; প্রথম স্বরাধ্যায়,  
দ্বিতীয় রাগাধ্যায়, তৃতীয় তালাধ্যায়, চতুর্থ মৃত্যাধ্যায়,  
পঞ্চম ভাবাধ্যায়, ষষ্ঠ কোকাধ্যায়, সপ্তম হস্তাধ্যায়। এই  
গ্রন্থ এক্ষণে লোপ হইয়াছে। পুরৈ অসংখ্য সংস্কৃত  
সঙ্গীত গ্রন্থ প্রচলিত ছিল, এক্ষণে শুভক্ষরকৃত সঙ্গীত  
দামোদর, বীরনারায়ণ কৃত সঙ্গীত নির্ণয়, হরিভট কৃত  
সঙ্গীতসার, সঙ্গীতার্থ, সঙ্গীত রত্নাবলী, পুরুষোত্তম  
কৃত সঙ্গীত নারায়ণ, নারদপঞ্চমসারসংহিতা, শিঙ্গলন

কৃত রাগ সর্বসমার, শার্জদেব কৃত সঙ্গীতরত্না-কর, সিংহভূপালকৃত সঙ্গীত সুধাকর, হরিভটকৃত সঙ্গীতদর্পণ, রাগমালিকা, হরিনারায়ণ কৃত সঙ্গীতসার, নারদ সংবাদ, নাদপুরাণ, রত্নমালা, সঙ্গীত কৌন্তত, অনুকভট্টকৃত তাণুবতরজ্ঞেশ্বর, গীতসিঙ্গান্ত ভাস্কর, বিশ্ববস্তুকৃত ধনিমঞ্জরী, রাগার্ণব, প্রভৃতি বহু অনু-সঙ্গানে প্রাপ্ত হওয়া যায়, কিন্তু তাহার মধ্যে কোন খানি সম্পূর্ণ এবং কোন খানি বা খণ্ডিত। ইহার অধিকাংশ টিকাবিহীন এবং কোন কোন গ্রন্থ মুখ্য লিপিকরণ-দিগের দোষে এতাদৃশ কদর্য ভাবে লিখিত হইয়াছে যে, তাহার মধ্যে দন্তক্ষুট হওয়াও কঠিন, সুতরাং সে গুলি এক প্রকার লোপ হইয়াছে বলিতে হইবেক; কোন কোন গ্রন্থ রাগ রাগিনীর রূপ বর্ণনায় পরিপূর্ণ, অন্য সার কথা কিছুই নাই, এবং কোন খানি বা অলঙ্কার গ্রন্থের ছায়া মাত্র। আমরা বহু অনুসঙ্গানের পর সঙ্গীতদামোদর সংগ্রহ করিয়াছি। পূর্বে ভাবিয়া-ছিলাম যে ইহার মধ্যে সঙ্গীত সম্বন্ধীয় ঘাবতীয় গুহ্য কথা প্রাপ্ত হইব, কিন্তু গ্রন্থ পাঠে এককালে হতাশ হইলাম। এখানি এক প্রকার অলঙ্কার গ্রন্থ মাত্র, ইহার মধ্যে রাগাদির ভেদ কিছুই সংকলিত হয় নাই। শুভক্ষে ইহার প্রারম্ভে লিখিয়াছেন—

তাৰো হাৰানুভাৰো গতিসময় দশা স্থান দৃষ্টি বিভাবাঃ ।  
 স্ত্রী পুংসো নাদগীত স্বরগমকগণা মুছ্ছ'নাৰ্বগতালাঃ ।  
 গ্রামো রাগাঙ্গধ্রিতাল ঝর্ণি সচিবকলা বাদ্য মাত্রাঙ্গহারা ।  
 মৃত্যু নির্দোষ গানানভিনয় রসাঃ কৃকলীলা বহস্তু ॥  
 এ দিকে আড়ম্বর অনেক কিন্তু কাজে কিছুই কৱেন  
 নাই ।

মহর্ষি বালুীকিৱ সমকালজন্মা ভৱতমুনিৰ পূৰ্বে  
 সংগীত ছিল বলিয়া অমুভূত হয়, কিন্তু এন্ত প্রণয়ন  
 প্রথা বা উপদেশ কোশল ছিল না—ইহাও অমাণ কৱণ  
 যায় । ভৱতেৰ সময় হইতেই সংগীতেৰ গ্রন্থাদি প্ৰচাৰ  
 ও উপদেশ কোশল আৱস্থ হয় । ক্ৰমে সংগীতাচার্য  
 অনেক হইলেন, তন্নিবেন্দন অনেক মতভেদও উপস্থিত  
 হইল । ফল, মতভেদেৰ স্থৰপাত ঐ ভৱতেৰ সময়েই  
 হইয়াছিল । আৰ্বকাল অতীত হইলে, আচার্যকালেও  
 অনেক গ্রন্থ, অনেক মত, অনেক রীতি প্ৰকাশ পাইয়া-  
 ছিল, অতঃপৱেই অৰ্ক্খাগ্ আচার্য—এই কালেও  
 অনেক গ্রন্থ অনেক মত জয়ে । এই অৰ্ক্খাগাচার্য  
 কালেৱ অবসান সময়েই সংগীতদৰ্পণেৰ জন্ম ।

পূৰ্বেৰ লিখিত সংগীতগ্রন্থেৰ মধ্যে সংগীতদৰ্পণ  
 অতি গ্ৰান্থল এবং এখানি সঙ্গীতাচার্যদিগেৰ গ্রন্থ হইতে  
 অতি বড় সহকাৱে সঞ্চলিত হইয়াছে, তজ্জন্ম আমৱা

অগ্নাত সঙ্গীতগ্রন্থ বর্তমান সম্বন্ধেও ইহা হইতে অনেক  
প্রমাণ উদ্ভৃত করিলাম।

শ্রুণয় শিরমা দেবৈ পিতামহ মহেশ্বরে।  
সংগীত শান্ত সংক্ষেপঃ সারতোষ্যঃ ময়োচ্যতে॥  
ভরতাদি মতঃ সর্বমালোড্যাতিপ্রয়ত্নতঃ।  
শ্রীমদ্বামোদরাখ্যেণ সজ্জমানন্দ হেতুম।  
প্রচরক্ষপ সংগীত সারোক্ষারোহিত্বিধীয়তে।  
গীতঃ

সংগাতদপর্ণের এই প্রতিজ্ঞাংশ পাঠে জানা যায়  
ইহার প্রণয়নকর্ত্তা দামোদর; দামোদরের দ্বারা কোন  
অভিনব সংগীতের উদয় হয় নাই, এন্ত প্রণয়নের  
উদ্দেশ্য কেবল সাধারণের অগোচর সংগীতের সাধা-  
রণতঃ শিক্ষা দেওয়া মাত্র।

গীত শব্দে যেমন ‘গান’ বুঝায়, সংগীত শব্দে আবার  
অন্য প্রকার বুঝায়। মৃত্য, গীত, বাদ্য—এই ত্রিয়কে  
লক্ষ্য করিয়া সংগীত শব্দটি প্রযুক্ত হয়। যথা—

গীতঃ বাদ্যঃ নন্দনঃ ত্রযঃ সংগীতমুচ্যতে।

এই সংগীত আবার দ্বই প্রকার। মার্গ সঙ্গীত ও  
দেশী সংগীত। যথা—

মার্গদেশো বিভাগেন সংগীতঃ দ্বিবিধঃ গত্য।

এই ছলের মর্শ কি? বুঝি না। কোন্ রীতিতে ঐ  
দ্বই প্রকার ভাগ নিষ্পত্তি হইল, তাহা বুঝি না।

বর্তমান যে কিছু সঙ্গীত ব্যবহার প্রচার আছে, তাহা  
সব দেশী, তবে আবার “মার্গ সঙ্গীত” কোথায় পাইব ?  
কি দিয়াই বা বুঝিব ?

বর্তমান সঙ্গীতাচার্য গোস্বামী মহাশয় লিখিয়া-  
ছেন “দেবলোকে যাহা গীত হইত, তাহাই মার্গ  
সঙ্গীত”—এ উপদেশে আমাদের মনস্ত্রিটি হয় না। অনু-  
সন্ধান করিয়া স্বরূপ বিজ্ঞান লাভেও সমর্থ হই না।  
তবে,

ক্রহিগেন যদম্বিষ্টং প্রযুক্তং ভরতেনচ (৪)

মহাদেবসা পুরত্তমাগার্থ্যং বিগুতিদং ।

ততোদেশস্থঃ রৌপ্যা বৎস্যালোকানুরঞ্জকং ।

দেশে দেশে তু সংগীতং তদেশীত্যভিধীয়তে ।

দর্পণকারের এই মার্গদেশীর লক্ষণ ব্যঙ্গক শ্লোক  
এবং “মার্গ” এই নাম—এতহুভয় অনুসারে এই প্রতীতি  
হয় যে, প্রথম প্রচারিত গীতি অর্থাৎ বৎকালে গীত  
সকল কোন রৌপ্যির অনুগত হয় নাই, কেবল ৭টি স্বর  
মাত্র অবলম্বন করিয়া গান হইত, আর তাল (কাল  
পরিচ্ছেদক আঘাত ) মাত্র প্রকটিত হইয়াছিল, তাহাই  
মার্গ সঙ্গীত বলিয়া লক্ষ্য করা হইয়াছে। “মার্গ” এই  
শব্দের সাধারণ অর্থ পথ। যে সঙ্গীত প্রাথমিক—প্রথম  
স্বরূপ অর্থাৎ যাহা অবলম্বন করিয়া অনন্তর জাত

লোকেরা নামাদেশে নানা রীতিতে নানা প্রকারে  
বিস্তৃত করিয়া সঙ্গীতকে উন্নত করিয়াছে—ঐ অবলম্বিত  
বস্তুই মার্গ। ফল, মার্গসঙ্গীত যাহাই হউক, তাহা লইয়া—  
অধিক প্রয়াস প্রকাশ করা অনর্থক। যাহা দেশী  
তাহারই সাঙ্গোপাঙ্গ বস্তু আমাদের জ্ঞাতব্য ও শ্রেতব্য।

উপরোক্ত শ্লোকের অক্ষরার্থ এই যে,—“ড্রহিণ মুনি  
মহাদেবের নিকট যাহা অব্বেষণ করিয়াছিলেন, ভরত-  
মুনি যাহা প্রয়োগ অর্থাৎ সাঙ্গোপাঙ্গে বিস্তৃত ও  
বিভূষিত করিয়াছেন, সেই মুক্তিপ্রদ সঙ্গীত মার্গ নামে  
অভিহিত হইল, অনন্তর, দেশ বিশেষের রীত্যনুবায়ী  
পরিগাম প্রাপ্ত হইয়া লোকের চিত্তরঞ্জক হইয় দেশে  
দেশে গীত হইয়াছে—এই নিমিত্ত ইহাকে দেশী নামে  
উল্লেখ করা হয়।” অপিচ, গীতসিদ্ধান্তভাস্কর নামক  
গ্রন্থেও অবিকল এইরূপ আভাস পাওয়া যায় যথা—

অযুত্তানিচ ঘট ত্রিংশৎ সহস্রাণি শতানিচ।

স্বরাণং তাল ঘোগেন জাতবান্ম মুনি সত্ত্বঃ।

কেটেয়ঃ পঞ্চ লক্ষাণি পঞ্চ তত্ত্বসহস্রকং।

রাগিণ্যশাথ রাগাশ শিবকণ্ঠে বসন্ত্যমী।

প্রথমৎ মার্গস্তুপেণ প্রাপ্তবন্তো মহর্ষয়ঃ।

ড্রহিণদ্যাচ তান্যেব—————

সঙ্গীতের সাধারণ শক্তি অন্তরক্তি। যাহাতে অন্ত-  
রক্তি জয়ে না, তাহা সঙ্গীত বলিয়া গণ্য হয় না যথা—

গীত বাদিত্ব নৃত্যানাং রক্তিঃ সাধারণে শুণঃ ।

সঙ্গীত শাস্ত্রে অনুরক্তি জন্মিবার ৭টা হেতু নির্দেশ করা হইয়াছে । প্রথমতঃ শারীর ব্যাপার (১), অনন্তর নাদোৎপত্তি (২), তালাদি স্থান (৩), শুন্তি (৪), শুন্দ (অবিকৃত) সপ্তস্তর (৫), বিকৃত দ্বাদশ স্বর (৬), বাদ্যাদি প্রতেদ চতুর্ক্তি (৭) যথা—

শারীরং নাদ সন্তুতিঃ স্থানাদি শুন্তয স্তথা ।

ততঃ শুন্দাঃ স্বরাঃ সপ্ত বিকৃতা দ্বাদশাপ্যমৈঃ (১)

বাদ্যাদি তেদোচত্ত্বারে। রাগোৎপাদন হেতবঃ ।

এই সকল সঙ্গীত শাস্ত্রানুসারে অবশ্য জ্ঞাতব্য সাঙ্গীতিক বস্তু ।

ষড়জ, ঝৰত, গান্ধার, মধ্যম, পঞ্চম, ধৈবত, নিষাদ, এই সপ্ত স্বরে পশু ও পক্ষীর অনুকরণ করিতে হইবেক । ষড়জে ময়ুরের আয়, ঝৰতে হয়ের আয়, গান্ধারে অজের আয়, মধ্যমে ক্রৌঞ্চ সদৃশ, পঞ্চমে বাসন্তীর কোকিলের আয়, ধৈবতে কুঞ্জের, এবং নিষাদে অশ্বের আয়, স্বর অনুকরণ করা বিধেয় । যথা—

ষড়জ রৌতি ময়ুরস্ত গাবোনর্দন্তি চর্ষভং

অজে। রৌতিতু গান্ধারং ক্রৌঞ্চঃ কণতি মধ্যমং ॥

পুস্প সাধারণে কালে কোকিলা রৌতি পঞ্চমং ।

ধৈবতং কুঞ্জে। রৌতি নিষাদং হেষতে হয়ঃ ॥

এই সপ্তস্তর । এই স্বর শুন্তিমূলক এবং ইহা হইতে

ସମ୍ପ୍ରଦାରେ ଆଞ୍ଚଳିକ ସ, ରି, ଗ, ମ, ପ, ଧ, ନି, ଇହାତେ  
ସ୍ଵରାଲାପ ହିଁଯା ଥାକେ । ସଥା—

ଶ୍ରୀତିଭ୍ୟଃ ଶ୍ର୍ୟଃ ସ୍ଵରା ସ୍ତୁର୍ଜର୍ଭତ ଗାନ୍ଧାର ମଧ୍ୟମାଃ ।

ପକ୍ଷମୋଧିବତଶ୍ଚାପି ନିଯାଦ ଇତି ସମ୍ପତେ ।

ତେମାଂ ସଂସରିଗମ ପଥନିତ୍ୟ ପରାମତା ।

ନାଦ ହିଁତେ ଶ୍ରୁତି, ଏବଂ ଶ୍ରୁତି ହିଁତେ ସ୍ତୁର୍ଜାଦି ସମ୍ପ୍ରଦାର  
ସ୍ଵରେ ସୃଷ୍ଟି । ସନ୍ଦାରା ଲୋକେର ମନୋରଙ୍ଗନ କରା ଯାଇ  
ତାହାକେଇ ରାଗ ବଲେ ସଥା—

ସମ୍ୟ ଶ୍ରବଣ ମାତ୍ରେଣ ରଙ୍ଗନ୍ତେ ମକଳାଃ ପ୍ରଜାଃ

ସର୍ବାୟ ରଙ୍ଗନାଦ୍ରେତୋ ତେନ ରାଗ ଇତି ଶ୍ରୁତଃ ।

ଖ୍ୟବିଗନ ସ୍ଵର ସାଧନ କରିଯା ନିରବରବେର ନାନାରପ  
ଅଦାନ କରିଲେନ, ମେ ଶୁଣି ଏକଟି ଏକଟି ରାଗ ରାଗିଣୀ  
ହଇଲ । ଇହାତେ ତାହାଦିଗେର ଅସାଧାରଣ କ୍ଷମତା ଅକାଶ  
ପାଇତେଛେ ; ଦାର୍ଶନିକ ଖ୍ୟବିଗନ ପଦାର୍ଥ ଛିର କରିଯା  
ତାହାର ନାନାବିଧ ତର୍କ ବିତର୍କ କରିଯା ସ୍ତ୍ରୀ ପ୍ରଣାମ କରି-  
ରାହେନ କିନ୍ତୁ ସଙ୍ଗୀତାଚାର୍ଯ୍ୟ ଖ୍ୟବିଗନ କେବଳ ଚିନ୍ତାର  
କୌଶଳେ ଅବସର ବିହୀନ ସ୍ଵର ଲାଇଯା ନାନା ରାଗେର ମୂର୍ତ୍ତି  
ଛିର କରିଯାଛେ, ଏଜନ୍ତ ତାହାଦେର ଦାର୍ଶନିକ ଆଚାର୍ଯ୍ୟ-  
ଗଣପେକ୍ଷା ଓ କ୍ଷମତା ଅକାଶ ପାଇତେଛେ । ଭରତ ଏବଂ  
ହତ୍ତମନ୍ତ ମତେ ଛଯା ରାଗ, ସଥା ତୈରବ, କୌଶିକ, ହିନ୍ଦୋଲ,  
ଦୀପକ, ଶ୍ରୀରାଗ, ମେଷ । ଇହାର ଅନ୍ତର୍ଗତ ପାଂଚଟୀ କରିଯା

রাগিণী অতোকের প্রণয়নী। কলিনাথ এবং সোমেশ্বর  
মতে এই ছয় রাগ যথা—

ত্রিরাগো বসন্তম্য পঞ্চমো চৈত্রব স্তথা।

মেষ রাগস্ত বিজেয়ো ঘটো নট নারায়ণ।

এই ছয় রাগের অন্তর্গত রাগিণ্যাদি যথা—

গোরো কোলাচলঃধারী দ্রাবিড়ী মালব কৌশিকা।

যষ্ঠোস্যাদেব গাঙ্কারী ত্রিরাগাচ বিনির্গিতা।

আদোলী কৌশিকী চৈব তথাচ পট্টমঞ্জুরী।

গুণকরী চৈব দেশাখ্যা রামকরীচ বসন্তজ।

ত্রিশূণা স্তুৎ ভতৌধীচ আভেরী কুকুভাতথা।

বিয়বাড়ী তথা ঢেরী যড়েতে পঞ্চমেগতাঃ।

চৈত্রবী গুজরা চৈব ভায়া দেলায়লী তথা।

কর্ণটি রজ হৎসাচ যড়েতে চৈত্রবে মতাঃ।

বঙ্গুলা মধুরা চৈব কামোদ। চোখ সাটিকা।

দেবগিরি চ দেবাল। যড়েতে মেষ রাগজাঃ।

ত্রেটিকী ঘোটকী চৈব দুরিনট বিরাটিকা।

মন্মারী সৈক্ষণ্যী চৈব এত। নট নারায়ণে।

এই সকল রাগ, রাগিণী; ইহা হইতে মানাবিধ  
উপরাগ সৃষ্টি হইয়াছে। আদিমকাল কবিতার সময়,  
বেদে বায়ু, চন্দ, স্থর্যের রূপ কম্পিত হইয়া স্তোত্র রচিত  
হইল—সঙ্গীতের মোহিনী শক্তিতে হৃদয় আকর্ষিত  
হইল, সঙ্গীতাচার্য ঋষিগণের আনন্দের সীমা রহিল

ନ୍ୟ—କବିତ୍ତର ବିମଳ ତରଙ୍ଗେ ହଦ୍ୟ ଭାବେ ଗଦ୍ଗଦ, ତଥନ  
ନାନାରାଗ ରାଗିଣୀର ରୂପ କଞ୍ଚିତ ହଇତେ ଲାଗିଲ,  
କୋନ ରାଗ ବା ବୀରବେଶଧାରୀ କୋନ ରାଗିଣୀ ବା  
ମନୋହର ଲାବଣ୍ୟବତୀ । ସଜ୍ଜୀତ ତରଙ୍ଗେ ମେଘେର ରୂପ  
ବର୍ଣ୍ଣ—

ମେଘ ରାଗ ଅତି ବୀର୍ଯ୍ୟବନ୍ତ ଶ୍ରାମ ଅନ୍ଧ ।

ବ୍ରକ୍ଷାର ମନ୍ତ୍ରକେ ଜୟ ରୂପେତେ ଅନନ୍ତ ॥

ଜୟଟା ଜୁଟ ଜଡ଼ାଇଯା ଉଷ୍ଣିଷ କନ୍ଧନ ।

ଥରତର କରବାଲ କରେତେ ଧାରଣ ॥

### ତଥାହି ପଟମଞ୍ଜ୍ରିର ଧ୍ୟାନ—

—ମୈକିଳାପୈଃ ପରିହାସମାନା

ବିଯୋଗିନୀ କାନ୍ତ ବିଯୋଗଦେହା ।

ପୀନନ୍ତନୀ ଚୈବ ଧରା ପ୍ରମୁଖା

ଶ୍ୟାମା ସୁକେଶୀ ପଟମଞ୍ଜ୍ରିଯଃ ।

ଏହି ସକଳ ରାଗିଗ୍ୟାଦି ଗାନ କରିବାର ସମୟ ନିର୍ମିତ  
ଆଛେ ଏବଂ କୋନ ରାଗ ଆନନ୍ଦୋଽସବେ, ବା କୋନ ରାଗ  
ଶୋକ ସମୟେ କୋନ ରାଗ ବା ବୀରୋଽସବେ, ଗାନ କରା  
ବିଧେଯ । ଏମକଳ ବିଷୟ କଞ୍ଚିନାମନ୍ତ୍ରତ । ରାଗ ତ୍ରିବିଧ  
ଓଡ଼ବ, ଥାଡ଼ବ, ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ, ଅର୍ଥାତ୍ ଓଡ଼ବ ରାଗ ପାଇଁ, ଥାଡ଼ବେ ଛୟ,  
ଏବଂ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ରାଗେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଲାଗେ । ହିନ୍ଦୋଲ, ମାଲକୋଷ  
ଅଭୃତି ଓଡ଼ବ; ମେଘ, ପୁରିଆ, ଅଭୃତି ଥାଡ଼ବ; ତୈରବ, ତ୍ରୀ,

পঞ্চম, প্রভৃতি সম্পূর্ণ রাগ। এই রাগ পুনরায় শুন্দ, সালঙ্ক, এবং সঙ্কীর্ণ এই তিনি শ্রেণীভুক্ত। শুন্দ অর্থাৎ যাহাতে কোন রাগের ছায়া লাগে না, যথা কানাড়া, মল্লারী প্রভৃতি; সালঙ্ক যাহাতে কোন রাগের আভা লাগে, যথা ললিত, ধনাঞ্জি প্রভৃতি; সঙ্কীর্ণ অর্থাৎ দ্বিই, তিনি, বা তাহা হইতেও অধিক রাগে নির্ধিত, ইহাকে মিশ্র রাগ কহে, যথা—মঙ্গল, বিহু বিহাগ, প্রভৃতি। রাগ রাগিণী অসংখ্য। তাহা একজন গায়কের জানিবার সম্ভাবনা নাই। কথিত আছে ঐহংকরে শারদীয় পুর্ণিমায় রাম লীলার সময় ঘোড়শ সহস্র রাগের উৎপত্তি হয়। আর্দ্ধকালেও অনেক সঙ্কীর্ণ রাগের সৃষ্টি হয়। ভরত মুনি রাজহংস, হনুমন্ত মঙ্গলাঞ্চল নামক সংকীর্ণ রাগ সৃষ্টি করেন, এমন কি স্বরং মহাদেব শক্তির বিজয়, এবং মহাবীর কর্ণ মধু মিথুন নামক সংকীর্ণ রাগ সৃষ্টি করিয়াছেন; এতদ্বিগ্ন কলহংস, গান্ধারী, গোপীকামোদী, জয়াবতী, মনোহর, প্রভৃতি সংস্কৃত গ্রন্থে অনেক সংকীর্ণ রাগের নাম প্রাপ্ত হওয়া যায়।

রাগ রাগিণীর সৃষ্টির পরে খণ্ডিগণ তাল ও লয় যুক্ত সঙ্গীতের সৃষ্টি করিলেন। পূর্ব কালের রাসক, বীর শঙ্কার, চতুরঙ্গ, সরভ লীল, সুর্যপ্রকাশ, তৌর্যত্রিকাদি,

চন্দ্রকপ্রকাশ, রণরঙ্গ, নদন, নবরত্নপ্রবন্ধ প্রভৃতি  
কয়েক বিধি সঙ্গীত প্রসিদ্ধ।

পাঁচীন কতিপয় তাল যথা—

অতোপি কথিতাঃসন্তি দেশীতাল। বিশেষতঃ

প্রমিন্দ লক্ষ্মার্ঘেন্দু কথ্যন্তে তেন বিন্দরাঃ।

চিত্র তাল (১) কচুকশ (২) ইডবান্ড (৩) সন্ধিপাতকঃ  
(৪)। ব্রহ্মতাল (৫) শচুস্তালঃ (৬) কুস্ততাল (৭) স্তৈবেচ।  
লক্ষ্মীতাল (৮) শচাজুনশ (৯) কুস্ত নাভি (১০) রতঃপরঃ।  
সন্ধিচাপি (১১) মহাসন্ধি (১২) র্থতিশেখর (১৩) সংজ্ঞকঃ।  
কল্যাণ (১৪) পঞ্চ ঘাতৌচ (১৫) চন্দ্ৰ তালো (১৬) ডাতা-  
লিকা (১৭)। জগতো (১৮) মল্লক শৈব (১৯) কতালী  
(২০) পরিকীর্তিতা ইত্যাদি। তাললয় অৱসংবোগে  
সঙ্গীত শুনিতে অতীব মধুর, সুতরাং ইহা ক্রমেই  
উন্নতির সোপানে আরোচ হইল। এই সঙ্গেই নানা  
অকার বাদ্য যন্ত্রের সৃষ্টি।

সচরাচর বাদ্য চারিজাতি। তত (১), সুষির (২),  
অবনন্দ (৩), ঘন (৪)। তত্ত্বাদ্য—তত্ত্বী অর্থাৎ তার  
ষট্টিত বাদ্য প্রথম জাতি (বীণা প্রভৃতি)। বংশ বা  
তৎসদৃশ কোন অন্তশ্চিত্ত্ব কাষ্ঠ নির্মিত যন্ত্র বাদ্য দ্বিতীয়  
জাতি। চর্মাবনন্দ যন্ত্র বাদ্য (চাক, চোল, পাকওয়াজ  
প্রভৃতি) তৃতীয়। চতুর্থ—কাংশ্চ বা অন্য কোন লোহময়

যন্ত্রবাদ্য। যথা—ঘণ্টা, মূপুর, মণ্ডিরা, করতাল,  
ইত্যাদি।\*

তত জাতীয় বাদ্যের মধ্যে বীণা অতি উৎকৃষ্ট এবং  
পুরাকালের অতি প্রসিদ্ধ। বীণাও আবার হুই প্রকার,  
স্বরবীণা ও শ্রুতিবীণা।†

একতন্ত্রী (একতারা) স্বর মণ্ডল (সারঙ্গ) আলাপিনী (আঘাটা নামে পশ্চিমে প্রসিদ্ধ), কিঙ্গরী, ইহা হুই  
প্রকার—লম্বী ও ব্রহ্মী। ব্রহ্ম কিঙ্গরী তিন তুলী দ্বারা  
নির্মিত হয়। পিনাক [ইহা ও এক তুলু ঘটিত—অশ্ব-  
পুর্ণ লোমের ধনুকাকার ঘটি দ্বারা বাদিত হয়] ইত্যাদি  
নামা প্রকার বীণা জাতীয় বাদ্য আছে। তথ্যে এক  
তন্ত্রী, ত্রিতন্ত্রী, পঞ্চতন্ত্রী, সপ্ততন্ত্রী পর্যন্ত দৃষ্ট হয়।‡

\* চতুর্বিংশৎ তৎকথিতৎ ততৎ সুফির মেবচ। অবনদ্বং ঘনক্ষেতি  
ততৎ তন্ত্রী গতৎ ভবেৎ। বীণাদি সুষ্ঠৌরৎ বংশ কাইলাদি প্রকৌর্তিতৎ।  
চর্মাবনদ্ব বদনৎ বাদাতে পটচাদিকম্। অবনদ্বং তৎপ্রোক্তৎ কাংস্য  
তালাদিকং ঘনম্।—সঙ্গীত দর্পণ।

† বীণাতু দ্বিবিধা প্রোক্তা শ্রতিস্বর বিশেষণাং শ্রতি বীণা পুরা  
প্রোক্তা—সঙ্গীত দর্পণ।

‡ “একতন্ত্রী ত্রিতন্ত্রাদ্যা—” “আলাপনো কিঙ্গরীচ পিণাকী সংজ্ঞ-  
কাপরা। তন্ত্রীভঃ সপ্তভিঃ কাপি দৃশ্যতে পরিবাদিনী।”—“ এবেব  
কৌর্ত্যতে লোকে স্বরমণ্ডল সংজ্ঞয়া” “—আলাপিন্যেক তুলীস্যাং—”  
“আঘাটা সংজ্ঞয়া লোকে আলাপিন্যেব কৌর্ত্যতে—” “কিঙ্গরী দ্বিবিধা  
প্রোক্তা লম্বীচ ব্রহ্মতৌচ সা—”।

যজুর্বেদে লিখিত আছে মহর্ষি যাজবল্ক্য শততন্ত্র-সংযুক্ত বীণার সৃষ্টি করিয়াছিলেন। আচীন সঙ্গীত গ্রন্থে এই বীণার কোন উল্লেখ দেখিতে পাওয়া যায় না।

বীণার নির্মাণ বিষয়ে অঙ্গুলি, অঙ্গুলি স্থান প্রমাণ, দণ্ড, তন্ত্র, তুমুৰি পরিমাণ, তুমুৰির অভ্যন্তরা-বকাশ ধারণ, ইন্দ্র ব্যাপার প্রভৃতি সকলই বিশেষ বিশেষ গ্রন্থে লিখিত আছে, কিন্তু তত্ত্বাবৎ কার্য্যকুশলী ব্যক্তির নিকট সাক্ষাৎ সম্বন্ধে শিক্ষা করিতে হয়ে বলিয়া তাহার উল্লেখ করা অনাবশ্যক। \*

বীণা মাত্রেই ছুইটী তুম্ব দ্বারা নির্মিত হয়। কেবল কিন্তু বীণার তিন তুমুৰি। ঐ তুমুৰিত্ব তৈর্যকৃত ভাবে ঘোজিত হয়। †

লোহ অথবা কাংশ দ্বারা নির্মিত সারিকা (পর্দা) সকল কনিষ্ঠাঙ্গুলি পরিমিত করিয়া বীণাদণ্ডের পৃষ্ঠ-ভাগে ঘোজিত হইয়া থাকে। সারিকা ঘোজনা সাধারণতঃ চতুর্দশ স্বর অঙ্গুস্তারে চতুর্দশ সংখ্যক, ক্রমে স্বর স্থানে ছাইয়া থাকে, পরতু স্বর গ্রামের

---

\* অঙ্গুলাদি প্রমাণস্তু বীণা দণ্ডাদি বাদমৎ [ নির্মিতং ] তন্ত্রী কক্ষুভ তুম্যাদি লক্ষণং ধারণং তথা। তদ্বদন্তে ব্যাপারা বাম দক্ষিণ ইত্যোঁ—ইত্যাদি।—সঙ্গীত দর্পণ।

† তুম্বানাং প্রিতয়ক্ত্ব তৈর্যকৃ ঘোজ্যং। [ ঝ ]

আধিক্য ইচ্ছা থাকিলে ২১ সংখ্যা করিতে হয়, তৎক্ষেত্রে অনাবশ্যক। \*

বীণাদণ্ড, রজ চন্দন কাঠে উত্তম হয়, নচেও লঘু—কঠিন এমন কোন কাঠেও নির্বাহ হইতে পারে। †

সুবীর জাতীয় বাঢ়ের মধ্যে বংশীই উত্তম। বংশী নির্মাণের উপাদান নানাবিধি। বেগু (বাঁশ), খদির কাঠ, চন্দন কাঠ, লৌহ, কাংশ্য, রৌপ্য, কাঞ্চন অভৃতি উত্তম উপাদান। ‡

বংশী যে কোন উপাদানে নির্মিত হউক না কেন, সকল বংশী বর্তুল (গোল) সরল (মোজা) গ্রন্থি-ভেদ, এবং ছিদ্রহীন হওয়া আবশ্যক। §

তাদৃশ বংশদণ্ডের শিরঃস্থানে ৩ বা ৪ অঙ্গুলি স্থান ত্যাগ করিয়া একটি রস্তা করিতে হয়—[একটি কুঁকার রস্তা—ইহা এক অঙ্গুলি অগ্রভাগ পরিমিত] অনন্তর অঙ্গুলির দ্বারা চাপা যাইতে পারে একপ

\* লোহ কাংসময়া যদ্বা কর্তব্য। সারিকাথ্যয়া। —দণ্ড পৃষ্ঠে চতুর্দশ। চতুর্দশ স্বর স্থানে সারিকাঞ্চা নিবেশয়ে—সঙ্গীত দর্পণ।

† রজ চন্দনজানি সর্বান্বীণ। দণ্ডান্পরে জগৎ—লঘু কাঠিন্য ক্ষেত্রে—সঙ্গীত দর্পণ।

‡—বৈমবোদণ্ড খাদিরচন্দননোইথবা। আয়াসঃ কাংস্যজো রৌপ্যঃ কাঞ্চনোপ্যথবা ভবেৎ। [ঢ]

§ বর্তুলঃ সরলঃ শাঙ্কে। গ্রন্থিভেদ অণাঙ্কিতঃ। [ঢ]।

করিয়া অর্দ্ধ অঙ্গুলি অন্তর অন্তর অন্ত সপ্ত রত্ন করিতে হয়। তদ্বারা স্বর সকলের রূপ প্রকাশ পায়। [স্বর বিশ্লাস প্রকার শিক্ষকের নিকট শিখিতে হয়।] \*

বংশী, সাধারণতঃ অষ্টাদশ অঙ্গুলি পরিমিত। পরম্পরা ১৮, পর, ১৪ অঙ্গুল পর্যন্ত হাঁকি করা যাইতে পারে। † তাম্রাদি ধাতুতে কাহল নামক বংশী উত্তম হয়। কাহলের অবয়ব ধুস্তুর কুমুমের ন্যায়। বোধ হয় ইহাই শান্মাই বা টোটা নামে প্রসিদ্ধ হইয়াছে।

বংশীর আকার প্রকার গঠন প্রণালী নামাপ্রকার। পরম্পরা আকার প্রকার গঠন ও শব্দাদির তারতম্য নিবন্ধন নামেরও তারতম্য অর্থাৎ নামাবিধ নাম।

প্রাচীনকালে ভারতবর্ষে সঙ্গীতের সমূহ উন্নতি হইয়াছিল। মোমেশ্বর কৃত রাগবিবোধ মধ্যে স্বর-লিপির প্রণালী পর্যন্ত উল্লেখ আছে। আর্যকালে এবং অর্বাগার্চার্যদিগের সময়ে সংগীতশাস্ত্রের যেরূপ উন্নতি হইয়াছিল তাহা সংক্ষেপে সমালোচিত হইল। এ

\* তাঙ্গু ত্রিচতুরঙ্গুলানি শিরঃনদলাঃ। তাঙ্গু কুৎকার বন্ধুত্ব কান্ত মঙ্গুল সঞ্চিতৎ; অর্জাঙ্গুলান্তর রাণিষ্য রক্ত ন্যন্যানি সপ্তচ \* \* \* তেষুচ স্বর বিন্যাস প্রকারো বাদনস্যচ। তেজোশ সর্বমেবৈতৎ বিজ্ঞেয়ং প্রস্তু লোকতঃ;—সঙ্গীত দর্পণ।

† অষ্টাদশাঙ্গুলো।.....একৈকাঙ্গুলি বর্ধিত। বংশীশ্চতুরঙ্গুলান্তস্য—সঙ্গীত দর্পণ।

প্রবন্ধে নৃত্য সম্বন্ধে কিছু বলা হইল না; তৎসম্বন্ধে একটী  
স্বতন্ত্র প্রস্তাব লিখিবার ইচ্ছা আছে।

মুসলমানেরা ছিন্দিগের যেরূপ অন্যান্য কীর্তি-  
কলাপ ধূংস করিয়াছিলেন সঙ্গীত সম্বন্ধে সেমত দুর্ব্যব-  
হার করেন নাই; এমন কি ইঁারা যদি সংগীতের  
চর্চা না রাখিতেন তাহা হইলে একালের মধ্যে সং-  
গীতবিদ্যা একবারে লোপ হইত। ভারতবর্ষ ভিৰ  
অন্যান্য প্রদেশের মুসলমানেরা যে সংগীতের আলো-  
চন! করেন তাহা এক প্রকার সাধারণ সংগীত বলি-  
লেও অত্যুক্তি হয় না। ভারতবর্ষের মুসলমানেরা  
আর্যদিগের সংগীত শিক্ষা করিয়াই বিখ্যাত হইয়াছেন।  
যুজাজান “তোফ্তুলহেন্দ” নামক একখানি বিবিধ  
বিষয়ক বৃহৎ গ্রন্থ সঙ্গীতের জ্ঞাতব্য বিষয় লিখিত  
আছে; তাহার সুরাধ্যায়ে সুর, শুভ্র, শুচ্ছন্দার বিষয়,  
রাগাধ্যায়ে রাগ রাগিণী বর্ণন, তালাধ্যায়ে তাল, লয়ের  
প্রকরণাদি। এই গ্রন্থ ব্যবন গায়কেরা অত্যন্ত মান্য  
করিয়া থাকেন। শ্রীষ্টীয় তরোদশ শতাব্দীতে পাঠান  
নৃপতি গায়েশউদ্দীন বালবীনের রাজ্যকালে পারস্য-  
দেশীয় কবি আমীর খসু সঙ্গীতবিদ্যার বিলক্ষণ উন্নতি  
করিয়াছিলেন। আমীর খসুর সহিত গোপাল

ନାୟକେର ସଞ୍ଜୀତ ବିଷୟର ବିତଣ୍ଣା ହୁଯ, ଇହାତେ ବାଦମାହେର ବିଚାରେ ଉଭୟେଇ ସମତୁଳ୍ୟ ଛିର ହଇଯାଇଲ । ଆଶୀର ଥସକ କଞ୍ଚପବୀଣୀ ବା ମେତାରେର ସୃଷ୍ଟି କରେନ । ଇହାଭିନ୍ନ ଇହାଦ୍ୱାରା କତିପର ରାଗେର ସୃଷ୍ଟି ହୁଯ । ଇମି ପାରଶ୍ର ରାଗେର ସହିତ ସଂକ୍ଲତ ରାଗ ମିଶ୍ରିତ କରିଯା ଇମନ କଲ୍ୟାଣ, ପାରଶ୍ର ଏରାକ ରାଗେର ସହ ତୋଡ଼ୀ ମିଶ୍ରିତ କରିଯା ମୋହିଯର, ଇହା ଭିନ୍ନ ସାଜଗିରି, ମେଫର୍ଦ୍ଦା ପ୍ରଭୃତି, ପାରଶ୍ର ରାଗଯୋଗେ ସୃଷ୍ଟି କରେନ । ଏ ସମୟ ଗୋପାଳ ନାୟକ କର୍ତ୍ତ୍ରକ ଓ କତିପର ରାଗ ସୃଷ୍ଟି ହୁଯ । ଆକବର ବାଦମାହେର ସମୟ ସଞ୍ଜୀତ ବିଜ୍ଞାର ଯାହାର ପର ନାହିଁ ଉପ୍ରତି ହଇଯାଇଲ ।

ଆବୁଲ ଫଜଲଙ୍କୁ “ଆଇନ ଆକ୍ରମୀତେ” ଲିଖିତ ଆଛେ ତିନି ଗାୟକଗଣକେ ଗୋଯାଲିଯର, ମମାତ, ଟବ୍ରିଶ, କାଶୀର, ଏବଂ ଟ୍ରାନସକ୍ସିଯାନ ହିତେ ଆହାନ କରିଯାଇଲେମ । କାଶୀରର ଗାୟକଗଣ ତଥାକାର ଶାସନକର୍ତ୍ତା ଜୈନଲ୍ଲୁଦ୍ଧୀନ ଇରାଣୀ ଏବଂ ତୁରାଣୀ ଯେ ସକଳ ଗାୟକ ସ୍ଵ ଅଧୀନେ ରାଖିଯାଇଲେନ, ତାହାଦିଗେର ଦ୍ୱାରା ଶିକ୍ଷିତ ହଇଯାଇଲ । ଗୋଯାଲିଯର ବହୁକାଳ ହିତେ ସଞ୍ଜୀତେର ଆକର ସ୍ଥାନ ବଲିଯା ପ୍ରସିଦ୍ଧ । ରାଜ୍ଯ ମାନ ତୁନାୟର ତଥାକାର ସଞ୍ଜୀତ ବିଜ୍ଞାର ଉପ୍ରତି ସାଧନ କରେନ । ତାହାର ରାଜସଭାଯ ବିଖ୍ୟାତ ନାୟକ ବକ୍ଷୁ ଉପଚିତ ଛିଲେନ । ଆମରା କ୍ଲକ୍ଷମାନ ସାହେବ ଦ୍ୱାରା ଅଭ୍ୟବାଦିତ ଆଇନ

আকৃবরী হইতে আকৃবরের সভাসদ্ প্রসিদ্ধ গায়ক-গণের বিবরণ নিম্নে অনুবাদ করিয়া দিলাম।

গোরালিয়র নিবাসী মিঞ্চা তানসেন গায়কমণ্ডলীর শিরোরত্ন স্বরূপ। ইনি হরিদাস স্বামীর ছাত্র। তানসেনের ন্যায় অধিতীয় গায়ক ভারতবর্ষে সহজে বৎসর পৃষ্ঠে বর্তমান ছিল না। রামচান্দ ইহার সঙ্গীতে মোহিত হইয়া এক কোটি মুদ্রা প্রদান করিয়াছিলেন। ইত্রাহিম সুর বহু অর্থ প্রদান করিতে স্বীকৃত হইয়াও তাহাকে আগ্রায় লইয়া যাইতে পারেন নাই। তানসেনের এক পুত্রের নাম তান তরঙ্গ। “পাদসানামাতে” তাহার বিলাস নামক অপর পুত্রের উল্লেখ আছে। ইঁরা উভয়েই সঙ্গীতবিদ্যার পারদর্শী ছিলেন।

বাবা রামদাস গোরালিয়র নিবাসী প্রসিদ্ধ গায়ক ইনি প্রায় তানসেনের সমকক্ষ। বাদাওনি কহেন ইনি ইস্লামসার রাজসভা হইতে লক্ষ্মীতে বৈরাম খাঁর নিকট নিযুক্ত হইয়াছিলেন। বৈরাম খাঁর কোষাগার অর্থশূন্য সন্ত্রেণ, তিনি তাহাকে একবার লক্ষমুদ্রা পারিতোষিক প্রদান করেন। সুবিধ্যাত পদকর্তা সুরদাস ইঁর পুত্র, তাহারা উভয়েই আকৃবরের সভা উজ্জ্বল করিয়াছিলেন।

সোভন থঁ, সৃগ্গন থঁ, মিরান চাদ, বিকিতৱ থঁ,  
মহমদ থঁ, রাজ বাহাদুর, বীর মণ্ডল থঁ, চাদ থঁ,  
প্রভুতি আংকুবরের প্রসিদ্ধ পার্শ্বদ। ইঁইরা সকলেই  
সঙ্গীতে বিশেষ পারদশৰ্পি।

“তোজুক,” এবং “ইকুবাল নামায” লিখিত আছে  
জাহাঙ্গীর বাদসাহের ছত্রের থঁ, পারউইজদাদ,  
খরামদাদ, মক্ষু এবং হামজা নামক কতিপয় সুকষ্ট  
গায়ক ছিল। সাজাহানের রাজসভায় জগন্নাথ নামক  
হিন্দু গায়ক “কব্রাই” খ্যাত হয়েন এবং দিরাং থঁ  
ও লাল থঁ, “গুণ সমুদ্র” উপাধি প্রাপ্ত হইয়াছিলেন।  
একদা বাদসাহ জগন্নাথ ও দিরাং থঁকে তুলাদণ্ডে  
রজত মুস্তাসহ পরিমাণ করিয়া উভয়কেই পুরস্কৃত  
করিয়াছিলেন।

মুসলমানেরাঞ্চপদ, প্রবন্ধ, মুগলবন্ধ, চতুরঙ্গ, খেরাল,  
টপ্পা গান করিতেন এবং সে সময় চৌতাল, ধামার,  
তেওরা, ঝাপতাল, রূপক, সুরফাত্তা, ব্রহ্মতাল, কদ্র-  
তাল, ব্রহ্মষেগ, লক্ষ্মীতাল, দোবাহার, সাত্তিতাল,  
রাসতাল, খামসাতাল, বীরপঞ্চ, মোহনতাল, চিমা-  
তেতালা, পটতাল, মধ্যমান, একতালা, আড়া, তেহট,  
সওয়ারী, প্রভুতি প্রচলিত ছিল। সংগীত সকল গওর-  
হার, নওহার, খাণ্ডার, ডাগর, এই চারি বাণীতে গেয়।

মুসলমানেরা কতিপয় সুমধুর যন্ত্রেরও সৃষ্টি করিয়া-  
ছিলেন। ইহারা কদ্র বীণার পরিবর্তে রবাৰ, সৱন্দৰ্ভী  
বীণার পরিবর্তে শৱদ, ইহা ভিন্ন সুর বাহার, সারঙ্গ,  
সপ্তস্বরা, কামুন প্রভৃতি সুমধুর যন্ত্রের সৃষ্টি করেন।  
মুসলমানেরা সংগীতে অত্যন্ত অচুরক্ত হইয়া উঠিলেন,  
তাহারা স্বীয় কর্তব্য কৰ্ম পরিত্যাগ করিয়াও তৌর্য-  
ত্রিক আমোদ পৃথিবীর সার ছ্হির করিলেন। নৃপতি-  
গণের রাজকৰ্য বিরক্তিজনক বোধ হইতে লাগিল  
এবং ক্রমেই বিদেশীয় শক্রগণ নগরতোরণ পর্যন্ত  
আক্রমণ করিল, কিছুতেই তানভঙ্গ হইল না এবং  
বিনায়কে রাজ্য পরহস্তগত হইল। হিন্দুপতিগণ  
যবনদিগের বহুদিবসা বধি নির্যাতন সহ করিয়া, আধীন  
হইবার মানসে সকল বিদ্যা পরিত্যাগ করত যুক্তবিদ্যা  
সর্বাদরণীয় বোধ করিলেন। এ সময় সঙ্গীত, সাহিত্য  
কিছুরই আদর রহিল না। সকলেই বীররসে উন্নত,  
কে সঙ্গীত শুনিবে এবং কেই বা কাব্য পড়িবে।  
ঝাঁহারা সে সময় কাব্য ও সংগীতের আদর করিতেন,  
তাহারা কাপুকষের মধ্যে পরিগণিত; স্তুতরাঙ সং-  
গীতের আদর ক্রমেই ঝাঁস হইতে লাগিল। ঝাঁহারা  
সংগীতব্যবসায়ী তাহারা অল্প শিক্ষা করিয়াই  
“ওস্তাদ” হইয়া উঠিতে লাগিলেন। ইহার পরে

ଇଂରାଜଦିଗେର ରାଜ୍ୟ—ବଞ୍ଚଦେଶେ ସମାଜେର ବିପ୍ଳବ ଉପ-  
ଷ୍ଠିତ । ଏ ସମୟ କବି, ଯାତ୍ରୀ, ପାଂଚାଲି ପ୍ରଭୃତି ନାନା-  
ଅକାର ଗାନ ପ୍ରଚଲିତ ହୋଇଥାତେ ବିଶୁଦ୍ଧ ସଂଗୀତ ପ୍ରଗାଢ଼ି  
କ୍ରମେଇ ହୀନ ପରିଚନ ପରିଧାନ କରିଲ । ଅଧିକାଂଶ ଲୋକ  
ଅର୍ଦ୍ଧ ଶିକ୍ଷିତ, ସମାଜ ନାନା କୁମଂଷାରେ ଆରତ, କାଜେଇ  
କୁରୀତି ସ୍ଵରୀତି ହେଉଥା ଉଠିଲ ; କାଳାବାତି ଗାନ  
ଲୋକେର ଭାଲ ଲାଗିଲ ନା, “କବିର” ଆଦର ବୁଦ୍ଧି ହେଲ ।  
ଇହାର ପରେ ଇଂରାଜୀବିଦ୍ୟା ଉତ୍ତମରୂପ ଅଧ୍ୟାରନ ଆରତ୍ତ  
ହୋଇଥାତେ ବାଙ୍ଗାଲିଗଣ କୁମଭ ହେତେ ଲାଗିଲେନ ବଟେ,  
କିନ୍ତୁ ଦେଶୀୟ ବିଶୁଦ୍ଧ ଆମୋଦ ପ୍ରଗୋଦ ତ୍ବାହାଦିଗେର  
ନିତାନ୍ତ ଘୃଣାକର ବୋଧ ହେଲ । ଏଥିନ ସଂଗୀତ ନିତାନ୍ତ  
ପ୍ରଭାହୀନ ଏବଂ ଅମହାର । ଯୀହାରା ସଂଗୀତ ଆଲୋ-  
ଚନ୍ଦ୍ର ପ୍ରହତ ତ୍ବାହାରା ବିଭାହୀନ ମୁଖ, ଏବଂ ଅହରହ  
ମାଦକ ମେବନେ ଅଭୁରତ, ଇହାରା କିଞ୍ଚିତ ଶିକ୍ଷା କରିଯାଇ  
“ଓନ୍ତାଦ !” ଏ ସକଳ ଲୋକକେ ସାଧାରଣେ “ଆତାଇ”  
କହେ, ଏହି ଶ୍ରେଣୀ ସଂଗୀତର ପରମ ଶକ୍ତି । ବଞ୍ଚଦେଶେଇ  
“ଆତାଇ” ଅଧିକ, ଏ ଜନ୍ୟ ଏଥାନକାର ସଞ୍ଚୀତ କ୍ରମେଇ  
ବିକ୍ରତଭାବ ଧାରଣ କରିଯାଛେ । ନାୟକଦିଗେର ସଂଗୀତେ  
ପଣ୍ଡ ପକ୍ଷୀଓ ବିମୋହିତ ହେତ, ଇହାଦିଗେର ଗାନେ ବାନ-  
ରେ ଓ ହାନ୍ସ କରେ ! ଏକାଲେ ସଂଗୀତର ଅବଶ୍ୟା ଅତୀବ  
ଶୋଚନୀୟ,—ଚିନ୍ତା କରିଲେ ହଦୟ ବିଦୀର୍ଘ ହୟ । ଇଂରାଜୀ

ভাষায় সুশিক্ষিত ব্যক্তিগণ “মেটিভ মিউসিক” বলিয়া সংগীতের আদর করিলেন না, কিন্তু দ্রঃথের বিষয় ইংরাজগণ যাঁহারা আর্যদিগের শাস্ত্রে বিশেষ শিক্ষিত, তাঁহারা আমাদিগের সংগীতের নিম্না করা দূরে থাকুক, ভূয়সী অশংসা করিয়াছেন। তবে ক্লার্ক সাহেবের কথা স্বতন্ত্র, তিনি ভারতবর্ষের কিছুই জানেন না; নাবিকদিগের “শারিগান” শুনিয়া অকৃত সংগীত মনে করেন, তাঁহার নিকট বিশুদ্ধ সংগীতের অশংসা অত্যাশা করা রাখা। ইহাতে আমাদিগের ইয়ুরোপীয় সংগীতের নিম্না করা উদ্দেশ্য নয়। ইয়ুরোপীয় সংগীতের সুস্ররাম্ভক্রমতা এবং স্বরৈকতা অশংসনীয়, তথাপি তাহার আমাদিগের মুছ'না, ক্লার্ক সন্দৰ্ভে সংগীতের সহিত তুলনা হয় না। ইয়ুরোপীয়গণ Harmony অর্থাৎ স্বরৈকতার উৎকর্ষ সাধন করিবার জন্য বিশেষ চেষ্টিত, তাঁহাদিগের সংগীতে ইহা ভিন্ন আর কিছুই মধুর নহে। আমাদিগের উদারা, মুদারা, তারা, সপ্তকের ন্যায় ইয়ুরোপীয়গণের Bass, Tenor, Soprano তিনি সপ্তক এবং আমাদিগের সা, ঝ, গা, মা, পা, ধা, নি, ন্যায় তাঁহাদিগেরও ডো, রি, মি, ফা, সল, লা, সি, সপ্তমুর আছে। কিন্তু সুরসাধনপ্রণালী আমাদিগের সর্বতোভাবে উৎকৃষ্ট। আমরা “ইতালীয়

ଅପେରାୟ” ବିବିଧଘନ୍ତ୍ଵ ସହସ୍ରଗୋଟେ ମୃଦୁରକଣ୍ଠ ମିଗନୋରା ବୋସେମିଓ ଏବଂ ରିବଲ୍‌ଡ୍ରୀର ସଂଗୀତ, ତଥା ପ୍ରୋକ୍ଷେପର ହେଲର ଏବଂ ଜ୍ଞନମନେର ପିରାନୋବାଦନ ଶୁଣିଯାଛି, ତାହା ଅବଗ କରିଯା କିଯ୍ୟକାଳେର ଜନ୍ୟ ପୁଲକିତ ହଇଯାଇଲାମ, କିନ୍ତୁ କିଯ୍ୟକାଳେର ଜନ୍ୟ ମାତ୍ର, ଅବଶ୍ୟେ ତାହାତେ ଅଭିନବତ୍ତ କିଛୁଇ ନା ଥାକାଯି ବରଂ ବିରତି ବୋଧ ହଇଯାଇଲା ! ଆମାଦିଗେର ସଂଗୀତ ମେରପ ନହେ, ଏକଟି ରାଗିଗୌ ଅନେକକ୍ଷଣ ଶୁଣା ହଇଲ ତାହାର ପରେଇ ଆର ଏକ ଏକଟି ସମୟୋଚିତ ମୂତନ ମୂତନ ରାଗ ଗାନ ହେଉଥାତେ ଶ୍ରୋତାର କ୍ରମେଇ ହର୍ଷ ସଙ୍କଳି ହଇଯା ଥାକେ । ଏ କଥାର ସଦି କେହ ବଲେନ ଆମାଦିଗେରଙ୍କ ଅଧିକାଂଶ ରାଗ, ରାଗିଗୌ ଆଯ ଏକପ୍ରକାର, କାନାଡ଼ାର ପରେ ବାଗିଆଇ, ମୂଲତାନେର ପରେ ଭୀମପଲାଶ, ମୋହିନୀର ପର ପରଜ, ତୈରବେର ପର ରାମକେଳୀ ଇତ୍ୟାଦି ଆଯ ଏକପ୍ରକାର ବୋଧ ହୟ ; ଏମନ କି କୋନ କୋନ ସ୍ୟାତିର ନିକଟ ବିଭିନ୍ନଇ ବୋଧ ହୟ ନା । ସ୍ଥାହାରା ସଂଗୀତ ଶାସ୍ତ୍ରେ ଅଜ୍ଞ, ତ୍ବାହାରା ଏ କଥା ବଲିତେ ପାରେନ ବଟେ, କିନ୍ତୁ ସ୍ଥାହାରା ହିନ୍ଦୁ ସଂଗୀତ କିଛୁ ବୁଝେନ ତ୍ବାହାରା ଓ ଉପ୍ରିଥିତ ରାଗିଗୌନିଚରେର ପରମ୍ପରେର ଅଭେଦ ବୁଝିତେ ପାରେନ । ଆମାଦିଗେର ସଂଗୀତବିଦ୍ୟା ବଡ଼ କର୍ତ୍ତିନ । ନା ବୁଝିଯା ନିନ୍ଦା କରିଲେ ତ୍ବାହାର କଥା ଗ୍ରାହ କରିବ ନା । ଏହ ସଂଗୀତେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ,

তিনি গ্রাম, একবিংশতি মুছ'না, দ্বাবিংশতি শ্রাতি তাহাতে নানাবিধি রাগ রাগিণী সহ, তাললয় স্বর-সংযোগে গান করিলে, মনোমধ্যে অপূর্ব রসের সঞ্চার হয়।

আর্যজাতীয় সংগীতবিষ্টা ক্রমে বঙ্গদেশে শ্রীহীন হইয়া আসিতেছিল দেখিয়া সহদয় মাত্রেই দুঃখিত ছিলেন। এক্ষণে কৃতবিষ্টগণ পুনরায় সংগীতের আলোচনায় প্রয়ত্ন হওয়াতে আমরা ঘার পর নাই আনন্দিত হইতেছি। ইহার আন্দোলন উত্তরোত্তর বৃক্ষ হইতেছে, অকাশ সম্বাদপত্রে সংগীত সম্বন্ধে তর্ক বিতর্ক চলিতেছে, একখানি মাসিকপত্র কেবল সংগীতের আলোচনায় প্রয়ত্ন, এতদ্যতীত সংগীত শিক্ষা-পয়োগী কয়েকখানি গ্রন্থও অকাশিত হইয়াছে। অধ্যাপক ক্ষেত্রমোহন গোস্বামী প্রণীত সংগীতসার প্রথম গ্রন্থ, ইহার পুরুষে বছকাল হইল পদ্যে মৃত কবি রাধামোহন মেন “সংগীত তরঙ্গ” অকাশ করিয়া-ছিলেন, তাহাতে সংস্কৃত ও পারম্য গ্রন্থ হইতে সংগীত সম্বন্ধীয় অনেক বিবরণ সঞ্চলিত হইয়াছে। গ্রন্থখানির কবিতাণ্ডলিও সুমধুর এবং অনেকগুলি সন্তাবপূর্ণ গীতও আছে, কিন্তু উহা সংগীত শিক্ষার উপযোগী হয় নাই। “সংগীতসার” অভিনব প্রণালীতে সঞ্চলিত,

প্রথমে সংগীত সমন্বয় নামা জাতব্য বিবরণ, তৎপরে নামা রাগ রাগিণীর স্বরলিপি, তাহাতে তিন সপ্তকের দ্ব্য সাঙ্কেতিক চিহ্ন দিয়া এক একটী রাগিণীর সারিগুল লিখিত আছে। ইহাতে সহজে কঠো ও বন্ধে রাগাদি শিক্ষা করা যাইতে পারে। প্রথম শিক্ষার জন্য গ্রন্থখানি ভাল হইয়াছে বলিতে হইবেক। আমরা গোষ্ঠীমী মহাশয়কে রাগালাপের একখানি বিস্তারিত গ্রন্থ লিখিতে অনুরোধ করি, তাহা প্রকাশ হইলে সকলেই সাদরে এক এক খণ্ড গ্রহণ করিবেন। আযুক্ত বাবু শ্রেরীন্দ্রমোহন ঠাকুর মহোদয় যন্ত্রক্ষেত্রদীপিকা নামক মেতারশিক্ষার একখানি হৃহৎ গ্রন্থ সঙ্কলন করিয়াছেন, ইহাতে মেতার শিক্ষার বহুবিধ প্রণালীর স্বরলিপি আছে। সংগীতপ্রিয় আযুক্ত বাবু কৃষ্ণন বন্দ্যোপাধ্যায়ের “মেতারশিক্ষা” একখানি অভিমৰ্দ গ্রন্থ। এখানি ইয়ুরোপীয় প্রণালীতে সঙ্কলিত। স্বরলিপির “গৎ” সমূহ, হার্মোনিয়ম ও “পিয়ানো” বন্ধে অতি সহজে বাজাইতে পারা যায়। কৃষ্ণন বাবু ইয়ুরোপীয় সংগীত যে উক্তমরূপ শিক্ষা করিয়াছেন, তাহা এই গ্রন্থ দ্বাটে বিলক্ষণ অতীত হইতেছে। এই গ্রন্থের তালাধ্যায় অতি বিশদ হইয়াছে, তদ্বারা সহজে অচলিত তালগুলি শিক্ষা করা যাইতে পারে।

শ্রীযুক্ত বাবু নবীনচন্দ্র দত্ত কৃত সংগীতরত্নাকর নামক আর একখানি গ্রন্থ প্রকাশিত হইয়াছে। এখানিও সংগীত শিক্ষাপর্যোগী গ্রন্থ।

আজি কালি কলিকাতায় ঐকতান বাদনের অনেকে প্রশংসন করিয়া থাকেন কিন্তু ইহাতে বিশুদ্ধ সংগীতবিদ্যার কোন উন্নতি হইতেছে না, তবে অপ্রক্ষণ সিঙ্গু, কাফী, খান্দাজ ও মিঞ্চ সামান্য রাগিণীর “গান ভাঙ্গা গৎ” অর্থাৎ কোন প্রচলিত গানের স্থরে “গৎ” নাম যন্ত্র সহযোগে শুনিতে ভাল লাগে মাত্র।

প্রথমে পাঠুরিয়াবাটার নাট্যামোদী মহোদয়গণ কর্তৃক সংগীত পাঠশালা সংস্থাপিত হয়, তৎপরে কিয়ৎকালের মধ্যে কয়েকটী ভাস্তার শাখা পাঠশালা স্থাপিত হইয়াছে শুনিয়া অতীব সুখী হইলাম। এই সংবাদে সংগীত প্রিয় ব্যক্তি মাত্রেই আমাদিগের ন্যায় সুখী হইবেন। এ সময় সংগীতের উন্নতি করিতে যিনি চেষ্টা করিবেন তিনিই আমাদিগের ধন্যবাদের পাত্র, কিন্তু কেহ কেহ সাময়িক পত্রে সংগীত শাস্ত্রের তর্ক করিবার ভাগ করিয়া কোন সম্পদায় বা কোন মান্য ব্যক্তিকে গালি বর্ণ করিতেছেন দেখিয়া অত্যন্ত

ପରିଭାଷିତ ହିତେଛି । ଏତାଦୁଶ ବ୍ୟବହାର କଥନଙ୍କ  
ଅଶ୍ଵମନୀୟ ନହେ, ଏ ଉଦ୍‌ଯମେର ସମୟ—ଅକ୍ରତ ବିଷୟରେ  
ଉଦ୍ଦତ୍ତ ଚେଷ୍ଟା କରାଇ ସର୍ବତୋଭାବେ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ।



# পরিশীলন।

## সোমপ্রকাশ হইতে উদ্বৃত।

আমি বঙ্গদর্শনে ভারতবর্ষের প্রাচীন পুরায়ত্ব সমষ্টে একটী প্রস্তাৱ লিখিয়া পৱে বাক্ষবগণের অনুরোধে ক্ষুজ পুস্তকাকারে প্রকাশ কৱি-যাইছি। ঐ প্রস্তাৱ মধ্যে সেনবৎশীয় নৃপতিগণকে ক্ষত্ৰিয় স্থিৱ কৱাৱ, গত সপ্তাহেৰ সোমপ্রকাশে “পুৱাৰতানুসন্ধানেছু” মহাশয় আপত্তি উৎপাদন কৱিয়াছেন, কিন্তু এ বিষয় বাবু রাজেন্দ্ৰলাল মিৰ্ঝা মহোদয় বহুল প্ৰমাণ প্ৰয়োগ কৱিয়া আসিয়াটীক সোসাইটীৰ পত্ৰিকায় এবং রহস্যসন্দৰ্ভে ছুইটী সুদীৰ্ঘ প্রস্তাৱ লিখিয়াছেন; তাহা পাঠ কৱিলেই সেন রাজাদিগকে বৈদ্য বোধ কৱা নিতান্ত যুক্তি-বিৰুদ্ধ। উমাপত্তি ধৰ \* কৃত কৱিতা মধ্যে সেন বৎশীয় নৃপতি-গণকে ক্ষত্ৰিয় বৰ্ণন কৱা হইয়াছে, যথা সামন্ত সেন সমষ্টে তিনি লিখিয়াছেন “তন্মুসু সেনাণুবায়ে প্ৰতি সুভটশ তোত্সাদন ত্ৰস্তবাদী-মত্ৰক্ষ ক্ষত্ৰিয়ানামজনিকুলশিরোদাম সামন্ত সেনঃ।” একুপ অনেক স্থলে তাহাদিগকে “ক্ষত্ৰিয় শ্ৰেষ্ঠ” বলা হইয়াছে। প্রস্তাৱ বাহ্য্য ভয়ে অন্যান্য প্ৰমাণ উদ্বৃত কৱা হইল না। পুৱাৰতানুসন্ধানেছু মহাশয় রাজেন্দ্ৰবাবুৰ লিখিত প্ৰবন্ধত্বয় পাঠে অন্যান্য জাতব্য বিষয় উন্নতমূল্য অবগত হইতে পাৱিবেন ইতি।

তাৎ ২২ কাৰ্ত্তিক। } .

১২৭৯ সাল। }

শ্ৰীৱামদাস সেন।

\* ইনি লক্ষণ সেনেৱ সভাসদ ছিলেন যথা—

গোবৰ্দ্ধনশ শৱণোজয়দেৱ উমাপতিঃ।

কৱিরাজশ রহানি সমিতো লক্ষণসচ।

ମଧ୍ୟକୁ ହଇତେ ଉନ୍ନ୍ତ ।

୧୮୬ ଜୈଷଠ ୧୨୮୦ ସାଲ ।



### ବରକୁଚି ।

ଆମି ମାୟ ମାସେର ବଞ୍ଚଦର୍ଶନେ ବରକୁଚି ସମକ୍ଷେ ଯେ ପ୍ରଣାବ ଲିଥିର୍-  
ଛିଲାମ “ଆର୍ଯ୍ୟ ପ୍ରବର” ପତ୍ରେ ତାହାର ଅଭିବାଦ କରିଯା ଏକଟି ପ୍ରବନ୍ଧ  
ପ୍ରକାଶିତ ହଇଯାଛେ । ଆଚୀନ ଐତିହାସିକ ବିବରଣ ସତାଇ ଉତ୍ତମରୂପ  
ସାମଙ୍ଗସ୍ୟ କରିଯା ସମାଲୋଚିତ ହୟ ତତାଇ ମଞ୍ଜଳ ; କିନ୍ତୁ ପ୍ରଣାବଲେଖକ  
ଯେ ଯେ ବିଷୟେ ଆମାର ଅଭିବାଦ କରିଯାଛେ ତାହା ଅକିଞ୍ଚିତକର ବୋଧ  
ହେଲ । ବରକୁଚି ସମକ୍ଷେ ଟିଇଲମନ, ଛଳ, ମୂଳାର, କାଉୟେଲ ଏବଂ ଗୋଲ୍ଡ-  
ଟୁକୁରେର ପର୍ମ୍ପରା ହଇତେ ପ୍ରମାଣ ସନ୍ଧଳନ କରିଯାଛି, ଏକନ୍ୟ ଯେ ଯେ ସଂକ୍ଷତ  
ପ୍ରଚ୍ଛେର ପ୍ରମାଣଗୁଲି ଆବଶ୍ୟକ ବୋଧ ହଇଯାଛେ ତାହାଇ ପ୍ରଣାବେର ପ୍ରମାଣ-  
ଗୋପଯୋଗୀ ବିବେଚନା କରିଯା ପ୍ରଚଳ କରା ହଇଯାଛେ । ନ୍ତର୍ବା ମୂଳପ୍ରକ୍ଷ୍ଵ  
ହଇତେ ବଜଳ ସଂକ୍ଷତ ଶୋକ ଉନ୍ନ୍ତ କରିଯା ଦିତେ ପାରିତାମ । ଆମାର  
ନିକଟ ମୂଳ “ବ୍ରହ୍ମ କଥା” ବା “କଥା ସରିଂସାଗର” ଆଛେ, ତାହା  
ହଇତେ ବରକୁଚି ଚରିତ କଥା ଆଦ୍ୟୋପାନ୍ତ ଉନ୍ନ୍ତ କରିଯା ଦିତେ ପାରି-  
ତାମ, କିନ୍ତୁ ତାହା ହଇଲେ ପ୍ରଣାବଟି ଅନର୍ଥକ ସୁଦୀର୍ଘ ହଇଯା ଉଠିତ, କାଜେଇ  
ତୃପ୍ତାଚେ ସକଳେ ବିରଜନ ହଇତେନ ।

ଆମି ଆଧୁନିକ ଅମରନ, ଚୋର ଏବଂ ବଞ୍ଚଦେଶୀୟ ପ୍ରସିଦ୍ଧ କବି  
ଅପ୍ରେମଚାନ୍ଦ ତର୍କବାଗୀଶକେ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରିଯା “କୁଟିଲ ଇଞ୍ଜିତ ବିନ୍ୟାମ” କରି  
ନାହିଁ, କିନ୍ତୁ ଆଧୁନିକ ଅଞ୍ଜିଲ ବଞ୍ଚଦେଶୀୟ କବିଗଣ ଯାହାରା ଆଦିରେମେର  
ପ୍ରବର୍ତ୍ତକ ତାହାଦିଗକେଇ ଶୈୟ କରା ଆମାର ମୁଖ୍ୟ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ; ଏବଂ ଆମାର

মতে সংস্কৃত বিদ্যামুন্দররচয়িতা তাহার মধ্যে একজন । ইহা কথনই সুপ্রসিদ্ধ বৈয়াকরণ বরকুচি প্রণীত নহে ।

“বৃহৎ কথা” উপন্যাস গ্রন্থ, সুতরাং তাহার প্রমাণ প্রাহ নহে । কিন্তু তাই বলিয়া কাত্যায়ন বরকুচি নামটী সোমদেব ভট্টের কল্পিত হইতে পারে না এবং হেমচন্দ্রও এই নাম উল্লেখ করিয়াছেন, সুতরাং ভট্ট মোক্ষমূলারের দোষ কি ? “বৃহৎকথা” বিভাস্ত আধুনিক প্রশ্ন নহে, উহা ১০৫৯ খঃ অঃ সকলিত হইয়াছে । পশ্চিমবর তারানাথ তর্কবাচক্ষপতি ও বৃহৎকথার প্রমাণ ঘাঃ প্রামাণিক বোধ করিয়াছেন তাহা সিদ্ধান্ত কৌমুদীর স্থূলিকার প্রহণ করিয়াছেন । কাত্যায়ন বরকুচি পাণিনির বার্তিক কর্তা, ইহা প্রস্তাবলেখক কোন প্রমাণ না দিয়া কাত্যায়নের অপর নাম বরকুচি নহে কি প্রকারে খণ্ডন করিতে সাহসী হইলেন ? প্রস্তাবলেখক কহেন “স্ত্রল বিশেষে রাজতরঙ্গিণী যে বিশেষ ঘান্য প্রশ্ন, ইয়োগীয় দূরদর্শিগণ ইহাকে সম্বৰ্ময়োগ্য জ্ঞান করেন, উহা ভাল করিয়া দেখা আবশ্যক, রামদাস বাবু তাহা করেন নাই, “ইহার তাৎপর্য বুঝিতে পারিলাম না । রাজতরঙ্গিণী কাশ্মীরের পুরায়ত, তাহার মধ্যে বরকুচির প্রসঙ্গ ঘাত্র নাই, সুতরাং তাহার নাম উল্লেখের আবশ্যক কি ! ইহাতে বোধ হয় প্রস্তাবলেখক রাজতরঙ্গিণীর নাম ঘাত্র শুনিয়াছেন, পাঠ করেন নাই ; সুতরাং “তাহার প্রগাঢ় সংস্কৃত জ্ঞান থাকিলে ‘এক্সপ হইত না ।’ ” “রাজতরঙ্গিণী” ঘান্য প্রশ্ন বটে, কিন্তু তাহার মধ্যেও অসম্ভব কথা আছে । রগাদিতা ৩০০ বৎসর রাজ্য করিয়াছিলেন লিখিত আছে, তাহা সম্পূর্ণ অসম্ভব ; তথাপি এই প্রশ্নের ঐতিহাসিক প্রমাণ সাদরে উদ্বৃত্ত করিয়া থাকি, কেন না ইহা অপেক্ষা প্রামাণিক প্রশ্ন সংস্কৃত ভাষায় নাই ।

ଅନ୍ତାବଲେଖକ କହେନ “କାତ୍ୟାଯନ ଗୋତ୍ରୀୟ ନାମ” ତାହାତେ ତୁହାର ଅପର ନାମ ବରଙ୍ଗଚି ହଇବାର ବାଧା କି ? ଶାକ୍ୟସିଂହେର ଗୌତମ ଗୋତ୍ରୀୟ ନ ମ, ତାହାତେ ତିନି ଗୌତମ ଏବଂ ଶାକ୍ୟ ଉତ୍ତମ ନାମେଇ ଅମିନ୍ଦ ।

ଆମି ପାଣିନିର ବାର୍ତ୍ତିକ କର୍ତ୍ତା ଏବଂ ବୈଦିକ କଞ୍ଚକ୍ରମପ୍ରଣେତା କାତ୍ୟାଯନ ବା ବରଙ୍ଗଚି ଏବଂ ଶୁବସ୍କୁର ମାତୃଳ ବରଙ୍ଗଚିର ବିବରଣ ଲିପିବନ୍ଧ କରିଯାଛି । ଜମକପୁରୋହିତ କାତ୍ୟାଯନ ଧର୍ମଶାସ୍ତ୍ରବନ୍ଦୀ ଋଷି । ସରିପୁତ୍ର, କାତ୍ୟାଯନ ଏବଂ ମୌକାଲ୍ୟାଯଣ ବୃଦ୍ଧଦେବେର ପ୍ରଧାନ ଶିଷ୍ୟ । ଏହି କାତ୍ୟାଯନ ପାଲିଭାସାର ସ୍ୟାକରଣକର୍ତ୍ତା । ଇହାର ଉତ୍ତରେ ମହାବଂଶେ ଆଛେ ଏବଂ ଇହାକେ ପାଲିଭାସାର ବୌଦ୍ଧରୀ କର୍ତ୍ତବ୍ୟାନ ବଲେ ।

ଶ୍ରୀରାମଦାନ ମେନ ।

ବହିରମପୁର ।

ମୋହପ୍ରକାଶ ହଇତେ ଉତ୍ୱତ ।

୨୬୬ ଚୈତ୍ର ଜୁନ ୧୯୭୯ ।

ଗତ ୧୯୬ ଚୈତ୍ରେ ମୋହପ୍ରକାଶେ ଦୃଷ୍ଟ ହଇଲ, ବାବୁ ଅବିନାଶଚନ୍ଦ୍ର ମୁଖୋପାଧ୍ୟାର ମହାଶର ମଲିଖିତ ଶ୍ରୀରମ୍ଭାଖ୍ୟ ଅନ୍ତାବେର ବିରକ୍ତେ ଲେଖନୀ ଧାରଣ କରିଯାଛେନ । ଆମି “ବଙ୍ଗଦର୍ଶନେ” ପୂର୍ବେଇ ଲିଖିଯାଛି ସେ ପ୍ରାଚୀନ ଐତିହାସିକ ବିଷୟେ ଅମୁଦନ୍ତ ଅମଶୂନ୍ୟ ହଇବେ ଏକଥିରୁ ସମ୍ଭାବିତ ନହେ । ତବେ ଆମାର ସଦି କୋନ ଅନ୍ତାବେ ଭର୍ମ ଥାକେ, ତାହା କୃତବିଦ୍ୟ ପାଠକବର୍ଗ ସଂଶୋଧନ କରିଯା ଦିଲେ ଅତୀବ ଆହ୍ଲାଦିତ ହେବ; କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀରମ୍ଭ ବିଷୟେ ଅନ୍ତାବଲେଖକ ମହାଶର ସେ ସକଳ ଆପଣି ଉତ୍ସାହନ କରିଯାଛେନ, ତାହା ଅତି ଅକିଞ୍ଚିତ ।

সংস্কৃত প্রম্বে যে যে বিষয় লিখিত হইয়াছে, তাহাই প্রামাণ্যক বোধে আমি সকল প্রস্তাবের প্রয়াণোপযোগী বিবেচনায় গ্রহণ করিয়াছি। “ক্রিতীশ বৎশাবলীচরিত” একখানি সংস্কৃত পুরায়ন। তাহাতে শ্রীহষ্টের বিষয় যে টুকু পাইয়াছি তাহাই অবিকল প্রস্তাবের প্রারম্ভে লিখিয়াছি। আদিশূরের বিবরণ আমার প্রস্তাবের উদ্দেশ্য নহে। সুতরাং তাহার কাল নিরূপণ করিতে প্রয়াস পাই নাই। তজ্জন্য প্রস্তাবলেখক আমাকে কোন মতেই দোষী করিতে পারেন না। ক্রিতীশবৎশাবলীচরিতে লিখিত আছে ডট্ট নারায়ণ, দক্ষ, শ্রীহষ্ট, ছান্দর এবং বেদগর্ত নামক পঞ্চ বিশ্বকে নৃপতি ১৯৯ শকাব্দার নির্মিত ভবনে বাস করিতে দিয়াছিলেন। যথা—

“ইতি শ্রত্বা তেন ব্রাহ্মণেন সার্কিং দৃতান প্রেষ্য বহুমান পুরঃসরং  
ডট্টনারায়ণদক্ষশ্রীহষ্টচ্ছান্দরবেদগর্ত সংজ্ঞকাৰ্ম্ম যজ্ঞোপকরণসামগ্ৰী  
সংভূতানানীয় নব নবতাধিক নবশতৌ শকাব্দে প্রাঙ্গুপকম্পিত বাসে  
নিবেশ্যামাস।”

আমি জৈনলেখক রাজ শেখরের প্রমাণ প্রাপ্ত করিয়াছি, তাহার  
মতে শ্রীহষ্ট জয়চন্দ্রের সমসাময়িক। তিনি ১১৩৮ এবং  
১১৯৩ খ্রীষ্টাব্দ মধ্যে কাণ্যকুজ ও বারাণসীর অধীন্তর ছিলেন।  
জয়চন্দ্রের মাতা তুয়ার বৎশীয়া এবং তিনি ‘পৃথু’ রাজের মাতার  
সহোদর।

কবিচন্দ্র বর্ণিই পৃথুরাজ বা রায় পিথোরার সতাসদ। তাহার  
“পৃথুরাজ চৌহান রাসো” মধ্যে শ্রীহষ্ট সমক্ষে এই লিখিত আছে—

“নৱ২কুব পংচম্য শ্রীহর্ষসারং।

মেলৈরায় কণ্ঠ দিনে ষষ্ঠ্যারং ॥”

ନୈସଥକର୍ତ୍ତା ଶ୍ରୀହର୍ଷ<sup>୧</sup> ପୃଥ୍ବୀରାଜ, ଜୟଚନ୍ଦ୍ର, କବିଚନ୍ଦ୍ର, କୁମାର ପାଲ, ଏବଂ ହେମାଚାର୍ଯ୍ୟର ସମକାଳୀବର୍ତ୍ତୀ ।

ଲେଖକ ମହାଶୟ ବଲେନ, ଯେ ବୀରସିଂହର ବିଷୟ ଲିଖି ନାଇ । ଇହାର ଅର୍ଥ କି ବୁଝିତେ ପାରିଲାମ ନା । କେବଳ ଶ୍ରୀହର୍ଷର ଜୀବନ ଚରିତ ମଧ୍ୟ ବୀରସିଂହର କିଛୁଇ ଉଲ୍ଲେଖ ନାଇ; ସୁତରାଂ ତୋହାର ବିଷୟ ଲିପିବକ୍ଷ କରା ଅପ୍ରାସଙ୍ଗିକ ହୁଏ ।

ନୈସଥକର୍ତ୍ତା ଓ ରତ୍ନାବଳୀ ନାଟିକାପ୍ରଣେତା ଶ୍ରୀହର୍ଷର ବିଷୟ ସତଦୂର ପାରା ଗିଯାଇଛେ ତାହା “ବଞ୍ଜଦର୍ଶନେ” ଲିଖିଯାଇଛି । ଇହା ଅପେକ୍ଷା ଅଧିକ ଅମାନ ପ୍ରୋଗ୍ରାମ ଦ୍ୱାରା ସଦି କେହ ତୋହାଦିଗେର ଜୀବନଚରିତ ସନ୍କଳନ କରିଯା ମୁଦ୍ରିତ କରିତେ ପାରେନ ତବେ ତାହା ପାଠ କରିଯା ପରମ ଦୁଖୀ ହିଁବ; ନତ୍ରବା ରୂପା ବାଗ୍ଜାଳ ବିଷ୍ଟାର କରିଯା ପ୍ରକାଶ୍ୟ ସନ୍ଦାଦ ପତ୍ରେର ଛର କଲମ “କିଛୁଇ ଠିକ ନାଇ” ବଲିଯା ଅସାର ପ୍ରକ୍ଷାବେ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ କରାତେ କିଛୁ ମାତ୍ର ଲାଭ ନାଇ । ତୋହାର ନିକ୍ରମସାହପୂର୍ଣ୍ଣ ବାକ୍ୟେ ଅନୁତ ପୁରାରତ୍ନକାର୍ଯ୍ୟଗ୍ରେ କିଛୁ ମାତ୍ର କ୍ଷତି ହିଁବେ ନା; ବର୍ତ୍ତ ତାହାତେ ତୋହାଦିଗେର ଉତ୍ତରୋତ୍ତର ଉତ୍ସାହ ରୁଦ୍ଧି ହିଁବାର ସନ୍ତୋବନା ।

**ଶ୍ରୀରାମଦାସ ମେନ ।**

ବହରମପୂର ।

## OPINIONS OF THE PRESS.

---

**VARATHABARSAR PURABRITHA SAMALOCHANA**, by Ramdas Sen.—This essay has been re-printed from the *Banga Darsana*. It displays research and is well written.—*Hindoo Patriot*.

**KALIDASA** in Bengali, by Ramdas Sen.—This is a critique on the works of Kalidasa, the prince of Sanskrit poets. It has been re-printed from the *Banga Darsana*. It is the first attempt at a complete criticism of Kalidasa's works in Bengali, and has been ably executed. The writer is an enlightened zemindar of the Moorshedabad District.—*Hindoo Patriot*.

---

IN his notices Baboo Ramdas professes his faith with all humility. We find him inclined to be guided by the authority of the author of *Rāja Taranginē*. It is asserted by the latter that *Kálidasa*, otherwise named *Mátri Gupta*, lived in the sixth century after Christ. This opinion is not quite new ; it has found friends in Germany and Bombay. We need not discuss the soundness of the theory ; it suffices to say that it well accords with the general tendency of the present day to regard our greatest master of the lyre as a modern poet, rather than one who lived in the obscure ages.—*The Calcutta Review*.

## ভাৰতবৰ্ষের পুৱাবৃত্ত সমালোচন।

বঙ্গদৰ্শনে এই শিরোনামের একটী সূচাকু প্ৰবন্ধ প্ৰকাশিত হইয়াছিল, যাগেজিনেৰ প্ৰস্তাৱ ইয়ুৱোপ ও আমেৰিকাৰ ম্যায় আমাদিগেৱ দেশে প্ৰাপ্ত অক্ষয় হয় না, এই নিমিত্ত বহুমপুৱেৱ সাহিত্যাভুৱাগী জমীদাৱ শ্ৰীযুক্ত বাৰু রামদাস সেন এই প্ৰবন্ধ বহুবাজাৱেৱ ষ্ট্যানহোপ ঘন্টে পুস্তকাকাৰে মুদ্ৰিত কৱাইয়া প্ৰচাৱ কৱিয়াছেন। দেশীয় ভিত্তিৰ পুস্তকালয়ে এতৎ খণ্ড পুস্তিকা সংৱক্ষিত হইলে ভবিষ্যৎ ইতিহাস লেখকদিগেৱ পক্ষে উত্তম আদৰ্শ হইবে। রামদাস বাৰুৰ স্বদেশাভুৱাগিতা ও বিদ্যাভুৱাগিতাৰ নিমিত্ত আমৱা তাহাকে শত শত সাধুবাদ কৱিলাম।—সংবাদ প্ৰভাকৰ।

---

প্ৰবাদ আছে বামন দেখিলে ভক্তি কৱিতে হয়, কেন না বামনেৰ মধ্যে বামনদেবও থাকিতে পাৱেন। আমৱাও বলি থৰ্কাঙ্কতি হইলেই কিছু এছৰে প্ৰতি অভক্তি কৱিতে হয় না, কেন না উহা সদ্প্ৰহৃতি হইতে পাৱে। অথবা পুস্প যেমন লম্বুকায় হইলেও আমন্দজনক হয়, বাৰু রামদাস সেন প্ৰণীত ভাৰতবৰ্ষেৱ পুৱাবৃত্ত সমালোচনও সেইজনপ পৃষ্ঠায় অশ্চ হইয়াও আমাদেৱ আনন্দকৰ হইয়াছে। রামদাস বাৰুৰ অভিৱৰ্চি অতি সংপাত্ৰেই পতিত হইয়াছে। এলক্ষিনষ্টোন প্ৰতিতি মহাশয়েৱা বহুল যত্ন পুৱাসৰ পুৱাতন ভাৰতবৰ্ষেৱ যে সকল বিবৰণ উদ্বাৰ কৱিয়াছেন, রামদাস বাৰুৰ সমালোচনকে তাহাৰ সারোকাৰ বলিলেও বলা যায়। অবশ্য রামদাস বাৰুৰ পুস্তককে পংঘেৱ সহিত উপমা দেওয়া যায় না কাৰণ উহা

তত্ত্বুর স্থলকায় বা পূর্ণাবয়ব নহে, আর উহাতে রচনাবিলাসও তত্ত্বুর নাই। রামদাস বাবুর সৌন্দর্য ও সারবত্তা আছে, কিন্তু আকর্ষণী শক্তি নাই, বিষয় আছে কিন্তু বাঞ্ছিতা নাই অর্থাৎ গুণ আছে কিন্তু রূপ নাই। ইহাতে স্পষ্ট বোধ হইতেছে যে রামদাস বাবু পশ্চিতের নিকট গ্রহণীয় বটেন। বাঙালা ইঙ্গলের নিমিত্ত যে সকল মহাশয় ভারতবর্ষের ইতিহাস লিখিয়াছেন তাহাদের উচিত রামদাস বাবুর সমালোচন তাহাদের প্রারম্ভে সংযোজন করিয়া দেন।—সমাজ দর্পণ।

---

ভারতবর্ষের অকৃত ইতিহাস নাই। হিন্দু কবিগণের কাব্য এন্ত সমূহ হইতে অকৃত বিষয় উন্নাবন করা অতীব কঠিন। তৎসমুদায় কেবল অর্লোকিক বর্ণনায় পরিপূর্ণ। সুতরাং রামদাস বাবু যথার্থ বিষয় প্রকটন জন্য কৃতসংস্কৃত হইয়াছেন তাহাতে আমরা সন্তুষ্ট হইলাম।—গ্রামবাস্তা প্রকাশিকা মাসিক পত্রিকা।

---

ভারতবর্ষের পুরাণত সমালোচন। বিদ্যাবিষয়ে উৎসাহবান শ্রীযুক্ত বাবু রামদাস সেন বঙ্গদর্শন হইতে এখানি উন্নত করিয়া মুদ্রিত ও প্রচারিত করিয়াছেন। এখানি পাঠ করিলে হিন্দুদিগের পুরাণভের অনেক বিষয় জানিতে পারা যাব।—সোমপ্রকাশ।

---

ইহা প্রাচীন ভারতবর্ষের পুরাণভের নথদর্পণ স্বরূপ বলিলে হয়। ইহাতে আমরা কতকগুলি বিষয় নৃতন দেখিলাম, ইহাতে বোধ হইতেছে যে সচরাচর লোকে কোলকুক ও উইলসন দেখিয়া যেমন এইরূপ

গ্রন্থ প্রণয়ন করে রামদাস বাবু সেক্ষণ করেন নাই; মূল সংস্কৃত  
গ্রন্থও দেখিয়াছেন।—তত্ত্ববোধিনী পত্রিকা।

---

“এই ভারতবর্দের পুরায়ত সমালোচনাখ্য” গ্রন্থখানি যদিও  
অতি কৃত্ত্বাকাশ, তথাপি ইহার মধ্যে রচয়িতার অসাধারণ অনুসন্ধান  
ও শ্রমের পরিচয় সুম্পষ্টকরণে দৃষ্ট হয়। নানা গ্রন্থ দর্শন ও তাহার  
মতামত সকল আলোচনাতে এই গ্রন্থখানি লিখিত হইয়াছে।—তথ্য-  
লুক পত্রিকা।

---

সদিচ্ছান ও প্রসিদ্ধ লেখক বহুমপুরস্ত বাবু রামদাস সেন মহাশয়  
এই কৃত্ত্ব গ্রন্থখানি প্রচার করিয়াছেন। প্রথমে বঙ্গদর্শনে তিনি উক্ত  
নামাখ্যাত একটী প্রকাশ লিখিয়াছিলেন, এক্ষণে তাহাই পুস্তকাকারে  
প্রকাশিত হইল। ইহাতে পুরায়ত্যুক্ত ভূরি জ্ঞান ও অনুসন্ধান  
সূচার বাঙ্গালায় সংবিবেশিত হইয়াছে।—মধ্যস্ত।

---

পুস্তক খানি অতি কৃত্ত্ব, এমন কি একখানি সাময়িক পত্রের  
একটী প্রক্ষাব স্বরূপ, কিন্তু তিনি যে বহুপুস্তক উদ্ঘাটন করিয়া এই  
সার উত্থিত করিয়াছেন এই পুস্তকখানি তাহার সাক্ষ্য দিতেছে।  
তাহার তত পরিষ্কারের সার সকলমকে আবরা সাহিত্য সমাজের  
একটী অবিনগ্ন ভূষণ বলিয়া স্বীকার করি।—মুর্শিদাবাদ পত্রিকা।

---

## মহাকবি কালিদাস, শ্রীরামদাস সেন প্রণীত।

বহুমপুরের বিদ্যারূপাগি ভূম্যধিকারি শ্রীযুক্ত বাবু রামদাস সেন “মহাকবি কালিদাস” নাম দিয়া একখানি পুস্তক লিখিয়াছেন। আগরা ক্ষতজ্ঞতা সহকারে শ্বীকার করিতেছি, উহার একখণ্ড উপহার প্রাপ্ত হইয়াছি। কলিকাতা ট্যানহোপ ঘন্টে মুদ্রিত, মূল্য নাই। প্রস্তুকার এই পুস্তক তদীয় বস্তু বাস্তবগণকে বিনামূল্যে বিতরণ করিতেছেন। বিবিধ সংস্কৃত ও ইংরাজী প্রচ্ছ হইতে কালিদাসের জীবন চরিত সংকলিত হইয়াছে। রামদাস বাবু এ বিষয়ে যে বহু অনুসন্ধান ও বহুশ্রম করিয়াছেন, তাহা বলা নিষ্ঠায়োজন। যাঁহারা এই ক্ষুদ্র পুস্তকখানি পাঠ করিবেন, তাঁহারা সকলেই উক্ত অনুসন্ধান ও অন্মের কল পরিজ্ঞাত হইতে পারিবেন। বস্তুতঃ তারতবর্ষের একজন প্রধান কবির জীবনস্মৃতি জ্ঞাত হওয়াও সাহিত্যসংসারের আবশ্যক। ছিতৌরিতঃ বিক্রমাদিত্য ও কালিদাস সমষ্টে মানুপ্রকার ঘতভেদ আছে, এতৎ পুস্তক পাঠে তাহাও বিশদরূপে প্রতিপৰ হইবে।—  
সংবাদ প্রত্যাকর।

---

এই পুস্তক দেখিতে ক্ষুদ্র-কলেবর, কিন্তু কেবল সার পরিপূর্ণ।—  
জ্ঞানাঙ্কুর।

---

মহাকবি কালিদাস। ইত্যাখ্য যে আর একখানি ক্ষুদ্রদেহ প্রস্ত  
শ্রীযুক্ত রামদাস সেন মহাশয় প্রকাশ করিয়াছেন, তাহাও প্রথমতঃ  
“বঙ্গদর্শনে” প্রকাশিত হয়। \* \* \* \* \* অনেক ইয়ুরোপীয়  
ভাষাবিং মহাহার মতান্দি প্রদান ও সংস্কৃত গ্রন্থাদি হইতে নানান-  
সন্ধানান্তে সেম মহাশয় একরূপ সিদ্ধান্ত করিয়াছেন যে, কালিদাস

কাশীর দেশীয় রাজবিশেষের অম্বত্য ছিলেন, এবং রাজতরঙ্গীতে তাঁহাকেই ঘাত্তগুপ্ত নামে উল্লিখিত হইয়াছে। রচয়িতার এই সিঙ্কান্ত সমষ্টকে অনেক দোষারোপ করিতেছেন কিন্তু অদ্যাবধি প্রকৃত রূপে কেহই তাঁহার মত খণ্ডন করিতে পারেন নাই। সেনজ নামা প্রমু দর্শন ও বজ্ঞান সহকারে এই অন্ধখানি লিখিয়াছেন ও তাঁহার মতপ্রতিপোষক অনেক প্রমাণ দিয়াছেন।—তমোলুক পত্রিকা।

---

রামদাস বাবু এই কুড় পুস্তকখানিতে বিশেষ পাণ্ডিত্য প্রকাশ করিয়াছেন।—তত্ত্ববোধিনী পত্রিকা।

---

এই পুস্তকে বিখ্যাত মহাকবি কালিদাসের জীবনচরিত সংকলিত হইয়াছে। এই সংগ্রহেও বিস্তর পরিশ্ৰম, বিস্তর দর্শন এবং বিস্তর পৰ্যালোচনের পরিচয় দিতেছে। আমাদের দেশের বিখ্যাত ব্যক্তি দিগের প্রকৃত বিবরণ যতই প্রকাশ হইবে ততই মঙ্গল সম্মেহ নাই। রামদাস বাবুর এই অধ্যবসায় এবং অনুশীলনে আমরা যার পর নাই প্রীত হইলাম।—মুর্শিদাবাদ পত্রিকা।

---

রামদাস বাবু অতিশয় পরিশ্ৰম সহকারে মতামত ও প্রমাণপ্রমাণ সংকলন করিয়াছেন।—মধ্যস্থ।

---

কালিদাস ভারতবর্ষের (এমন কি ভূমণ্ডলের) একটি বিশেষ অলকার। তাঁহার কবিতা পাঠে সকলেই মোহিত হয়েন। কিন্তু ছৃংখের বিষয় এই যে, একপ কবিকূলচূড়ামণির যথোর্থ বিবরণ প্রাপ্ত হওয়া অতীব ছুজহ ব্যাপার, এবং এতৎ সমষ্টকে কাহাকেও যত্ন ও চেষ্টা

করিতে দেখা যায় না। ইংলণ্ডের সর্বপ্রধান কবি সেক্সপিয়ারের জীবনস্মৃতি অনুসন্ধানার্থ ইংলণ্ডীয় অনেক বিখ্যাত পণ্ডিত জীবন সংক্ষিপ্ত করিতেছেন। আমাদের মধ্যে একপ লোক কোথায়? বাবু রামদাস সেন আয়াস স্বীকার করতঃ যে একপ কার্যে ততৌ হইয়া-ছেন তাহাতে আমরা তাহাকে যথোচিত প্রশংসা না করিয়া থাকিতে পারিলাম না।—গ্রামবাঞ্চি প্রকাশিকা মাসিক পত্রিকা।

---

ইংরাজদিগের বক্তৃতা সকল পাঠ করিলে আমার মনে কেমন হিংসার উদয় হয়; অথবা যেমন ইতিহাসলেখক গীবন কহিয়াছেন যে হিউমের আকর্ষণী রচনা পাঠ করিলে আমার মনে একদাই আঙ্গুল ও নৈরাশ্যের উপচয় হয়, ইংরাজদিগের বক্তৃতা সকল পাঠ করিলে আমার সেইরূপ নৈরাশ্য ও হিংসার সংকাৰ হইয়া থাকে। মনে হয় আমাদের দেশীয়েরা কত দিনেই না জানি রচনাস্থলে একপ বিদ্যা বুকি সহকারে তর্ক বিতর্ক করিতে শিখিবেন। ইংরাজেরা বক্তৃতা-স্থলে শত শত প্রহ্লেন নাম এবং শত শত জাতির নাম উল্লেখ করিতে পারেন। শত শত তামু শাসন ও শত শত স্মরণস্মভের ইতিহাস বিবরণ মুখ্য বলিতে পারেন, কোন স্থলেই আন্ত বলিয়া বোধ হয় না। আমাদের দেশেও এককালে এইরূপ জীবুতবাহন মণিনাথ প্রভৃতি শত শত তার্কিকের আবির্ভাব হইয়াছিল দেখিতে পাওয়া যায়। কাল সহকারে সমুদ্দায়ই লোপ পাইয়াছিল। সম্প্রতি কালের কাগজ পত্র দেখিয়া আবার সেইরূপ চেষ্টার আবির্ভাব হইতেছে বলিয়া স্মৃতবোধ হয়। রামদাস বাবুর পুষ্টকসকলেও ঐরূপ চেষ্টার পরিচয় পাওয়া যাইতেছে। আমার বোধ হয় রামদাস বাবু কালিদাস

বিষয়ে বতদুর বলিয়াছেন তাঁহার পূর্বে অন্য কোন দেশের কোম্প  
গ্রহকারই ততদুর বলিতে পারেন নাই।

\* \* \* \* \*

রামদাস বাবু কালিদাসের অনুসন্ধানে নানাগ্রহ ও গ্রহকারের  
উল্লেখ করিয়াছেন এবং তর্ক বিতর্ক সহকারে সকলের মত খণ্ডন  
করিয়া গ্রহণেষে আপনার মত প্রকাশ করিয়াছেন। রামদাস বাবু  
অনুমান করেন কালিদাস খণ্ডীর ঘর্ষণ শতাব্দীতে বর্তমান ছিলেন।  
হর্ষ বিজ্ঞানিত্য ইহাকে কাশ্মীরের রাজস্ব প্রদান করিয়াছিলেন।  
ইনি তথায় ৪ বৎসর ৯ মাস ১ দিন রাজ্য করিয়া বিজ্ঞানিত্যের  
হৃত্যুর পর বাণপ্রস্ত অবলম্বন করেন। আমরা কালিদাসের রচনা  
দেখিয়া যেকোন বুঝি তাহাতে বলিতে পারি যে কালিদাস ঐরূপ  
সময়েরই লোক। তাঁহার রচনা দেখিলে তাঁহাকে প্রাচীন অপেক্ষা  
নব্য বলিয়া বোধ হয়। অর্থাৎ কালিদাস অবশ্য ঐরূপ সময়ে জন্ম-  
প্রহণ করিয়াছিলেন, যে সময়ে অলঙ্কার শাস্ত্রের আলোচনা সংস্কৃত  
কবিদিগের মধ্যে একান্ত অধিকার প্রাপ্ত হইয়াছিল।—সমাজ দর্পণ।

এইখানি বহুমপুরের প্রসিদ্ধ ভূম্যধিকারী শ্রীযুক্ত বাবু রামদাস  
সেন কর্তৃক প্রণীত ও প্রকাশিত। সেন মহোদয় ইতিপূর্বে “ভারত-  
বর্ষের পুরানত সমালোচন” প্রকাশ করিয়াছিলেন, তামে অত্যত্য  
প্রধান প্রধান অনেকানেক কবি প্রতিতির জীবনচরিতাদির প্রকটন  
করিতে বদ্ধ-পরিকর হইয়াছেন, এই অধ্যবসায়টি কার্য্যত পরিণত  
হইতে থাকিলে কেবল যে দেশীয় পুস্তকাবলির প্রার্থিত ভূষণসামগ্ৰী  
সম্পাদিত হইতে চলিল এরূপ নহে, ইহাদ্বাৰা অনেকানেক সহাদয়  
অনাশ্঵াদিত তুষ্টিচ্ছিকার উদয় এবং সামান্যদৃষ্টি সাধুগণেরও বহু-

দর্শিতা আপুর্ব লাভ হইবে, বলিতে কি, এইরূপ পরিশ্রম আমাদের  
সর্বথা অভিবন্ধনীয় এবং উক্ত পুস্তীদ্বয়ে তদীয় অনুসঙ্গিঃসার যাদৃশ  
পরিচয় পাওয়া যাইতেছে তাহাতে তাহাকে উদ্বৃশ সাধু কার্য্যের  
উপযুক্ত পাত্র বলিয়াও বিলক্ষণ প্রতীতি হইতেছে।—প্রত্ৰ-কষ্ট-  
নন্দিনী।

---

বহুরমপুরনিবাসী বাবু আবুজ্জু রামদাস সেনমহোদয়ো বিবিধ সত্ত্বেন  
বহুবিধসংস্কৃতগ্রন্থানালোক্যাস্য জীবনচরিতঃ সংগ্রহায় প্রয়োগঃ।

\* \* \* \* \*

উপসংচার সময়েবয়মেতৎ মহোদ্যোগিনঃ মহাআনমন্ত্রপ্রোষ্ঠাত্  
যথা স মহাকবেঃ কালিদাসস্য জীবনচরিতসংগ্রহায় মহোদ্যমঃ  
কৃতবান্ম সর্বেষাং প্রাচীনকবিনাং চারিত্য সংগ্রহায় তথৈব যত্নঃ  
করণীয়স্তেনেব হি ভারত বাসিনাং মহোপকারো ভবিষ্যতি। যতঃ  
কল্পিতপিকালে ভারতবাসিনামেতদ্বিষয়কে যত্নো নন্তৎ এবমন্তেনেব  
কারণেন সম্বয়ঃ বহুযত মানোহপি ভারত ভূষণস্য সম্যক্ত জীবন  
চরিতঃ সংগ্রহায় ন কৃতকর্ম বচ্ছ্ব।—বিদ্যোদয়ঃ।

---

রামদাস বাবু যে প্রকার অধ্যবসায় সহকারে প্রাচীন সংস্কৃত  
গ্রন্থাবলী হইতে অন্যত্ব সত্য সমুদায় নির্বাচন করিতেছেন, “কালিদাস”  
“বরকুচি” “আহস” প্রভৃতির অভ্যন্তর কাল নির্ণয় ও তাহাদিগের  
গ্রন্থাবলী প্রণয়ন বিষয়ক ঘটনাদি সংগ্রহ করিতে তিনি যেরূপ আয়াস  
শীকার করিয়াছেন তমিভিত্তি তিনি আমাদিগের সহস্র ধন্যবাদের  
পাত্র। রামদাস বাবুর বিষয়ে অধিক বলিবার প্রয়োজন নাই, প্রাচীন

পুরাণত তত্ত্বানুসন্ধানের বাক্যের পোষকতা করিবেন  
সম্ভেদ নাই।—সোমপ্রকাশ, প্রেরিত পত্র।

---

### বঙ্গদর্শন, দ্বিতীয় খণ্ড, ৯ম সংখ্যা। পৌষ মাস।—

“গৌড়ীয় বৈকুণ্ঠাচার্যবন্দের গ্রন্থাবলী” বিবরণটা লেখকের  
পাণ্ডিত্যের বিশেষ পরিচয় দিতেছে। এই প্রকার প্রস্তাব যত অধিক  
পরিমাণে থাকে, ততই আক্ষণ্যের বিষয়। আমাদিগের লেখকগণের  
মধ্যে অনুসন্ধান কম আছে; কিন্তু উল্লিখিত প্রস্তাবের ন্যায় প্রস্তাব  
লিখিতে হইলে অনেক পাঠ ও অনেক অনুসন্ধানের প্রয়োজন।  
এতদেশীয়দিগের এই অভ্যাসটা যত দিন না হইতেছে তত দিন  
সাহিত্যের একটা প্রধান অঙ্গসূত্র থাকিতেছে।—সহচর।

---

—আমরা রামদাস বাবুর প্রস্তাব সকল পড়িয়। অনেক সময়েই  
তাঁহাকে “বাহবা” না দিয়া থাকিতে পারি না। বাঙালীর মধ্যে  
ও কোন কোন লোক যে বেদ, কালিদাস, প্রাচীনভারত, বৈদিকবর্ণ  
প্রভৃতির উৎসাহ ও পরিষ্কার সহকারে আন্দোলন করিতে পারেন  
ইহা আমরা ভাবিলেই আক্ষণ্যের অজ্ঞান হই।—সমাজ দর্পণ,  
সব ১২৫০ সাল, ২৪ পৌষ।

সমাপ্ত।

## उत्तर्ग-महान्।

---

जनेश्वराचार्यांशुभृत्यादेवत्प्र-  
काशीप्रसाद-

बीषोचनाचार्यांशुभृत्य-

प्रकाशीप्रसाद-

प्रकाशीप्रसाद-

---

—



THIS WORK

~~BY THE AUTHOR~~

IS DEDICATED

Professor J.W. Miller

11

REF ~~COLLECTION~~

12

THE AUTHOR

~~1876.~~



# সূচি-পত্র ।

---

|                                  |     |     |     |     |     |     |
|----------------------------------|-----|-----|-----|-----|-----|-----|
| বাণভক্ত                          | ... | ... | ... | ... | ... | ১   |
| জৈনধর্ম                          | ... | ... | ... | ... | ... | ১৭  |
| বৌদ্ধ ধর্ম                       | ... | ... | ... | ... | ... | ৪৩  |
| শাক্যসিংহের দিগ্নিজয়            |     | ... | ... | ... | ... | ৮৬  |
| সঙ্গীত-শান্তানুগত নৃত্য ও অভিনয় |     |     | ... | ... | ... | ৯১  |
| সাহসাক-চরিত                      | ... | ... | ... | ... | ... | ১১৭ |
| বৌদ্ধ-মত ও তৎসমালোচন             |     | ... | ... | ... | ... | ১২৯ |
| পালিভাষা ও তৎসমালোচন             |     | ... | ... | ... | ... | ১৪৯ |
| বেদ                              | ... | ... | ... | ... | ... | ১৭৩ |
| শালিবাহন বা সাতবাহন নৃপতি        | ... | ... | ... | ... | ... | ২০৯ |
| বুদ্ধদেবের দণ্ড                  | ... | ... | ... | ... | ... | ২২৫ |

---



---

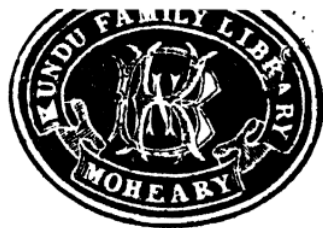
# ବାଣଭଟ୍ଟ ।

---

‘ଆଦର୍ଶୀ-ଡିଗିଲ୍‌ମାତ୍ର୍ୟଃ ଶୁତିକୁଟକଗୁର୍ଭ ହ୍ଲାଟୋଭଦ୍ଵାଶୌ ।  
ଖ୍ୟାତଶାନ୍ୟେ ସୁବନ୍ଧାଦୟ ହୃତି ଜ୍ଞାତିଭିର୍ବି ଶ୍ଵମାହ୍ଲାଦ୍ୟନି ॥’  
ବେଦାନାଚାର୍ଯ୍ୟଃ ।

---





# ବାଣଭଟ୍ଟ ।

---

ବିଖ୍ୟାତନାମା ବାଣଭଟ୍ଟଙ୍କତ କାଦମ୍ବରୀ ସଂକ୍ଷତ ମାହିତା-  
ସଂମାରମଧ୍ୟ ଏକଥାନି ଅମୁଲ୍ୟ ରଙ୍ଗ । ଏହି ଗ୍ରେହର ପ୍ରଥମ  
ପୂର୍ବଭାଗ ବା ବାଣଭାଗ ; ଦ୍ଵିତୀୟ ଉତ୍ତରଭାଗ ବା ତତ୍ତବନ୍ନ-  
ଭାଗ । ଏହିକାର ଇହା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କରିଯା ଯାଇତେ ପାରେନ ନାହିଁ  
ଏହିତିନି ଲୋକାନ୍ତର ଗମନ କରିଲେ ପର, ତାହାର ପୁଅ  
ଶେଷଭାଗ ରଚନା କରିଯା ଏହି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କରେନ । ଚାରଲ୍ସ  
ଡିକେନ୍ସ “Mystery of Edwin Drood” ନାମକ ତାହାର  
ଶେଷ ଉପଗ୍ରହାମ ଏହି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କରିତେ ନା ପାରାତେ, ତାହାର  
ହୃଦୟର ପର ଉହା ଅସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଅବସ୍ଥାର ଅକାଶିତ ହଇଯାଛେ,  
ଏମନ କି ତାହାର ଉପବୁଦ୍ଧ ଜ୍ଞାନାତୀ ବିଖ୍ୟାତ ଲେଖକ  
ଉଇଳ୍କୀ କଲିନ୍ସ୍‌ଓ ଉହାର ଶେଷଭାଗ ରଚନା କରିଯା  
ସଂଘୋଜିତ କରିଯା ଦିତେ ପାରେନ ନାହିଁ ; ଫଳେ ସଂକ୍ଷତ

সাহিত্যভাষারমধ্যে এতাদৃশ ঘটনা অতি বিরল। কোন সংকৃত গ্রন্থ অসমুর্গ অবস্থায় প্রচারিত হয় নাই, স্বতরাং বাণপুরু দেখিলেন যে, তাঁহার পিতার অপূর্ব কীর্তি লোপ হইবার সম্ভাবনা ; এজন্ত তিনি কাদম্বরীর শেষভাগ লিখিয়া অন্তর্ধান চিরস্থায়ী করিয়া দিয়াছেন। উত্তরভাগের রচনা বদিও পূর্বভাগের আয়ু ললিত, মনোহর এবং প্রসাদগুণবিশিষ্ট নহে, তথাপি উপন্যাসভাগ অসংশয় হয় নাই এবং রচনাপ্রণালীরও স্থানে স্থানে বিশেষ মধুরতা আছে। বাণতনয়ের অন্তরচনা দ্বারা যশঃস্পৃহা ছিল না এবং তিনি কবিত্বেরও দর্প করেন নাই। অন্তের মুখবন্ধে অতি বিনীতভাবে শ্বীকার করিয়াছেন যে, তিনি পিতৃকীর্তি চিরস্মরণীয় করিবার জন্ত উত্তরভাগ রচনা করিয়া দিয়াছেন, এমন কি তাঁহার নাম পর্যন্ত প্রকাশ না করিয়া উদারতার একশেব দৃষ্টান্ত প্রদর্শন করিয়াছেন। তিনি শেষভাগ রচনা না করিলে অন্তর্ধানের নাম পর্যন্ত বোধ করি এতদিন লোপ পাইত ; স্বতরাং এতাদৃশ কুলপাবন পুর্বের জন্মগ্রহণ, বাণভট্টের পরম সৌভাগ্যের কারণ হইয়াছিল। কাদম্বরীর প্রারম্ভ স্নেকমধ্যে বাণভট্ট শীঘ্ৰ বৎস বৰ্ণনা করিয়াছেন, যথা—

বতুৰ বাংসায়নবৎসমন্তব্যে  
 দ্বিজোঁ জগদ্বীতগুণেহ গ্রনীঃ সত্যম্ ।  
 অনেকভূপার্চিতপাদপঙ্কজঃ  
 কুবেরনামাংশ ইব স্বয়ম্ভুবঃ ॥  
 উবাস যস্য শ্রতিশান্তকল্পুষে  
 সদা পুরোডাসপবিত্রিতাধরে ।  
 সরস্বতী সোমকষারিতোদরে  
 সমস্তশান্তস্থিতিবন্ধুরে মুখে ॥  
 জগুগ্রহে গ্রন্তসমন্তবাঞ্ছয়ঃ  
 সমারিকৈঃ পঞ্চরবর্ত্তিভিঃ শুকৈঃ ।  
 নিগৃহমান্য বটবং পদে পদে  
 যজ্ঞং যি সামান্য চ যস্য শক্তিঃ ॥  
 হিরণ্যগভী ভূবনাশুকাদিব  
 ক্ষপাকরঃ ক্ষীরমহার্ণবাদিব ।  
 অভুৎ সুপর্ণো বিনতোদরাদিব  
 দ্বিজন্মামর্থপতিঃ পতিস্তুতঃ ॥  
 বিরুদ্ধতো যস্য বিসারি বাঞ্ছয়ং  
 দিনে দিনে শিয়াগণ্য নবা নবাঃ ।  
 উষস্ত্ব লঘাঃ অবগেহ ধিকাঃ শ্রিয়ং  
 অচক্রিরে চন্দনপল্লবা ইব ॥

ଐତିହ୍ସିକ ରହ୍ୟ ।

ବିଧାନମପ୍ପାଦିତଦାନଶୋଭିତୈ�  
ଶ୍ଫୁରଅହାବୀରମନାଥମୁର୍ତ୍ତିଭିଃ ।  
ମଧ୍ୟେରମୁଖ୍ୟେରଜୟଃ ଶୁରାଲୟଃ  
ଶୁଖେନ ଯୋ ଯୃପକରୈଗଜୈରିବ ॥  
ମ ଚିତ୍ରଭାବ୍ୟଃ ତନୟଃ ମହାଅୟନାଂ  
ଶୁତୋତମାନାଂ ଶ୍ରୁତିଶାନ୍ତରଶାଲିନାମ୍ ।  
ଅବାପ ମଧ୍ୟେ ଶୁଟିକୋପଳାମଳଃ  
କ୍ରମେଣ କୈଲାମମିବ କ୍ଷମାଭ୍ରତାମ୍ ॥  
ମହାଅୟନୋ ସମ୍ମ ଶୁଦ୍ଧରନିର୍ଗତାଃ  
କଳକମୁକ୍ତେନ୍ଦ୍ରକଳାମଳତ୍ଵିଷଃ ।  
ଦ୍ଵିଷନ୍ଧନଃ ଆବିବିଶୁଃ କୁତାନ୍ତରା  
ଶ୍ରୀଗ୍ରୀବାଦିଶ୍ଵରାମନାଥାଶ୍ରୀ ଇବ ॥  
ଦିଶାମଲୀକାଳକଭଜତାଂ ଗତ-  
ଶ୍ରୀବଧୁକର୍ତ୍ତମାଲପଲ୍ଲବଃ ।  
ଚକାର ସମ୍ମାଧରଧୂମସଞ୍ଚଯେ  
ମଲୀମସଃ ଶୁକ୍ଳତରଃ ନିଜଃ ସମଃ ॥  
ସରସ୍ଵତୀପାଣିମରୋଜମଞ୍ଚୁଟ-  
ଅମୃଷ୍ଟହୋମେ ଅମଶୀକରାନ୍ତସଃ ।  
ସଶୋଃ ଶୁଶ୍ରୀକୃତମଞ୍ଚବିଷ୍ଟପା-  
ତତଃ ଶୁତୋ ବାଣ ଇତି ବ୍ୟଜାୟତ ॥

অর্থাৎ অশেষগুণসম্পন্ন কুবের নামক এক ব্রাহ্মণ বাংস্যায়নবৎশে উৎপন্ন হইয়াছিলেন। ঐ ব্রাহ্মণ অস্তুত যাজিক ও নিরতিশয় পণ্ডিত ছিলেন, [ তাহার প্রশ়িত্য ও যাজিকতার বিষয় দ্বিতীয় ও তৃতীয় শ্লোকে বর্ণিত হইয়াছে ] সেই কুবের হইতে অর্থপতি জন্ম গ্রহণ করেন। এই মহাস্মারও প্রচুর পাণিতা ছিল। অর্থপতি কেবল পণ্ডিত ছিলেন এমত নহে, অতিশয় যাজিক ও বদ্যাঙ্গ ছিলেন। অর্থপতির অনেকগুলি পুত্র জন্মিয়া-ছিল, তন্মধ্যে চিত্রভাস্ম অতি ধীর ও গুণবান् হইয়া-ছিলেন। ৮,৯ শ্লোকদ্বয়োক্ত বিশেষগুণসম্পন্ন চিত্রভাস্ম যে তনয় জন্মে তাহার নাম বাণ ——

বাংস্যায়ন

[ গোত্র ]

কুবের

অর্থপতি ।

—————

চিত্রভাস্ম ।

বাণ ।

তৎপুত্র ॥

বাণভট্ট গ্রন্থমধ্যে এইমাত্র আপন পরিচয় দিয়া-  
ছেন ; ইহাতে আমরা কবি-বৃত্তান্ত বিশেষ কিছুই অব-  
গত হইতে পারিলাম না, কেবল তাহার পূর্ব পুরুষ-  
গণের নাম জানিতে পারিলাম । শারঙ্ঘদরপক্ষতির ষষ্ঠ  
অধ্যায়ের শেষে রাজশেখের হৃত এই স্নোকটি দৃষ্ট হয়  
যথা—

অহো প্রতাবো বাগ্দেব্যা মন্ত্রাতঙ্গ দিবাকরঃ ।

শ্রীহৰ্ষস্যাভবৎ সত্যাঃ সমো বাণ-ময়ুরযোঃ ।

এই স্নোকে মাতঙ্গ, দিবাকর, বাণ ও ময়ুরকে শ্রীহৰ্ষ-  
রাজের সত্য বলা হইয়াছে । বিলোচন কহেন, বাণ  
ও ময়ুর সমসাময়িক ; পরন্ত মাতঙ্গ ও দিবাকরের নাম  
অন্য কোন গ্রন্থে দেখিতে পাওয়া যায় না । পঞ্চিতবর  
হলসাহেব তাঁহাকে জৈনাচার্য মন্ত্রাতঙ্গ স্থান  
করিয়াছেন, এটি আমানিক হইতেও পারে ; কেন না  
মন্ত্রাতঙ্গ বাণভট্টের সমকালিক ইহা জৈন গ্রন্থেও দৃষ্ট  
হইয়া থাকে ; এক্ষণে এই তিনি জমের আশ্রয়দাতা  
শ্রীহৰ্ষ কোন স্থানের নৃপতি তাহাই জিজ্ঞাস্য হইতেছে ।

বাণভট্ট হৰ্ষচরিতপ্রণেতা । কানাকুজ্জাধিপতি হৰ্ষ-  
বর্জনের সহিত তাঁহার বাল-সথিতা ছিল ; এজন্য  
তিনি হৰ্ষচরিতে তাঁহার গুণাবলী বর্ণন করিয়াছেন ।  
হৰ্ষবর্জন ৬০৭ খ্রীষ্টাব্দ হইতে ৬৫০ খ্রীষ্টাব্দ পর্যন্ত

ରାଜ୍ୟ କରିଯାଇଲେନ କିନ୍ତୁ ଚୀନଦେଶୀର ଲେଖକ ମାତନ୍-  
ଲିନେର ମତାହୁସାରେ ତାହାର ୬୪୮ ଶ୍ରୀଷ୍ଟାଙ୍କେ ଯୁତୁ ହଇଯା-  
ଛିଲ । ଶ୍ରୀଷ୍ଟାଙ୍କ ଚୈନିକ ବୌଦ୍ଧ ପରିବାରକ ହିୟା ଓ ସିଯାଙ୍  
ହର୍ଷବର୍ଦ୍ଧନେର ରାଜ୍ୟଶାସନମସମୟେ କାନ୍ୟକୁଞ୍ଜେ ଗମନ କରିଯା-  
ଛିଲେନ । ଆବୁରିହାନ କହେନ, ଏହି ହର୍ଷବର୍ଦ୍ଧନକର୍ତ୍ତ୍ଵକ “ଶ୍ରୀହର୍ଷ  
ଅଙ୍କ” ପ୍ରଚଲିତ ହଇଯାଇଲ । ଏହି ଅଙ୍କ ୬୦୭ ହଇତେ ୧୧୦୦  
ଶ୍ରୀଷ୍ଟାଙ୍କ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କାନ୍ୟକୁଞ୍ଜ ଓ ମଥୁରାୟ ପ୍ରଚଲିତ ଛିଲ ।  
ଏହି ଶ୍ରୀହର୍ଷ କାନ୍ୟକୁଞ୍ଜାଧିପତି ହର୍ଷବର୍ଦ୍ଧନ ଏବଂ ଇନିଇ  
ହିୟା ଓ ସିଯାଙ୍କେର ହର୍ଷବର୍ଦ୍ଧନ ଶିଳାଦିତ୍ୟ । ବାଣଭଟ୍ଟ ତାହାର  
ପାର୍ଶ୍ଵ, ମୁତରାଂ ତିନି ଶ୍ରୀଷ୍ଟାଙ୍କ ସମ୍ପଦତାଙ୍କୀର ମଧ୍ୟେ ବର୍ତ୍ତମାନ  
ଛିଲେନ ।

ଭଜ୍ର ଏବଂ ନାରାୟଣ ବାଣଭଟ୍ଟେର ସହାଧ୍ୟାୟୀ । ତାହାର  
ଗଣପତି, ଅଧିପତି, ତାରାପତି, ଏବଂ ଶ୍ରାମଳ ନାମକ  
ପିତୃବ୍ୟ-ପୁଲ୍ଲ ଛିଲ । ତିନି କିଛୁ ଦିବସ ସର୍ପିଗ୍ରହ ଏବଂ  
ମଣିପୁରେ ବାସ କରିଯା କାନ୍ୟକୁଞ୍ଜ ଗମନ କରେନ । ବାଣଭଟ୍ଟ,  
ମୟୁରଭଟ୍ଟେର ଜୀମାତା । ଇହାଦିଗେର ଉଭୟଙ୍କେ  
ଏକଟି ଗଞ୍ଚ ପ୍ରଚଲିତ ଆଛେ । ମୟୁରଭଟ୍ଟ ଉଜ୍ଜ୍ଵଳି-ବାସୀ ।  
ତିନି ଏବଂ ବାଣଭଟ୍ଟ ଉଭୟେ ବୁଦ୍ଧ ଭୋଜେର ଆଶ୍ରମ ଗ୍ରହଣ  
କରିଯାଇଲେନ । ତାହାରୀ ଦୁଇ ଜନେଇ ସର୍ବଶାସ୍ତ୍ରଦର୍ଶୀ,  
ଏଜନ୍ୟ ପରମ୍ପରା ବିଦ୍ୟାବିଷୟେ ଜୀବ୍ୟ କରିତେନ । ଏକଦିନ  
ତାହାରୀ ବିଦ୍ୟା-ବିବାଦେ ଅବୃତ୍ତ ହିଲେ ରାଜ୍ୟ ତାହାଦିଗରେ

কাশীরে বিদ্যাপুরীক্ষার জন্য গমন করিতে আজ্ঞা করিলেন। রাজাজাহামসারে তাহারা কাশীরাভিমুখে যাত্রা করিয়া পথিমধ্যে ৫০০ শত বলীবর্দি অঙ্গভার বহন করিয়া যাইতেছে দেখিয়া পরিচালককে ঐ সকল গ্রন্থের নাম জিজ্ঞাসা করিলেন, তাহাতে সে কহিল এই ৫০০ শত বলীবর্দি “ও” শব্দের টীকা বহন করিয়া লইয়া যাইতেছে; এতৎশবণে তাহারা গমন করিতে করিতে কিরণ্দূরে দেখেন পুনরায় ২০০০ সহস্র বলীবর্দি “ও” শব্দের আর একখানি টীকা বহন করিয়া লইয়া যাইতেছে; তদর্শনে তাহারা আপনাদিগকে শত শত ধিক্কার দিয়া পরম্পরের গর্ব খর্ব করিলেন। তাহারা বিশ্রামশালার উভয়ে নিদ্রাগত হইলে, ময়ুরভট্ট সরন্ধতী কর্তৃক জাগরিত হইলেন। দেবী তাহার পাণ্ডিত্যের পরীক্ষা জন্য অশ্ব করিলেন “শতচন্দ্ৰং নভস্তলং” ময়ুর নিমেষমধ্যে তাহার পদ পূরণ করিয়া কহিলেন—

দামোদৱকরাঘাত-বিহুলীকৃতচেতসা।

দৃষ্টং চানুরমলেন শতচন্দ্ৰং নভস্তলম্॥

এইরপ সমস্যা পূরণ করিবামাত্র বাণ ছক্ষার করিয়া সগর্বে জঙ্গুটি কুটিল করতঃ ঐ সমস্যা ভিন্ন কবিতান পূরণ করিলেন। দেবী কহিলেন “তোমরা উভয়েই

সৎকবি এবং সুপণ্ডিত; কিন্তু বাগ তুমি গর্বে হৃষ্টার-ধনি করাতে পণ্ডিতোচিত কার্য কর নাই। তোমার গর্ব হ্রাস করিবার জন্য ‘ও’ শব্দের ব্যাখ্যা দেখাইলাম। এক্ষণে বিবেচনা করিয়া দেখ, উক্ত চীপ্পনীকার অপেক্ষা তুমি বিদ্যাবিষয়ে কতদুর হীন। এই তুলনার সমালোচনসময়ে তোমার বিদ্যাগোরব ধর্ম হইল; অতএব পণ্ডিতগণের বিদ্যার গর্ব করা সর্বতোভাবে অকর্তব্য।” সরস্বতীর বাক্য শ্রবণে উভয়ের চেতন হইল এবং সেই অবধি রাজনিকেতনে অত্যাগমন করিয়া শুধে বাস করিতে লাগিলেন।

একদিন বাণের স্ত্রীর সহিত বিবাদ ঘটিয়াছিল। তাঁহার স্ত্রীর অগ্রভূতাবশতঃ সমস্ত রাত্রেই প্রায় বাগ্বিতণ্ডি হইয়াছিল। মঘুরভট্ট তাঁহার কণ্ঠার কণ্ঠস্থর শুনিয়া হঠাতে গবাক্ষস্থারের নিকট গিয়া দেখিলেন, বাগ তাহার স্ত্রীর পদযুগল ধারণ করিয়া বার বার ক্ষমা আর্থনা করিতেছেন কিন্তু তাহাতেও কামিনীর ক্রোধের শাস্তি না হইয়া ছিল গুণ রূপ হইল এবং তিনি পদাঘাতে তাঁহাকে দূরে নিক্ষেপ করিলেন। বাগ অত্যন্ত দ্রৈণ ছিলেন, তিনি এতাদৃশ অপমানেও ছঁথিত না হইয়া নানাবিধি বিনয়বাক্যে ও শ্লোক দ্বারা স্তব করিতে লাগিলেন। মঘুরভট্ট গোপনে

এ সকল দেখিয়া এককালে ক্রোধে অধীর হইয়া তাঁহার কণ্ঠাকে ভৎসনা করিতে লাগিলেন। বাণের শ্রী পিতার কথায় কৃকা হইয়া তাঁহার অঙ্গে চর্কিত তাম্বুল নিক্ষেপ করিয়া কহিলেন “এই চর্কিত তাম্বুলের সঙ্গে তোমার অঙ্গে কুষ্ট নির্গত হউক।” অভাত হইবামাত্র ময়ুরভট্টের অঙ্গে কুষ্ট হইল। ময়ুরভট্ট রাজসভা ত্যাগ করিয়া রোগমুক্ত হইবার জন্য স্মর্য-দেবের মন্দিরে স্তুব আরম্ভ করিলেন এবং একান্তচিত্তে “জ্ঞানাতীভক্তোন্দৰমিব দধতঃ” ইত্যাদি শ্লোকে স্তুবারম্ভ করিলে, ষষ্ঠ শ্লোক—“শীর্ণ আণাঙ্গি পানিন্” ইত্যাদি পাঠ্যমাত্র ভগবান् অংশুমালী প্রসন্ন হইয়া তাঁহাকে কুষ্টরোগ হিতে নিযুক্ত করিলেন। এইরূপে স্মর্যশতক প্রস্তুত জন্ম হইল। এইরূপ অসার এবং অলৌকিক গচ্ছে প্রাচীন কবিদিগের জীবনব্রতান্ত পরিপূর্ণ, ইহা দুঃখের বিষয় সন্দেহ নাই।

বাণভট্ট বিঢ়াবিষয়ে ময়ুরভট্টের প্রতিদ্বন্দ্বী, ময়ুর-ভট্ট অলৌকিক ক্ষমতাপ্রভাবে রোগমুক্ত হইয়া রাজ-সভায় প্রত্যাগত হইলেন দেখিয়া তাঁহার হৃদয় ঈর্ষ্যায় জর্জরিত হইল। রাজা ময়ুরকে আদর করিতে লাগিলেন এবং সত্ত্বসদাগত তাঁহার প্রত্যাগমনে স্ফুর্খী হইলেন, ইহা দেখিয়া বাণভট্টের অসহ বোধ হইল।

তিনি এককালে ক্রোধে অধীর হইয়া স্বীয় হস্ত পদ  
অন্তর্দ্বারা খণ্ড করিয়া ফেলিয়া, কার্যমনোবাক্য চগুীকা-  
শতকে চগুী-স্তব করাতে ভগবতী প্রসন্না হইয়া  
তাঁহাকে পুনরায় হস্তপদবিশিষ্ট করিলেন। এই গল্প  
একজন জৈন টীকাকারের লিখিত, তাঁহার হিন্দুগণ্য-  
পেক্ষাও জৈনদিগের অলৌকিক ক্ষমতা ইহাই বর্ণন  
করা মুখ্য উদ্দেশ্য। এজন্য ময়ুর ও বাণভট্টের বিষয়  
লিখিয়াই তাঁহাদিগের সমকক্ষ এবং সমসাময়িক।  
জৈনাচার্য মনাতঙ্গ স্মরির বিষয়ে লিখিয়াছেন যে  
তিনি ইচ্ছামুসারে ৪৪টী লৌহ নিগড়ে আবক্ষ হইয়া  
৪৪টী “ভক্তামর স্তোত্র” শ্লোক প্রস্তুত করিয়া শৃঙ্খল-  
মুক্ত হইয়াছিলেন। মনাতঙ্গ স্মরি এই অলৌকিক  
ক্ষমতাপ্রভাবে বৃক্ষ ভোজকে জৈন ধর্মে দীক্ষিত  
করিয়াছিলেন। এগুলি যদিও গল্প কিন্তু ইহাতে এই  
সত্য প্রাপ্ত হওয়া যাইতেছে যে মনাতঙ্গ, ময়ুর, এবং  
বাণ, ইঁরা এক সময়ে এক রাজাৰ আশ্রমে বর্তমান  
ছিলেন। স্থর্যশতকের টীকাকার মধুমূহনও এইরূপ বাণ  
ও ময়ুরভট্ট সমষ্টি একটি গল্প লিখিয়াছেন কিন্তু  
তাহাতে মনাতঙ্গের উল্লেখ নাই।

মাধবাচার্যকৃত শঙ্করবিজয়ে দৃষ্ট হয় যে খণ্ডকার  
কবীল্ল শ্রীহর্ষ, বাণ, ময়ুর, উদয়নাচার্য এবং শঙ্করা-

ଚାର୍ଷ୍ୟ ଏକ ସମଯେ ବର୍ତ୍ତମାନ ଛିଲେନ । ତାହାତେ ଲିଖିତ ଆଛେ ବାଣ ଓ ମୟୁର ଅବଭ୍ୟାଦେଶବାସୀ ।

ବାଣଭଟ୍ ହର୍ଷଚରିତ, ଚଣ୍ଡୀକାଶତ, ଏବଂ କାଦମ୍ବରୀ ଗ୍ରହକର୍ତ୍ତା । ହର୍ଷଚରିତେ ଶ୍ରୀହରାଜେର ବିବରଣ ବିବ୍ରତ ହଇଯାଛେ । ଇହାର ଶଙ୍କରଭଟ୍ଟକୁ ଟୀକା ଆଛେ କିନ୍ତୁ ତାହା ସୁପ୍ରାପା ନହେ । ମାର୍କଣ୍ଡେଇ ପୁରାଣାନ୍ତର୍ଗତ ଦେବୀ-ମାହାତ୍ମ୍ୟ ହଇତେ ଚଣ୍ଡୀକାଶତକ ବିରଚିତ । ଉହା ଆଦ୍ୟ-ପାଞ୍ଚ ଶାର୍ଦ୍ଦୂଲବିକ୍ରୌଦ୍ଧିତଚନ୍ଦ୍ର ଗ୍ରଥିତ । ସରସ୍ଵତୀକଠା-ଭରଣେ ଲିଖିତ ଆଛେ ବାଣଭଟ୍ ପଞ୍ଚ ଅପେକ୍ଷା ଗତ୍ତ ଲିଖିତେ ବିଶେଷ ପାରଦଶୀ ଛିଲେନ । କାଦମ୍ବରୀ ତ୍ଥାର ଉତ୍କଳ ଗତ୍ତ କାବ୍ୟ । କବି ଇହାର ପ୍ରାରମ୍ଭ ଶ୍ଳୋକେ ଲିଖିଯାଛେ “ଦିଜଶ୍ରେଷ୍ଠ ମହାତ୍ମା ବାଣ ଶ୍ରୀର ଅକୁଣ୍ଠିତ ବୁଦ୍ଧି ଦ୍ଵାରା ଏହି କଥାଗ୍ରହ ନିର୍ମାଣ କରିତେହେନ ।” \* ଏ ଗର୍ବୋତ୍ସବ ତ୍ଥାର ନିତାନ୍ତ ଅର୍ଥଶୂନ୍ୟ ହୟ ନାହିଁ । ସଂକ୍ଷିତ ଭାଷାର ଦଶକୁମାର-ଚରିତ, ବାସବଦତ୍ତ ଏବଂ କାଦମ୍ବରୀ, ଏହି ତିନିଥାନି ଅମିନ୍ଦ ଗଦ୍ୟ କାବ୍ୟ । ତାହାର ମଧ୍ୟେ କାଦମ୍ବରୀ ସର୍ବୋତ୍କଳେ । କୁମାରଭାଗବୀଯ, ଚମ୍ପୁଭାରତ, ଚନ୍ଦ୍ରଶେଖର-

\* ଦିଜେନ୍-ତେନାକ୍ଷତକର୍ତ୍ତକୋର୍ଟ୍ୟା

ମହାମନୋମୋହମଲୀମସାନ୍ଧ୍ୟା ।

ଅଲକ୍ଷ ବୈଦକ୍ଷ୍ୟ ବିଲାସମୁଦ୍ର୍ୟା ।

ଧିରା ନିବନ୍ଧେୟମତିଦୟା କଥା ।

চেতোবিলাস-চম্পু প্রভৃতির গঢ় রচনা কাদম্বরীর রচনার নিকট কোন গুণেই সমকক্ষ লক্ষিত হয় না। দীর্ঘ সমাসঘটিত বাক্য প্রয়োগ করাতে অস্ত্রধানির রচনা স্থানে স্থানে কিঞ্চিং নৌরস হইয়াছে। সংকৃত ভাষায় একখানি কাদম্বরী-কথাসার নামক কাব্য অস্ত্র আছে। উহা আট সর্গে বিভক্ত এবং উপন্যাসভাগ অবিকল বাণভট্টকৃত কাদম্বরী হইতে গৃহীত।

সম্প্রতি বাণভট্টকৃত পার্বতী-পরিণয় নামক একখানি স্কুল নাটক প্রকাশিত হইয়াছে; উহা কাদম্বরী অস্ত্রকর্তার লেখনীপ্রস্তুত কি না, তাহা প্রকৃতকপে নির্ণয় করা সুকঠিন। কোন অলঙ্কারঅস্ত্রমধ্যে পার্বতী-পরিণয়ের নামোন্নেন্দ দেখিতে পাই না কিন্তু ইহার প্রস্তাবনার শ্লোকের সহিত কাদম্বরী-অস্ত্রকর্তার পরিচয়ের ঐক্য আছে যথা—

অস্তি কবি সার্বভৌমো বাংশ্যান্বয়জলধিসন্তবো বাণঃ।

নৃতাতি যদ্রসন্মায়ং বেধোমুখলাসিকা বাণী ॥

ইহাতেও স্পষ্ট বাংশ্যান্বয়নবংশোন্দব বলা হইয়াছে। রচনাদৃষ্টে নাটকখানি কাদম্বরী-প্রণেতার লিখিত বলিয়া অতীয়মান হয় না। ইহাতে অস্ত্রকার কিছুই কবিত্ব প্রকাশ করিতে পারেন নাই এবং ইহার অধিকাংশ ভাব কালিদাসের কুমারসন্তব হইতে গৃহীত

এবং কোন কোন কবিতার কুমারসভাবের কবিতার  
সহিত বিলক্ষণ সৌসাদৃশ্য আছে। এই নাটক পাঁচ অঙ্কে  
সম্পূর্ণ।

---

---

# জৈন-ধর্ম।

---

The Jina or 'conquering saint,' who, having conquered all worldly desires, declares the true knowledge of the Tattvas, is with Jainas what the Buddha or 'perfectly enlightened sain' is with Buddhists.

MONIER WILLIAMS.

---



# ଜୈନ ଧର୍ମ ।

—○—○—○—

ବୌଦ୍ଧ-ଧର୍ମର ଅବସାନେଇ ଜୈନଧର୍ମର ସମୁନ୍ନତି । ଶାକ-  
ସିଂହେର ଉପଦେଶମାଲ୍ୟ ଅମାଧାରଣ ଚିନ୍ତାଶୀଳ ଧର୍ମପାରି-  
ଆଜକଗଣ ଗ୍ରହଣ କରିଯା ତତ୍କାଳୀନ ଭୂମଣ୍ଡଲେର ସ୍ଵମନ୍ୟ  
ଜନପଦେ ଅଭିନବ ଧର୍ମର ମୁଖ୍ୟ ବାରି ସିଂଘନ କରତ  
ବୌଦ୍ଧଧର୍ମର ଉତ୍ସ ଚତୁର୍ଦ୍ଦିଗେ ଉନ୍ନୃତ କରିଯା ଦିଯାଛିଲେନ ।  
ଧର୍ମର ନାନା ମତଭେଦ ଉପଚ୍ଛିତ ହିଲେଇ ମହା ବିପ୍ଲବ  
ଘଟିଯା ଥାକେ, ବୌଦ୍ଧଧର୍ମର ତାହାଇ ଘଟିଲ ଏବଂ କ୍ରମେ  
ଭାରତବର୍ଷେ ଉହା ହୀନପ୍ରଭା ଧାରଣ କରିଲ । ଏଇ ଅବ-  
ସରେ ଜୈନଧର୍ମ ଶନୈଃ ଶନୈଃ ପାଦବିକ୍ଷେପ କରିତେ କରିତେ  
ମହାଜନେର ଧର୍ମ ହିଯା ଉଠିଲ । ସଦ୍ବିଦ୍ୱାନ୍‌ଗଣ ଆଚାର୍ଧୋର  
ଉପଦେଶ ମୂଲଭିତ୍ତିକ୍ରମପ ଗ୍ରହଣ କରିଯା ଜୈନଧର୍ମର ନାନା  
ଗ୍ରହଣ ରଚନାଯ ପ୍ରକାଶ କରିଲେନ ଏବଂ କ୍ରମେଇ ଧର୍ମର ସମୁନ୍ନତି  
ହିତେ ଚଲିଲ । ବୌଦ୍ଧଧର୍ମର ଭାବ ଜୈନଧର୍ମ ପ୍ରଗାଢ଼ କରିବା-  
ପ୍ରତ୍ୱତ ନହେ, ଅତରାଂ ଇହା ଭାରତବର୍ଷ ଭିନ୍ନ ଅନ୍ୟ ଦେଶେ  
ଆଦୃତ ହୟ ନାହିଁ । ବୌଦ୍ଧଧର୍ମର ଛାଯା ଲଇଯା ଇହା ନିର୍ମିତ

এবং বৌদ্ধধর্মের নীতিমালা ইহাতে গৃহীত হইয়াছে তথাপি উহার মূলপত্রন সারাহীন্য এবং নিষ্ঠেজঃ। জৈনধর্ম, হিন্দু ও বৌদ্ধধর্মের মধ্যবর্তী ধর্ম, ইহাতে পৌত্রলিক উপাসনার অঙ্গপ্রত্যঙ্গ কিছুমাত্র পরিত্যক্ত হয় নাই; এজন্য ইহার অভিনবত্ব কিছুই নাই বলিলেই হয়। সংক্ষত এবং আকৃত ভাষায় জৈনগ্রন্থসকল রচিত হইয়াছে। প্রথম স্তুতি গ্রন্থ; ইহাতে ধর্মসমন্বয়ীয় শুভ কথা সমুদয় জাত হওয়া যায়; তাহার মধ্যে কল্পস্তুত, দশবৈকালিক স্তুতি, ক্ষেত্রসমাপ্ত স্তুতি, চতুর্বিংশতি স্তুতি, নবতত্ত্ব স্তুতি, প্রতিক্রমণ স্তুতি, সংগ্রহনী স্তুতি, স্মরণ স্তুতি ও পক্ষীস্তুতি অতি প্রসিদ্ধ। ইহা ভিন্ন একবিংশতি স্থান, উপদেশমালা, বাল-বিবোধ, উপাধানবিধি, প্রশ্নাত্ত্ব রত্নমালা, আত্মামুশাসন, আরাধনাপ্রকার অভূতি জানকাণ্ডের বহুবিধি গ্রন্থ আছে। শান্তিজিনস্তব, বৃহৎশান্তিস্তব, মহাবীরস্তব, ঋষতস্তব, পার্ব্বনাথস্তব, কল্যাণমন্দিরস্তোত্র অভূতি স্তবগ্রন্থ। পুরাণ অনেকগুলি এবং মেগুলি হিন্দুদিগের পুরাণের প্রণালীতে রচিত; তাহার মধ্যে একগে পদ্মপুরাণ, মহাবীরচরিত নেমিরাজধর্মিচরিত, চিত্রসেনচরিত, যুগাবতী-চরিত, গজসিংহচরিত, সাধুচরিত অভূতি স্তুপ্রাপ্য। অধিকাংশ জৈন গ্রন্থ আকৃত ভাষার রচিত। বৌদ্ধধর্মের

ন্যায় সাধারণের বোধাধিকারার্থ প্রসিদ্ধ জৈন গ্রন্থ-  
নিচয় এই ভাষায় রচিত হইয়াছে এবং পশ্চিতগণের  
জন্য কতিপয় প্রসিদ্ধ গ্রন্থের টীকা ও সংস্কৃত ভাষায়  
আছে। সুপ্রসিদ্ধ জৈন কোষকার হেমচন্দ্র প্রাকৃত  
ভাষায় গ্রন্থ রচনা করিয়া সংস্কৃত ভাষায় তাহার  
টীকার্ণী লিখিয়া দিয়াছেন। জৈনদিগের গ্রন্থ মধ্যে  
কল্পস্মৃতি অতীব আদরণীয়। এই গ্রন্থ মহাবীরের পর-  
লোক গমনের ৯৮০ বৎসর পর অর্থাৎ ৪১১ খ্রীষ্টাব্দে  
রচিত হয়, কিন্তু কেহ কেহ অনুমান করেন যে উহা  
৬৩২ খ্রীষ্টাব্দে রচিত হইয়াছিল। গ্রন্থকার ভদ্রবহু গুজ-  
রাট-নিবাসী, তিনি খ্রবসনের রাজ্যশাসন সময়ে  
বর্তমান ছিলেন, ইহাতে শ্রীভিন্নসন সাহেব অনুমান  
করেন, তিনি চারিশত খ্রীষ্টাব্দের লোক। কল্পস্মৃতের  
চারিখণ্ডনি টীকা পঞ্চদশ হইতে সপ্তদশ খ্রীষ্টাব্দ মধ্যে  
রচিত। যশোবিজয়কৃত সংস্কৃত টীকা অতি বিশদ।  
দেবীচন্দ্র কল্পস্মৃতের গুজরাটী অনুবাদ করিবার সময়  
জ্ঞানবিমল ও সময়-সূন্দর নামক টীকাদ্বয় ব্যবহার করি-  
য়াছিলেন। ভাদ্র মাসের অষ্ট দিবস জৈনাচার্যগণ  
প্রসিদ্ধ জৈনগ্রন্থ সকল অধ্যয়ন করেন, তাহার মধ্যে  
পঞ্চদিবস কেবল কল্পস্মৃতি পাঠ করিয়া থাকেন। কল্প-  
স্মৃতে লিখিত আছে, যেমন বিশ্বমধ্যে অর্হতের ন্যায়

পরম দেবতা ও মুক্তির ন্যায় পরম পদ আর নাই,  
(নাহ্তঃ পরমো দেবো ন মুক্তেঃ পরমং পদং) তজপ  
আকল্প স্বত্রের ন্যায় ভূমগলে ধর্মগ্রন্থ আর বর্তমান  
নাই। কপ্পমৃত্ত সর্বগ্রন্থের শিরোরত্নমূর্তি। এই  
কপ্পমৃত্তমের আবীরচরিত্র বীজ, আপার্ণচরিত্র অঙ্গুর,  
আশ্চর্যভচরিত্র বৃক্ষমূল এবং শাখা, আনেমিচরিত্র বৃন্ত,  
স্থবিরাবলী মুকুল, সমাচারিজ্ঞান সুগন্ধ, এবং মোক্ষ  
ইহার ফল; অধিক কি ইহার অধ্যয়নে জীব জরা  
মরণ প্রভৃতি সাংসারিক কষ্ট হইতে মুক্ত হইয়। মোক্ষ-  
মার্গে গমন করে। এইরূপ কপ্পমৃত্তসম্বন্ধে অনেক  
ফলশৃঙ্খি আছে, তাহা সংকলন করিতে হইলে প্রস্তাব-  
বাল্লয় হইয়। উচ্চ। ভদ্রবহু এই গ্রন্থ দশ শত স্তুত  
অষ্টমাধ্যায় এবং প্রত্যাখ্যান হইতে সংকলন করেন।  
কপ্পমৃত্ত তিনি ভাগে বিভক্ত; যথা, প্রথম পরিচ্ছেদে  
প্রথম হইতে শেষ জিনচরিত কথা, দ্বিতীয় পরিচ্ছেদে  
স্থবিরাবলী বর্ণন, এবং তৃতীয় পরিচ্ছেদে সমাচারী  
স্থত্র ব্যাখ্যান। আমরা কপ্পমৃত্ত হইতে এই প্রস্তাবে  
অনেক প্রমাণ উদ্ভৃত করিলাম।

মহাবীর কর্তৃক জৈন ধর্ম প্রচারিত হয়। ইনি জৈন-  
দিগের চতুর্ভিংশতি তীর্থঙ্কর;\* এজন্য হেমচন্দ্রের মতে

\* “তৌর্যতে সংসারসমুদ্রাদমেনোতি তৌর্যৎ, তৎ করোতৌতি তৌর্য-  
করঃ” হেমচন্দ্রটিক।

ইছার অপর নাম অন্তিম জিন। মহাবীরচরিত অনুসারে ইনিই প্রথমে শক্রমন্দিনের রাজ্যশাসনকালে বিজয় নগরের একটী গ্রামে নন্দসার নামে প্রধান গ্রাম্য লোক ছিলেন। তাহার পুণ্যকর্ম জন্ম মাঝামর মভূষ্য দেহ পরিত্যক্ত হইলেই সৌধর্ম নামক স্বর্গলোকে গমন করিয়া বহুকাল পরে প্রথম তীর্থঙ্কর ঋষত দেবের পৌত্র মরীচি নামে ভূমগ্নলে জন্ম পরিগ্রহণ করত ব্রহ্মলোকে গমন করিলেন। তৎপরে কয়েকবার বিলাসপ্রিয় ব্রাহ্মণ হইয়া জন্মগ্রহণ করত ক্রমে কয়েক লক্ষ বৎসর জৈন স্বর্গে বাস করিয়া অবশেষে রাজগৃহের মৃপতি বিশ্বভূত নামে ধরামগ্নলে অবতীর্ণ হইয়া-ছিলেন। তাহার পরে ক্রমান্বয়ে ত্রিপৃষ্ঠ, চক্রবর্তী, প্রিয়মিত্র এবং ত্রিতীয়বার সন্তানধর্মরত নন্দন নামে জন্মগ্রহণ করেন। নন্দনের হৃত আজ্ঞা কুন্দ গ্রামের কোদলবংশোন্তব ঋষত্বদত্ত নামক ব্রাহ্মণের সহধর্মী দেবনন্দীর গর্ভে প্রবেশ করিলে, তিনি এক অপূর্ব স্বপ্ন দেখিতে পাইলেন। এই স্বপ্নে তিনি ইন্দৌ, বৃষ, সিংহ, লক্ষণী, পুষ্পমালা, চন্দ, স্রষ্টা, সৈনিক, কুন্ত, পদ্ম-শোভিত সরোবর, সাগর, ঋষ্যাঞ্চল, মুক্তাবলী এবং নিধুর্ম পাবক দেখিতে পাইলেন, যথা।—

গয়, বসহ, সীহ, অভিসেয়, দাম, সসি, দিনঘৱং,

জহং, কুষ্ট, পউমসর, সাগর, বিমান, ভবন, রঘুঞ্জয়,  
সিহিচ।

জলঙ্কাৰবৎশোভু দেবমন্দী এই স্থপত্তি অতীব  
চিন্তাকুলচিত্তে শ্বামীৰ নিকট সমুদয় বিজ্ঞাপন করি-  
লেন। ঋষভদত্ত তপস্থী, জ্ঞানবান्, তিনি যোগবলে  
স্থপনবিবরণ সমুদয় জ্ঞাত হইয়া প্রৌতিঅফুল্লচিত্তে ব্রাহ্ম-  
ণীকে কহিলেন, তোমার গভৰ্ত্ত এবারে এক মহাপূরুষ  
জ্ঞানাশঙ্ক করিবেন; তিনি রূপে শশধরের আয় এবং  
বুদ্ধিতে বৃহস্পতিতুল্য। সেই বালক যৌবন প্রাণ হইলে  
খৃ, যজুং, সাম, অথর্ব, এই বেদচতুষ্টয় এবং ইতিহাস,  
পুরাণ (ইহাও বেদেৱ অংশবিশেষ) নিষণ্ট (বৈদিক শব্দ  
সংগ্ৰহ) শিক্ষাকল্প প্রভৃতি বেদাঙ্গনিচয়েৱ আৱক ও  
ধাৰণক্ষম হইবেন। পূৰ্বোক্ত ষড়ঙ্গ বিশেষজ্ঞপে অবগত  
হইবেন। ষষ্ঠিতন্ত্র কাপিল শাস্ত্রে (অর্থাৎ ষষ্ঠি পন্থা  
সাংখ্য দর্শনে) পশ্চিত হইবেন। গণিতশাস্ত্রে কুশল  
হইবেন। যজ্ঞবিদ্যায়, ব্যাকুলণবিদ্যায়, ছন্দঃশাস্ত্রে,  
জ্যোতিঃশাস্ত্রে, এবং ব্রাহ্মণবাক্যে (বেদভাগবিশেষ)  
সন্ন্যাসশাস্ত্রে অতিশয় নিপুণ হইবেন।\* এতজ্ঞবণে

---

\* জুবন গমনুপ্যাতে। রিউৰেয়। জউৰেয়। সামবেয়। অথর্বণ-  
বেয়। ইতিহাস পঞ্চমাংশ; নিষৎচুচ্ছটনং। সঙ্গেবৎ গগনং। চউক্র  
বেশ্বানং। সারই। বারই। ধাৰই। সউৎগবী। সট্টি তন্ত্র বিসাৱই।

ত্রাক্ষণীর আৰ আনন্দেৱ সীমা রহিল ন। কিন্তু দেবলীলা মহুয়োৱ বোধগম্য নহে। দেবরাজ মহেন্দ্র দেখিলেন, পুৰূ পৰম্পৰা অহিত, চক্ৰবৰ্ণী এবং বাঞ্ছদেবেৱ জয়, ইক্ষ্বাকু এবং হরিবংশ মধ্যে হইৱাছে। তাহাতে এপৰকাৰ দৱিত্ত্ব ত্রাক্ষণেৱ গৃহে তীর্থক্ষেত্ৰেৱ জয়গ্ৰহণ অতীব লজ্জাকৰ ; এজন্ত মায়াবলে দেবনন্দীৱ গৰ্ভ হইতে শেষ তীর্থক্ষেত্ৰকে ভাৱত ক্ষেত্ৰেৱ রাবণ নগৰেৱ অধীন্তৰ কাশ্যপ বৎশোন্দৰ সিদ্ধার্থ নৃপতিৰ রাজ্ঞী ত্ৰিশলাৰ গড়ে সঞ্চালন কৱিলেন। পুত্ৰপ্ৰসবে রাজ্ঞী ত্ৰিশলাৰ আনন্দেৱ সীমা রহিল ন। স্বৰ্গে বিজ্ঞাধৰীগণ পুল্পবৰ্ষণ কৱিতে লাগিলেন, বিশ্বমধো স্থাবৰ জন্ম আনন্দে পুলকিত হইল। নৃপতি পুন্তেৱ নাম বৰ্জন মান রাখিলেন এবং শক্র তাহার দেবতা ও মহুয়োৱ উপৰ কৰ্তৃত জন্ত তাহার মহাবীৰ আখ্যা প্ৰদান কৱিলেন।

মহাবীৰ বয়ঃপ্রাপ্ত হইলে সমৰবীৰ নৃপতিৰ কণ্ঠা ঘশোদার পাণিপীড়ন কৱিলেন। এই উদ্বাহেৱ অপ্রকাল পৱেই তাহার প্ৰিয়দৰ্শনা নামী একটী কণ্ঠা

সিখালে। সিখাকপ্যে। বাগৱণে। ছচ্ছে। নিৰুত্তে। জীই সামৱণে। অণসুয়। বৎভৱ এসু। পৱিবাৱত্তসু। সুপৱি নিৰিটটিএ। আবিত্বিস্মই॥

জ্ঞানিল। কুমার জামলি এই কন্যার পাণিগ্রহণ করেন। ইতিমধ্যে মহাবীরের পিতামাতার মৃত্যু হইল; ইহাতে তিনি সৎসার অনিতা ও ক্ষণতঙ্গুর হিঁড় করিয়া, তাঁহার জ্যেষ্ঠ ভাতা নব্বিবর্দ্ধনকে রাজাভার প্রদান করতঃ যতিথর্ঘ গ্রহণ করিলেন। ক্রমাগত ছয় বৎসর ইন্দ্ৰিয়-সংযম দ্বাৰা তিনি জিনত্ব প্রাপ্ত হইলেন।

তাঁহার বহু দৰ্শনে ক্রমে জ্ঞানের উন্নতি হইতে লাগিল এবং ৬ বৎসর কাল ঘোগাভ্যাসে নিযুক্ত থাকিলেন। সিদ্ধার্থ নামক যক্ষ গোপনে তাঁহার সহায় হইয়া বুদ্ধিমত্তির উন্নতি করিতে লাগিলেন। রাজগৃহের নলন্দ নামক গ্রামে মহাবীরের গোশল নামক নৌচকুলোড়ৰ এক শিষ্য হইল। এব্যক্তির আচার ব্যবহারে পুরীৰ অনেক লোকেৱ সহিত বিবাদ ঘটিত। একদা পার্শ্বনাথ জ্ঞানের মতাবলম্বী বৰ্দ্ধন স্তুতিৰ শিষ্যগণেৱ সহিত বসন পরিধানসম্বন্ধে বিবাদ ঘটিল। গোশল মহাবীরেৱ মতাবলম্বী দিগন্ধিৱ, তিনি পার্শ্বনাথেৱ মতাবলম্বী প্রেতাত্মৰ জৈবগণকে তাড়না কৰাতে, তাহারা কহিল, “নি গ্ৰহ্ণাঃ পার্শ্বশিষ্যাঃ বয়ং” তাঁহাতে গোশল অত্যুক্তৰ কৰিল—

“কথন্ত যুয়ং নি গ্ৰহ্ণাঃ বন্ধাদিগ্রহ্মধারিণঃ।

কেবলং জীবিকাহেতোৱিয়ং পাষণ্ডকপ্নাঃ॥

ବସ୍ତ୍ରାଦିସଙ୍ଗରହିତା ନିରପେକ୍ଷା ବପୁଷ୍ୟାପି ।

ଧର୍ମାଚାର୍ଯ୍ୟୋ ହି ଯାଦୃଜ୍ଞେ ନିଗ୍ରେଁଷ୍ଟା ସ୍ତାଦୃଶ୍ୟଃ ଥଲୁ ॥”\*

ମହାବୀର ଏହିରୂପ ସମିଷ୍ୟ ଓ ବୃସର ମଗଧେ ଓ ଅଯୋଧ୍ୟାଯା  
ପରିଭ୍ରମଣ କରିତେ ଲାଗିଲେନ । ବଜ୍ରଭୂମି, ସୁର୍କ୍ଷିତ୍ବମି  
ଏବଂ ଲାଟ ବା ଲାଡ ଦେଶୀୟ ଗୋଦଗଣ ତାହାର ପ୍ରତି  
ଅତ୍ୟନ୍ତ ଉତ୍ସ୍ପୀଡନ କରିଯାଛିଲ, ତାହାତେ ତିନି କିଛୁମାତ୍ର  
କୁରୁଚିତ୍ ହେଯେନ ନାହିଁ । ଏ ସମୟ ତାହାର ଏକ ଶିଥ୍ୟ  
(ତେଜଃ ଲେଖ) ଯୋଗଶିଳ୍ପୀ କରିଯା, ସ୍ଵର୍ଗ ଜିନତ୍ବ + ଆଶ  
ହଇରାହେ ବିବେଚନାୟ ତାହାକେ ପରିତାଗ କରିଯାଛିଲ  
କିନ୍ତୁ ଦେବରାଜ ଇନ୍ଦ୍ରେର କୃପାୟ କେହି ପୂର୍ଣ୍ଣମୋରଥ ହୟ  
ନାହିଁ । ତିନି କୌଶାସ୍ତ୍ରିତେ ଗମନ କରିଲେ ନୃପତି ଶତା-  
ବୀକ ତାହାର ବିଶେଷ ଆଦର କରିଯାଛିଲେନ । ଏହି ସମୟ  
ଦ୍ୱାଦଶ ବର୍ଷ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଉପବାସାଦି ଶାରୀରିକ କଷ୍ଟ ଶ୍ରୀକାର  
କରିଯା ମିଳି ହିଲେନ । ତାହାର ବୈଶାଖ ମାସେ ଋଜୁ-

\* ଆୟରା ତଗବାନ୍ ପାର୍ବତୀଥର ଶିମ୍ୟ, ଆୟରା ନିଗ୍ରେଁଷ୍ଟ ଅର୍ଥାଏ କୋନ  
ବନ୍ଧୁନ ଆମାଦେର ନାହିଁ । ତତ୍ତ୍ଵତରେ ଗୋଶଳ କହିଲ “ତୋମାଦେର କୋନ ଓ  
ବନ୍ଧୁନ ନାହିଁ ଏ କେମନ କଥା ? ବିଲକ୍ଷଣ ବନ୍ଦ୍ରଗ୍ରେସ୍ ଦେଖିତେଛି । ହାହ ! ହାହ !  
କୋନ ପାଷଣ ବ୍ୟକ୍ତି ଏହି କଷମା କେବଳ ଜୀବକ । ନିର୍ବାହେର ଜନ୍ୟାଇ କରି-  
ବାହେ ସନ୍ଦେହ ନାହିଁ । ଆମାଦେର ଧର୍ମାଚାର୍ଯ୍ୟ ସେମନ ବାହୁ ଶରୀରେ ବସ୍ତ୍ରାଦି-  
ସଙ୍ଗରହିତ, ତେମନି ଅନ୍ତରେଓ ସଙ୍ଗରହିତ । ଆମାଦେର ଅନ୍ତର୍ବହିଃ କୋଥାଓ  
ବନ୍ଧୁନ ଅପେକ୍ଷା କରେ ନା ।

+ ଅସତି ରାଗହେଷ ମୋହାନିତି ଜିନଃ । ହେମଚନ୍ଦ୍ରଟୀକା ॥

পালিকা অদীতীরস্থ শালবনক্ষমূলে জপ করিতে করিতে কেবলীজ্ঞান লাভ হইল। এই জ্ঞানই জৈন ধর্মের চরম সীমা। এক্ষণে মহাবীর জিনপদবাচা হইলেন। ইন্দ্রাদি দেবগণ তাঁহার স্তুত করিতে লাগিলেন এবং অসংখ্য শিষ্য তাঁহার উপদেশে মুক্ত হইল। তিনি অপাপ পুরীতে গমন করিয়া জীবনের মোক্ষ উদ্দেশ্য সম্বন্ধে বিবিধ বক্তৃতা করত মগধের অনেক ব্রাহ্মণকে শিষ্য করিলেন। মহাবীরের জ্ঞানের ইয়ত্না রহিল না, তিনি মুক্তিপ্রদ পরম পদ আশ্চর্য হইয়া সুধ, দ্রঃখ, স্বাধীনতা, সাংসারিক জ্ঞান হইতে “সিদ্ধ বুদ্ধে মুত্তে অন্তগতে পরিনিরুট্ট সর্বদুঃখপঃহিণে” “অর্থাৎ সর্ব সন্তাপাভাবাঃ” সর্ব সন্তাপ হইতে মুক্তি লাভ করিয়া অগার্হ আনন্দ উপভোগ করিতে লাগিলেন, “যথা অণ্ণতে অণুত্তরে নিরুধাই নিরাবরণে কসিনে কেবল বরণানন্দ সন্মা সমুপ্য়ন্নে।”

মহাবীরের চতুর্দশ শিষ্য সর্বপ্রধান। তাঁহারা যদি ও জিন নহেন, তথাপি জিন-তুল্য মহা পঞ্চিত। যথা,— “অজিনাণং জিনসংকাসং সর্বাখর সন্নি পাইন” (অজিনা অপি জিনসদৃশাঃ সর্বাক্ষরসমুহজ্ঞাতারঃ।)

মগধের গোতমবংশীয় বস্তুত্ত্বের ইন্দ্রভূতি, অগ্নিভূতি এবং বাযুভূতি নামক তিনি পুত্র। হেমচন্দ্র ইহাদিগের

সকলকে গৌতম আঁখ্যা প্রদান করিয়াছেন।\* বাস্তু, সুধর্ম, মন্দিত, মৌর্যপুত্র, অকম্পিত, অচলভাতা, মৈত্রেয়, মহাবীরের একাদশ শিষ্য গণধর নামে খ্যাত। এই সকল আচার্য দ্বারা জৈন ধর্মের সমূহ উন্নতি হইয়াছিল। মহাবীর সমানিক এবং ঔগিক নামক কৌশাস্তী এবং রাজগৃহের নৃপত্বকে জৈনমতাবলস্তী করিয়াছিলেন। জৈনগ্রন্থে দৃষ্ট হয়, মহাবীর ভবিষ্যত্বাণীস্মরণ কহিয়া-ছিলেন, কুমারপাল জন্মগ্রহণ করিয়া ধর্মের উন্নতি করিবেন; এতৎসম্বন্ধে শতঙ্গে মাহাত্ম্যে এই মাত্র লিখিত আছে যথা—

“ততঃ কুমারপালস্ত বাহড়ো বস্ত্রপালবিঃ ।

সমায়াত্মা ভবিষ্যত্বি শাসনেইশ্বিন্ত প্রতাবকাঃ॥”

মহাবীর বহুশিষ্য সমভিব্যাহারে অপাপ পুরীতে প্রত্যাগমন করিলেন। সে সময় তাঁহার সঙ্গে চতুর্দশ সহস্র সালু, ৩৬০০০ সহস্র সালী, চতুর্দশ পূর্বশাস্ত্রে +

\* ইন্দ্র ভূতিরঞ্জিভূতিকৰ্মায়ভূতিক্ষ গোতমঃ।

+ সুত্রিতানি গণধরে রঞ্জেভ্যঃ পূর্বমেব যৎ। পূর্বানৌভ্যভিধীয়স্তে তেবৈতানি চতুর্দশ। ইতি মহাবীরচরিতম্। জৈনদিগের অঙ্গ শাস্ত্রের পুর্বে গণধরেরা যাহা প্রণয়ন করিয়াছিলেন, তাহাকে পূর্বাঙ্গ বা পূর্ব-তন্ত্র বলে। পূর্ব নামক শাস্ত্র চতুর্দশ সংখ্যায় বিভক্ত।

পণ্ডিত, ৩০০ শত আমগ, ১৩০০ শত অবধি জ্ঞানী, \* ৭০০  
শত কেবলী, † ৫০০ শত মনোবিঃ ৪০০ শত বাদী, এক-  
লক্ষ উনষ্টিমহস্ত আবক, এবং এই সংখ্যার দ্বিগুণ  
আবিকা, এবং গোতম ও সুধর্ম্ম নামক দুইজন গণধর  
সঙ্গে ছিল। মহাবীর এই সকল প্রগাঢ়চিন্তাশীল শিষ্য-  
গণের মধ্যে থাকিয়। ৭২ বৎসর বয়সে নির্বাণ প্রাপ্ত  
হইলেন। পার্শ্বনাথের ২৫০ শত বৎসর পরে মহাবীরের  
মৃত্যু হয়। ইউরোপীয় পুরাবিগণের মতানুসারে শেষ  
তীর্থঙ্করের খৃষ্ট জন্মাইবার ৫৬৯ বৎসর পূর্বে মৃত্যু  
হইয়াছিল।

মহাবীর চতুর্বিংশতি জিন। তাঁহার পূর্বে ঋষত,  
অজিত, সন্তব, অভিনন্দন, সুমতি, পদ্মপ্রভা, সুপর্ণ,  
চন্দ্রপ্রভা, পুষ্পদন্ত, শীতলা, শ্রেয়ংস, বামপুজা, বিমলা,  
অনন্ত, ধর্ম, শান্তি, কুন্ত, অরা, মালি, সুত্রত, নাম, নেমি,  
ও পার্শ্ব নামক তীর্থঙ্কর বর্তমান ছিলেন। ইহাদিগের  
মধ্যে পার্শ্বনাথের মত ভারতবর্ষের সর্বস্থানে প্রচ-

\* “অসম্যকুদর্শমান্দি গুণজনিতক্ষয়োপশম নিমিত্তমবিচ্ছেব বিষয়ঃ  
জ্ঞানমৰ্বাধিঃ।” ইতি জৈনসূত্রবিবরণম্। ভগাদিদোষ নিরতির নিমিত্ত  
অবিচ্ছেব (ধারাবাহী) বিষয়ক জ্ঞানকে অবধি জ্ঞান বলে।

† সর্বথাবরণবিলয়ে চেতনস্থন্ত আবির্ভাবঃ কেবলং তদস্যাত্মি  
। ইতি কেবলী।—হেমচন্দ্র টীকা।

ଲିତ । ଶକ୍ତିଗ୍ରହମାହିତ୍ୟ ମଧ୍ୟେ ପାର୍ଶ୍ଵନାଥମସଙ୍କେ ଏଇକ୍ରପ  
ଆଖ୍ୟାୟିକା ଆଛେ ସଥା ——

“ତାମୀଦସ୍ତମୋନାଥୋ ଜିନାଜ୍ଞାକଳନୋ ନୃପଃ ।  
ଅଭିରାମଗୁଣୋଦ୍ଦାମା ବାମା ବାମାଶ୍ରାଜନି ॥  
ସର୍ବବାମାଶିରୋରଙ୍ଗେ ଶୀଲଧ୍ୟାନାନ୍ତ ବନ୍ନଭା ॥  
ସାନ୍ତ୍ଵନା ସାନ୍ତ୍ଵନୀଯେ ପ୍ରାପଶ୍ୟଃ ସପ୍ରାଂକୁର୍ଦ୍ଦଶ ॥  
ଚୈତ୍ରେ ସିର୍ତ୍ତେ ଚତୁର୍ଥୀଃ ଭେ ବିଶାଖାରୀଃ ଜିନେଶ୍ଵରଃ ।  
ତଦାର୍ତ୍ତେ ପ୍ରାଣତାମଗାଦୁଦ୍ଦୋତ୍ତତ ଜଗଭୟେ ॥  
ପୁରେଇଥକାଲେ ପୌଷନ୍ତ ଦଶମ୍ୟଃ ମିତ୍ରଭେ ସ୍ଵତମ୍ ।  
ସାହୃତ ଶ୍ରାମଲଃ ସର୍ପଧିଜମିଜଃ ସୁରାନ୍ତରୈଃ ॥”

ଅର୍ଥାଃ ପାର୍ଶ୍ଵନାଥ କାଶୀଧାମେର ଅଞ୍ଚଲେ ନାମେ ଜୈନ  
ରାଜାର ପୁତ୍ର । ଇହାର ମାତାର ନାମ ବାମା । ବାମାଦେବୀ  
ଏକଦିନ ରାତ୍ରେ ସ୍ଵପ୍ନ ଦେଖିତେହିଲେନ, ଯେନ ଚୈତ୍ର ଶୁକ୍ଳ ଚତୁ-  
ରୀତେ ବିଶାଖା ନକ୍ଷତ୍ରେ ଆଦି ଜୈନେଶ୍ଵର ତାହାର ଗର୍ଭେ  
ଜୟଗ୍ରହଣ କରିଯାଇଛେ । ଅନ୍ତର ତାହାର ଗର୍ଭ ସଞ୍ଚାର  
ହିଲେ, ତିନି ପୌଷ ମାସେର ଦଶମୀ ତିଥିତେ ମିତ୍ର ଦୈବତ  
ନକ୍ଷତ୍ରେ ତାହାକେ ପ୍ରସବ କରିଲେନ । ତିନି ଶ୍ରାମବର୍ଣ୍ଣ ଏବଂ  
ସର୍ପଚିହ୍ନ୍ୟୁକ୍ତ ଓ ସକଳେର ପୂଜ୍ୟ । ପାର୍ଶ୍ଵଦେବ ସଂକଳନେ ମାତୃ-  
ଗର୍ଭେ ବାସ କରେନ, ତଥନ ତାହାର ମାତା ବାମାଦେବୀର ଏହି-

কুণ্ঠ জান হইত, তিনি যেন তাহার পার্শ্বে একটি সপ্তধারণ করিতেছেন। এ কথা মুখেও বলিতেন, অতঃপর ঐ কারণে তাহার পিতা “পার্শ্ব” এই নামে তাহাকে ডাকিতে লাগিলেন। তাহাতেই তিনি ক্রমে পার্শ্বনাথ নামে বিদ্যাত হইলেন যথা—

অবশ্যিন্ম গর্ভগে পার্শ্বে সর্পং সর্পভূমৈক্ষত।

ইতীব নির্মমে তন্ত পার্শ্ব ইতাভিধাং পিতা॥

পার্শ্বনাথের বাল্যকাল ও ঘোবনকাল উভয়কালই নির্দোষে অতিবাহিত হয়। পরে বাঞ্ছক্যে তিনি কাশী-বাস পরিত্যাগ করিয়া সম্মেত পর্বতে প্রাণত্যাগ করেন। তিনি ১০০ শত বৎসর জীবিত ছিলেন, তাহার জীবনের অধিকাংশ কালই উপদেশ প্রদান, ধর্ম প্রচার প্রভৃতি সদস্থুষ্ঠানে অতিবাহিত হয় যথা—

“আযুর্বর্ধশতং অপাল্য ভগবান্ সম্মেত শৈলং গতো।

মাসেনানশনেন কর্ম বিলয়ং কৃত্বা ত্রয়স্ত্রিংশতা॥

সার্ক্ষং তৈং শ্রমণৈং সিতাস্তমদিনে মাসে শুচো নির্বর্তে।

রাধারাং ত্রিদশৈং কৃতান্তকরণঃ শ্রীপার্শ্বনাথো জিনঃ॥

জৈনদিগের আচার্যেরা বৌদ্ধ সম্পদায় হইতে বিচ্ছিন্ন হইয়া যে সকল দর্শন-গ্রন্থ, বস্তুনির্ণয়, ও তর্কপ্রণালী উড়াবন করেন তাহার সংক্ষিপ্ত বিবরণ এই—

প্রথম বৌদ্ধ সম্পদায় হইতে পৃথক হইবার কারণ

এই যে, তাহারা আস্তার স্থায়িত্ব, ইশ্বরের অস্তিত্ব, বাহ্য বস্তুর পৃথক বস্তুত শ্বীকার করেন না। আদি জৈনাচার্যদিগের উহা বুঝিকর না হওয়াতেই তাহারা ভিন্ন হইলেন। ভিন্ন হইয়া আপনাদের মন্তব্য ছাইর রাখি-বার জন্য নানা গ্রন্থ নানা মুক্তি উন্ডাবন করিতে লাগিলেন। এই মতের দর্শনগ্রন্থ এই সকল—

সিদ্ধসেন বাক্য। প্রমেয় কমল মার্ত্তণ, (গ্রন্থকার অতাপচন্দ্র) আপ্ত নিশ্চয়ালঙ্ঘার (অহং চন্দ্র স্তুরি গ্রন্থকার) তৌতাতিক (তুতাতভট্ট গ্রন্থকার) বীতরাগস্তুতি। অর্হৎ প্রবচন সংগ্ৰহ। পৰমাগম সার। যোগ-দেব (ইনি গ্রন্থকার, গ্রন্থের নাম পাওয়া যায় না) তত্ত্বার্থ স্মৃত। অর্হত (ইনিও গ্রন্থনির্ধাতা, গ্রন্থের নাম উল্লেখ নাই) পদ্মনন্দি। বাচকাচার্য (ইনিও গ্রন্থকার) স্বরূপ সঙ্গোধন। বাচকাচার্যের চীকাকার বিজ্ঞানন্দ। হেমচন্দ্রাচার্য। সিদ্ধান্ত। অনন্তবীর্য (গ্রন্থকার) স্নান্দাদ মুঞ্জুরী। (জিনদত্ত স্তুরি প্রভৃতি গ্রন্থকার)।

জৈন দুই প্রকার। খেতাবৰ জৈন ও দিগন্বর জৈন। এই উভয়ের ধর্মপ্রভেদ প্রভৃতি, জিনদত্ত স্তুরি বলিয়া-ছেন ষথ—

জিনদত্তস্তুরিণ। জৈনৎ মতমিথ্যমুক্তম।

বলভোগোপভোগানামুভয়োদানলাভয়োঃ।

অন্তরায়স্থা নিজ্ঞা ধী-রজানং জ্ঞানপিতম্ ।  
 হিংসারতাহরতী রাগবেষো রতিরতি অরঃ ।  
 শোকে মিথ্যাত্মেতেহষ্টাদশ দোষা ন যন্ত সঃ ।  
 জিনো দেবো গুরঃ সম্যকৃ তত্ত্বজ্ঞানোপদেশকঃ ।  
 জ্ঞান দর্শনচারিত্রাণ্যপবর্গস্ত বর্তিনি ।  
 স্থানাদস্ত প্রমাণে দ্বেপ্রত্যক্ষ মহমাপি চ ।  
 নিত্যানিতাভ্যকং সর্বং নব তত্ত্বানি সপ্ত বা ।  
 জিবাজীবে পুণ্যপাপে চাঞ্চবঃ সংবরোহ পিচ ।  
 বঙ্গো নির্জরণং মুক্তিরেষাং ব্যাখ্যাধুনোচাতৃ ।  
 চেতনালক্ষণে জীবঃ স্থানজীবস্তুদয়কঃ ।  
 সংকর্ষ পুন্দলাঃ পুণ্যং পাপং তস্ত বিপর্যাযঃ ।  
 আশ্রবঃ কর্মণং বঙ্গো নির্জরণস্ত্বিযোজনম্ ॥  
 অষ্টকর্মক্ষয়াযোক্ষোহথান্তর্ভুবশ্চ কৈশচন ।  
 পুণ্যস্ত সংশ্রবে পাপস্ত্বাত্রবে ক্রিয়তে পুনঃ ॥  
 লক্ষানন্তচতুষ্পদ লোকা গৃত্য চাস্তবঃ ।  
 ক্ষীণাষ্টকর্মণে মুক্তির্ব্যাখ্যাতিজ্ঞিনোদিতা ॥  
 সরজোহরণা তৈক্ষ্যভুজো লুঁঁঁতমুর্জাঃ ।  
 শ্঵েতাস্বরাঃ ক্ষমাশীলাঃ নিঃসঙ্গ জৈবসাধবঃ ॥  
 লুঁঁঁতাঃ পিছিকাহস্তাঃ পাণিপাতা দিগন্ধরাঃ ।  
 উর্ধ্বাশিনোগৃহে দাতুঁ'তীয়াঃ স্ম্য জিনর্বযঃ ॥  
 ভূঙ্ক্রে ন কেবলং ন স্তুঁ' মোক্ষমেতি দিগন্ধরঃ ।  
 আহুরেষাময়ং ভেদো মহান् শ্঵েতাস্বরৈঃ সহ ॥ ইতি

ମର୍ମ ଏହି—ଏହି ମତେର ଉପାସା ଦେବତା ଜିନ । ବଲ,  
ତୋଗ, ଉପତୋଗ, ଦାନ, ଲାଭ ସମ୍ବନ୍ଧେ ବିଷ ଉପଚିତ  
ହୁଯା ଏବଂ ବିଜ୍ଞା, ଭୀତି, ଅଜ୍ଞାନ, ଜୁଣ୍ଣପ୍ରା, ହିଂସା,  
ରତି, ଅରତି, ରାଗ, ଦ୍ଵେଷ, କାମ, ଶୋକ, ମିଥ୍ୟା ଅଭ୍ୟତି  
ଅଷ୍ଟାଦଶ ମର୍ମବ୍ୟ ସଂକ୍ରାନ୍ତ ଦୋଷ ସ୍ଥାନର ନାହିଁ ତିନିଇ  
ତତ୍ତ୍ଵଜ୍ଞାନେର ଉପଦେଶ୍ଟୀ ଓ ଜ୍ଞାନ, ଦର୍ଶନ, ସଚ୍ଚରିତ୍ର ଓ ମୋକ୍ଷେ  
ଅବହିତ । ଅତାକ୍ଷ ଓ ଅବ୍ରମାନ, ଏହି ପ୍ରମାଣହୃଦୟ ଇହାଦେର  
ମସତ । ତର୍କରୀତିର ନାମ ସାଧ୍ୱାନ । ଇହାଦିଗେର ମତେ  
ଜଗତେର ମୂଳ ତତ୍ତ୍ଵ ଏକ ମତେ ୯୮୍ତି, ଏକ ମତେ ୭୮୍ତି । ତଥାଥ୍ୟ  
ବିତ୍ୟାବିତ୍ୟ ସମ୍ପତ୍ତି । ଏ ସକଳ ତତ୍ତ୍ଵେର ନାମ ଜୀବ(୧)  
ଅଜୀବ(୨) ପୁଣ୍ୟ(୩) ପାପ(୪) ଆଶ୍ରବ(୫) ସମ୍ବର(୬) ବନ୍ଧୁ(୭)  
ବିର୍ଜରଣ(୮) ମୁକ୍ତି(୯) । ଚେତନ ବନ୍ଧୁ ଜୀବ—ଅଚେତନ ପଦାର୍ଥ  
ଅଜୀବ—ସଂକର୍ମସମୂହ ପୁଣ୍ୟ—ତତ୍ତ୍ଵପରୀତ ପାପ—କର୍ମର  
ବନ୍ଧନଜନକତା ଆଶ୍ରବ—କର୍ମତ୍ୟାଗ ନିର୍ଜର—ଅଷ୍ଟ-କର୍ମକ୍ଷର  
ମୁକ୍ତି । ସମ୍ପଦ ତତ୍ତ୍ଵବାଦୀର ମତେ ମୋକ୍ଷ ପଦାର୍ଥଟି ନିର୍ଜରଣେର  
ଅନ୍ତର୍ଭୂତ—ପୁଣ୍ୟ ସଂଖ୍ୟବେର ଓ ପାପ ଆଶ୍ରବରେ ଅନ୍ତର୍ଗତ ।  
ଏହି ମତେର ସାଧୁରା କ୍ଷମାଶୀଲ, ସଜ୍ଜରହିତ, କେଶ ସଂକ୍ଷାର  
କରେ ନା ଓ ଭିକ୍ଷାଗ୍ରହିତୋଜୀ । ଦିଗଘରେରା ପିଛିକା ଓ  
ପରାପରାତ୍ମଧାରୀ ଏବଂ ନିରାବରଣ । ଶେତାଥରେରା ଉହା କରେ  
ନା । ଶେତାଥରେରା ଶ୍ରୀମନ୍ତୋଗେ ଏକାନ୍ତ ବିରତ, ଦିଗ-  
ଘରେରା ରତ ।

নেয়া যিকেরা যেমন কার্যালিঙ্গক ঈশ্বরাত্মান করিয়া থাকেন। অর্থাৎ “ক্ষিত্যাদিকং সকর্তৃকং কার্যাত্মাং” ক্ষিত্যাদি-পদার্থের কোন না কোন কর্তা আছে, যে হেতু ক্ষিত্যাদি বস্তু জন্ম। যে বস্তু জন্ম হয়, সেই বস্তুর কর্তা অবশ্য থাকিবে। এইরূপ ঈশ্বরাত্মান জৈনেরা করে না। তাহাদের মতে জগৎ জন্মই নহে। তাহারা এই মাত্র বলে, যে, কোন সর্বজ্ঞ আস্তা আছেন, তিনিই ঈশ্বর।

“সর্বজ্ঞে জিতরাগাদিদোষ্ট্রেলোকাপূর্জিতঃ।  
বথাচ্ছিতার্থবাদীচ দেবোহৈন্ম পরমেশ্বরঃ ॥” ইতি—  
অহং চন্দ্ৰ স্মৃতি।

উহাদের ঈশ্বরাত্মানপ্রণালী এই যে, সৰ্ব পদার্থ সাক্ষাৎকারী কোন এক আস্তা আছেন; কারণ, যখন দেখি যাই যে আস্তার জ্ঞানপ্রতিবন্ধক সামগ্ৰী সকলের সমান নহে, কোন আস্তার জ্ঞানপ্রতিবন্ধক অল্প, কোন আস্তার অধিক। এইরূপ কোন এক আস্তার জ্ঞানপ্রতি-বন্ধক একবারে নাই হইতেও পারে। যাহার জ্ঞান-প্রতিবন্ধক একবারে নাই, সেই আস্তাই সর্বজ্ঞ ও ঈশ্বর। এই প্রতিজ্ঞার উপর অনেক তর্ক কৌশল আছে, তত্ত্বাবতোর অবতারণ করা নিষ্পয়েজন।

জৈনমতে জীব হুই প্রকার। সংসারী ও মুক্ত।  
 সংসারী জীব হুই প্রকার,—সমনক্ষ ও অমনক্ষ। শিক্ষা-  
 ক্রিয়াকলাপাদি অভ্যাসরত জীব সমনক্ষ, আর তদ্বিহিত  
 জীব অমনক্ষ। এই অমনক্ষ জীব হুই প্রকারে বিভক্ত।—  
 ত্রিস ও চাহাবর। শঞ্চ গওলক প্রভৃতি হি-ইন্দ্রিয় ত্রি-ইন্দ্রিয়  
 ভেদে ত্রিস ৪ প্রকার। পৃথিবী-জল-বৃক্ষাদি ভেদে বহু-  
 বিধ চাহাবর। তত্ত্বজ্ঞান জিনোক্ত উক্ত পদার্থের স্বরূপা-  
 বগতি। তত্ত্বজ্ঞানের উপায় গুরুপদেশ ও শাস্ত্রচর্চা  
 এবং জিনোক্ত কার্যকলাপের অনুষ্ঠান। মুক্তি—জ্ঞান-  
 বরণ ও কর্মবন্ধ ক্ষয় ইলে আঘাত উপরি প্রদেশে  
 সুখস্বরূপে অবস্থান। কাহারও মতে সতত উর্ধ্ব গমন।

“গত্তাগত্বা বিবর্তন্তে চন্দ্ৰসূর্যাদয়ো গ্ৰহাঃ।

অত্তাপি ন নিবৰ্তন্তে হালোকাকাশমাগতাঃ॥”

ইহাদের তর্কের নাম সপ্তভঙ্গী নয় অর্থাৎ সপ্ত প্রকার  
 অবয়ব-যুক্ত।

কল্প স্মত্রের সমাচারি অধ্যায়ে যতিগণের কর্তব্যান্ব-  
 ঠানের বিবিধ নিয়ম লিখিত আছে, সাধারণতঃ তাহা-  
 দের পূজা পদ্ধতি ও মন্ত্র যথা—“ওঁ মূর্ত্তি—ঝৰভেয়  
 স্তি—ওঁ মূর্ত্তি হীঁহম্,—ওঁ মূর্ত্তি হীঁ শ্রীমুরুধৰ্মাচার্য আদি  
 গুরুভোগমঃ—ওঁ মূর্ত্তি হীঁ শ্রীমুরুধৰ্ম সমজিন চৈত্যলেভাঃ  
 শ্রীজিনেন্দ্রেভোগমঃ” ইত্যাদি এবং গায়ত্রী যথা—

“নমো অরীহস্তাণৎ নমো সিঙ্গাণৎ নমো আয়ুরী-  
য়াণৎ নমো উজহয়াণৎ নমো লোইসর্বসাহণৎ।”

উপরের লিখিত দার্শনিক তর্ক বিতরণ যতি-  
গণ অবগত নহেন। তাহারা ধর্মের স্তুল মর্য এইমাত্র  
জানে যে—ধর্মে জগতঃ সারঃ। সর্বস্তুধানাং প্রধান-  
হেতুত্বাং। তচ্ছোৎপত্তির্মুজ্ঞাঃ। সারং তেবৈব মাহ্যে।  
অর্থাং ধর্মই জগতের সার, যেহেতু ধর্মই সুখমাত্রের  
প্রধান কারণ। এবত্তু ধর্মের উৎপত্তিকারণ মুষ্য,  
সেই কারণে মুষ্যকে জীবনধ্যে সার বলা যায়। ইহা  
ভিন্ন “অর্গাপৰ্বগ়পদঃ” অর্গ ও অপৰ্বগ (মোক্ষ) ধর্মের  
ফল, ও “সাধুনাং আচারঃ” অর্থাং সাধুরা যাহা আচ-  
রণ করেন, তাহাই ধর্মকে জানিবার পথ এবং ধর্মের  
লক্ষণ এই যে “পুরুষপ্রধানত্বাং ধর্মস্ত” অর্থাং যদ্বারা  
মহুয়েরা উৎকর্ষ লাভ করিতে পারে। যতিগণের  
কর্তব্য কর্ম (অষ্টম তপস্তা) যথা—

চৈত্যে পরিপাঠো সমস্ত সাধুবন্দনং সাম্বৎসরিক  
প্রতিক্রিয়ণৎ মিথঃ সাধুর্ধৰ্মকং শমনং অষ্টমং তপস্ত।

অর্থাং চৈত্য (দেবমন্দির) ছানে পরিপাঠ [১] সাধু-  
দিগের বন্দনা করা [২] বৎসরের মধ্যে অন্ততঃ এক-  
বার তীর্থ পরিভ্রমণ [৩] পরম্পর মিতভাবে অবস্থান  
[৪] ইন্দ্রিয়দমন [৫] এই পাঁচটী অষ্টম তপস্তা বলিয়া  
উক্ত হইয়াছে।

বৰেক্ষণিগেৱ গ্যায় জৈনদিগেৱও অহিংসা পৰম ধৰ্ম।  
অশোকেৱ ন্যায় তাহাদিগেৱও এইৱৰপ রাজ ঘোষণা  
আছে—“অমাৱৰী—ঘোষণাদ” অৰ্থাৎ কোন প্ৰণীকে  
হত্যামুখে পাতিত কৱিওনা। জৈনধৰ্মেৱ এই মাত্ৰ সার  
নীতি যথা—

“তাজ হিংসাং কুক দয়াং তজ ধৰ্মং সনাতনম् ।  
স্বদেহেনাপি সত্ত্বানাং বিধেহু পক্ষতিং তথা ॥  
তন্ত্বেরিণ্যপি মা বৈৱ কুৰ্যাঃ স্বস্ত্ব হিতায় চ ॥  
উবাচ চ জিনো দেবো গুৰুমুক্তপরিগ্ৰহঃ ।  
দয়াপ্ৰধানো ধৰ্মশ্চ ত্রয়মেতৎ সদাস্ত্বমে ॥” ইতি  
শক্তঞ্জয়মাহাত্ম্যাম্ ।

যে সকল নীতি উচ্ছ্বৃত হইল তাহা সাধাৱণ ধৰ্ম  
অৰ্থাৎ সকল ধৰ্মেৱ সাৱভাগ, সুতৰাং ইহা দে কেবল  
জৈনদিগেৱ ধৰ্ম তাহা কিপৰিকাৱে বলা যাইতে পাৱে,  
তাহাতেই উদৱানাচাৰ্য কহেন—

“যস্তু সাধাৱণো মুখমণ্ডলী কৱণাদিঃ কেশোলুঞ্চ-  
নাদিশনাসো সৰৈৰ রচ্ছীয়তে ।” “অৰ্থাৎ মুখবন্ধন,  
পিছিকাগ্ৰহণ, কেশোলুঞ্চন প্ৰভৃতি কয়েকটী জৈন-  
দিগেৱ অসাধাৱণ ধৰ্ম; তাহা অন্য কোন জাতিৱ নাই।

অমৱসিংহ এবং হেমচন্দ্ৰ (সংক্ষিত কোষকাৰ) জৈন-  
ধৰ্মাৰলঘী। অমৱসিংহ বিক্ৰমাচ্ছত্যাৰ সত্ত্বাসদ সুতৰাং

তিনি খন্তীয় ৫০০ পঞ্চাশত শতাব্দীর বাত্তি। বুদ্ধ গয়ার প্রসিদ্ধ জৈনমন্দির অমরসিংহ কর্তৃক প্রতিষ্ঠিত হয়। হেমচন্দ্র শ্বেতামুর জৈন। তিনি জৈনগ্রামের মতাম্বসারে মহাবীরের নির্বাণের ১৬৬৯ বৎসর পরে বর্তমান ছিলেন।

মহাবীরের পরে সুধর্ম, যতীশ্বর, বজ্রসেন, চন্দ, মনাতুঙ্গ, জয়দেব, শ্রীমন্ত, বিজয়, সমুদ্র প্রভৃতি স্থবিরাবলি জৈনধর্মের উন্নতির চেষ্টা করিয়াছিলেন কিন্তু তাহাদিগের নাম। মতভেদ উপস্থিত হওয়াতে অভীষ্টসিদ্ধি হয় নাই। মহামহোপাধ্যায় উদয়নাচার্য ও কুমারিল ভট্ট প্রবল তরঙ্গে জৈনদিগকে পরাস্ত করিয়াছিলেন। সেই অবধি জৈনধর্ম ইন্দ্রিয়াবিশিষ্ট হইয়াছে। ১৬ বঙ্গাব্দের আবু. গির্জার, শক্তিজ্ঞ এবং পার্ণনাথ পর্বত প্রসিদ্ধ তীর্থস্থান। এই সকল তীর্থের সংস্কৃত ও মাগধী ভাষার গ্রন্থে মাহাত্ম্য বর্ণন আছে, তাহা বতিগণ সাদরে পাঠ করিয়া থাকেন। ইহার মধ্যে শক্তিজ্ঞ মাহাত্ম্য প্রসিদ্ধ। এই গ্রন্থে জৈনাচার্য ধনেশ্বর সুরাঞ্জ দেশের শক্তিজ্ঞ নামক গিরিব স্নোত্ব মাহাত্ম্য বর্ণনা এবং সিঙ্ক পুরুষদিগের চরিত্র বর্ণনা করিয়াছেন। ইহা চতুর্দশ সর্গে বিতুক্ত। এই গ্রন্থ সুরাঞ্জাধিপতি শিলাদিত্যের আগ্রহে ধনেশ্বর

স্তুরি ৪৭৭ শকে প্রস্তুত করেন। তিনি বলভীরাজ শিলা-  
দিতোর পার্বদ এবং তাহার ধর্মোপদেষ্ট। \*

জগৎশেষের সঙ্গে জৈনধর্মাবলম্বী ওসয়ালগণ বঙ্গ-  
দেশে আগমন করেন। এক্ষণে সুবিধ্যাত শেষবৎশ-  
ধরেরা জৈন ধর্মত্যাগ করিয়া বৈষ্ণব ধর্ম গ্রহণ করিয়া-  
ছেন কিন্তু তাহাদিগের ওসয়ালগণের সহিত আছার  
ব্যবহার করিতে আপত্তি নাই। কলিকাতা ও মুরসিদাবাদ  
ওসয়ালদিগের বাণিজ্য ব্যবসায়ের আকর স্থান।  
তাহারা বঙ্গদেশে কতিপয় জৈনমন্দির নির্মাণ করিয়া-  
ছেন, ইহার মধ্যে রায় লচ্ছমীপুর সিংহ বাহাদুরের  
মন্দির বহুব্যায়ে নির্মিত। এই সকল মন্দিরে ভোজক  
ব্রাহ্মণগণ পূজারি রূপে নিযুক্ত আছে।

\* “সপ্ত সপ্তভিমুক্তানামতিক্রম্য চু-

বিক্রমাদ্বাচ্ছিলাদিত্যে। তবিত। ভিক্ষুবুদ্ধিকৃৎ।

“সপ্ত সপ্ত চতুঃ সরে ত গতে বেক্তমবৎসরে।

“ শ্রীশক্রুঞ্জয়মাহাত্ম্যং বক্তি ভক্তি প্রণোদিতঃ।

বলভ্যাং শ্রীস্মৃতাত্ত্বেশ শিলাদিত্যস্য চাপ্রাহাং। ”

ইতি শক্রুঞ্জয়মাহাত্ম্যং।

ত সরে—শতে। অযমব্য়বশক্তঃ।



---

# ବୌଦ୍ଧ ଧର୍ମ।

---

“ କିଞ୍ଚାଵିମଲଚନ୍ଦ୍ର: ପଦସମି ବୁଦ୍ଧାନ୍ତ ଦସଦିଗ୍ଯ ଖୋକେ ।  
ଧର୍ମହତ୍ୟୋତ୍ସମୀକ୍ଷା— ”

( ଉଲିତ ବିସ୍ତର, ୨ୟ ଅଧ୍ୟାଯ । )

---



# ବୌଦ୍ଧ ଧର୍ମ

—○—○—○—

ବୈଦିକ ଧର୍ମ ଆର୍ଯ୍ୟଜ୍ଞାତିର ପ୍ରାଥମିକ ଧର୍ମ । ବେଦ ହିନ୍ଦୁ-  
ଗଣେର ବିଶ୍ୱାସେର ମୂଳଭିତ୍ତି ଏବଂ ସଂସାରଯାତ୍ରା ନିର୍କାହକ  
ସମ୍ପତ୍ତ କାର୍ଯ୍ୟକଲାପ ବୈଦିକ ଧର୍ମଭୂମାରେ ଅନୁଷ୍ଠିତ ହିୟା  
ଥାକେ । ଏହି ବେଦେ କାହାର ଅବିଶ୍ୱାସ କରିବାର କ୍ଷମତା  
ନାହିଁ । କେନ ନା ବେଦ ଜୀବନରେ ବାକ୍ୟ—ମାନବୀର ବାଗ୍ୟନ୍ତ୍ର  
ହିଁତେ ନିଃସ୍ମୃତ ହୁଯ ନାହିଁ ସ୍ଵତରାଂ ଯିନି ବେଦେ ଅବିଶ୍ୱାସ  
କରେନ ତିନି ନାନ୍ତିକ, ଘୋର ପାଷଣ,—ସମାଜଶକ୍ତ ।  
ବୈଦିକ ଆଚାର ବ୍ୟବହାରେ ହିନ୍ଦୁଗଣେର ବିଶ୍ୱାସ କ୍ରମେଇ  
ଅଟଳ ହଇଲ ଏବଂ ଯଜ୍ଞାରେ ପ୍ରତାହ ଅସଂଖ୍ୟ ଅସଂଖ୍ୟ  
ପଶୁର ପ୍ରାଣ ବଧ ହିଁତେ ଲାଗିଲ । ସୋମରମ ପାନ ଏବଂ  
ପଶୁ ବଧ କରା ପ୍ରତି ଗୃହଛେର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ଏ ସକଳ ନା କରିଲେ  
ବୈଦିକ ଧର୍ମ ଅନୁଷ୍ଠାନେର ସନ୍ତୋବନ୍ନ ନାହିଁ । ଆର୍ଯ୍ୟଗଣ ଧର୍ମ  
ସାଧନ କରିତେ ଗିଯା ନିଷ୍ଠୁରତାର ଏକଶେଷ ଉଦ୍‌ଦ୍ଦିନ  
ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିଲେନ । ଏ ସମୟ ସମାଜେର ବିପ୍ଲବ ନିତାନ୍ତ  
ଆବଶ୍ୟକ, ବିପ୍ଲବ ନା ହଇଲେ ସମାଜେର ମଙ୍ଗଳ ହୁଓଯା  
ଦୂରପରାହତ । ସାଧାରଣେ ଧର୍ମକୁ ହିୟା ସଥେଚ୍ଛାଚାରେ

ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୟ ବଟେ କିନ୍ତୁ ଅସାଧାରଣ ତେଜନ୍ଦୀ ବୁଦ୍ଧିମାନ୍ ବ୍ୟକ୍ତିର ଏ ସକଳ ଦେଖିଯା ହୁଦିଲ ଶୋକେ ଆଚନ୍ଦ ହୟ । ଏ ସମୟ ମହାତେଜ୍ୟ ବିପ୍ଳବକାରୀ ଅତିହଳ୍ପ'ଭ । ସାଧାରଣ ଲୋକେ ତ୍ାହାର ଉଦୟ ସହଜେ ବୁଝିତେ ସକ୍ଷମ ନହେ । ବୈଦିକ କାର୍ଯ୍ୟକଲାପ-ଅଭୂତାନେ ଆର୍ଯ୍ୟଗଣ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେଉଥାତେ ସମାଜେର ଅଛିତ ହିତେ ଲାଗିଲ । ସାଧାରଣ ଲୋକ ଧର୍ମାଙ୍କଳ, ଆକ୍ରମଣଗଣ ସମାଜେର ଏକମାତ୍ର କର୍ତ୍ତା ଏବଂ ତ୍ାହାରାଇ ସମାଜକେ ଯେଦିକେ ଇଚ୍ଛା ମେହି ପଥେ ଚାଲାଇତେ ଲାଗିଲେନ । ବୈମର୍ଗିକ ନିୟମ ଅଭ୍ୟାସରେ ସମାଜ କଥନ ଏକ ଅବଶ୍ୟାୟ ଥାକିତେ ପାରେ ନା । ମହୁଷ୍ୟେର ମନୋ ପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳ ସୁତରାଂ ଭାରତ ସମାଜେର ପରିବର୍ତ୍ତନ ଉପଚ୍ଛିତ ହିଲ । ମହୁଷ୍ୟେର ମନୋମଧ୍ୟେ ଅଭିନବ ଚିନ୍ତାର ଅବତାର-ବନ୍ଦ ସମାଜେର ପରିତ୍ରାତା ଶାକ୍ୟମିଂହ ଉଦୟ ହିଲେନ । ଇନି ବୈଦିକ ଧର୍ମାଭୂତାନେର ନିଳା କରିତେ ତଥା ସମାଜେର ଅଭିନବ ପ୍ରଣାଲୀ ବନ୍ଦ କରିତେ ଅନୁତ ଯୋଦ୍ଧାର ଘାର ଜ୍ଞାନେର ଶାଶ୍ଵିତ ଅସିହଣେ ଉପଚ୍ଛିତ ହିଲେନ । ଏକଣେ ଇହାର ଅଚାରିତ ବୌଦ୍ଧ ଧର୍ମର ବିବରଣ ପ୍ରକାଶ କରା ଏହି ପ୍ରସ୍ତାବେର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ଏବଂ ତାହାର ନିମ୍ନେ ସଙ୍କଳିତ ହିଲ ।

ବୌଦ୍ଧଧର୍ମ ଅତି ପ୍ରାଚୀନ । ବାଲ୍ମୀକି ରାମାୟଣ ଅଧୋଧ୍ୟାନ କାଣ୍ଡୀର ନବୋତ୍ତରଣତତମ ସର୍ଗେ ବୌଦ୍ଧ ଧର୍ମର ଉଲ୍ଲେଖ ଦେଖିତେ ପାଓଯା ଯାଇ ଯଥ—

ସଥାହି ଚୋରଃ ସ ତଥାହି ବୁଦ୍ଧ-  
ନ୍ତଥାଗତଂ ନାସ୍ତିକମତ୍ତ ବିଜ୍ଞି ।  
ତମାଙ୍କି ଯଃ ଶକ୍ୟତମଃ ପ୍ରଜାନାଂ  
ନ ନାସ୍ତିକେ ନାଭିମୁଖୋ ବଧଃ ସ୍ୟାତ୍ ॥

ଅର୍ଥାତ୍ ବୌଦ୍ଧ ସେମନ ତଙ୍କରେର ଆଯ ଦଣ୍ଡିଷ୍ଠି, ନାସ୍ତିକକେ ଓ  
ତଙ୍କପ ଦଣ୍ଡ କରିତେ ହିବେ, ଅତଏବ ଯାହାକେ ବେଦବିହିତ  
ବଲିଯା ପରିହାର କରା କର୍ତ୍ତବ୍ୟ, ବିଚକ୍ଷଣ ବାକ୍ତି ମେହି  
ନାସ୍ତିକେର ସହିତ ସନ୍ତାନବନ କରିବେନ ନା ।\* ଏତ୍ତଥାଣେ  
ବୌଦ୍ଧ ଧର୍ମର ପ୍ରାଚୀନତଃସମସ୍ତକେ କୋନ ସଂଶୟ ରହିଲ ନା ।  
ଇହା ତିନ୍ଦି ବାଯୁପୁରାଣ, କଳିକପୁରାଣ ଗଣେଶ ଓ ଶତ୍ରୁ ପ୍ରଭୃତି  
ଉପପୁରାଣେ ବୌଦ୍ଧ ଧର୍ମ ଏବଂ ବୁଦ୍ଧ ଅବତାରେର ଉଲ୍ଲେଖ  
ଆଛେ । ଶାକ୍ୟ ସିଂହ ଶୈଷ ମର୍ତ୍ତ୍ୟ ବୁଦ୍ଧ । ଇହାର ପୂର୍ବେ  
୫୫ ଜନ ବୁଦ୍ଧ ବର୍ତ୍ତମାନ ଛିଲେନ ; ତାହାର ମଧ୍ୟେ ପଦ୍ମୋତ୍ତର  
ହିତେ ସମପୁର୍ଜିତ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ୪୯ ଜନ ବୁଦ୍ଧ ସ୍ଵର୍ଗେ ଓ ବିପର୍ଚିତ,  
ଶିଥି, ବିଶ୍ଵଭୂତ, କ୍ରକୁଚୂଳ, କଣକ ମୁନି ଓ କାଶ୍ଚପ ମର୍ତ୍ତ୍ୟ-  
ଲୋକେ ଅବତୀର୍ଣ୍ଣ ହଇଯାଇଲେନ । ଅତଃପର ଶୈଷ ବୁଦ୍ଧ ଶାକ୍ୟ  
ସିଂହ “ବହୁଜନହିତାୟ ବହୁଜନଶୁଦ୍ଧାୟ” ମର୍ତ୍ତାଲୋକେ  
ବୋଧିସତ୍ତ୍ଵେର ଉତ୍ସତି ଜନ୍ମ ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ କରିଯାଇଲେନ । ତିନି

\* ରାମାୟଣ ଅଷୋଧ୍ୟାକାଣ୍ଡ ଅଯୁତ ହେମଚନ୍ଦ୍ର ଭଟ୍ଟାଚାର୍ୟ କର୍ତ୍ତକ ଅନୁ-  
ବାଦିତ ।

মহাজ্ঞানী ও সর্বশুভপ্রদ ধর্মের একমাত্র উপদেশক ;  
যথা, ললিত বিস্তরে তাহার সমন্বে লিখিত আছে—

জ্ঞানপ্রভৎ হততমসুপ্রভাকরং  
শুভপদং শুভবিমলং গ্রটেজসম্ ।  
প্রশান্তকাযং শুভশান্তমানসং  
মুনিৎ সৈমাণ্ডিষ্যত শাক্যসিংহম্ ॥  
জ্ঞানোদধিৎ শুক্রমহাভূতাবং  
ধর্মেষ্঵রং সর্ববিদং মুনীশম্ ॥ ইত্যাদি ।

অভিধান মধ্যে শাক্য সিংহের নামান্তর যথা—খজিৎ,  
শ্বেতকেতু, ধর্মকেতু, মহামুনি, পঞ্চজ্ঞান, সর্বদশৰ্ম্ম, মহা-  
বোধী, মহাবল, বলক্ষণ, ত্রিমুর্তি, সিদ্ধার্থ, শাক্য, সর্বার্থ-  
সিদ্ধি, শৌকোদনি, অর্কবন্ধু, মায়াদেবী সুত ও গৌতম।  
হেমচন্দ্র তাহার এই কয়েকটী নাম উল্লেখ করিয়াছেন  
যথা—

শাক্যসিংহ, অর্কবন্ধুব, রাজ্ঞলেয়, সর্বার্থসিদ্ধ,  
গৌতমানেয়, মায়াসুত, শৌকোদনসুত ।

অমরকোষের নামগুলি প্রসিদ্ধ। তাহার সিংহলে  
পালি ভাষায় অন্ববাদ যথা “শৌকোদনিচ গৌতম,  
শাক্য সিংহো তথা শাক্য মুনিচ অর্নিচ বন্ধুচ ।”

শাক্য সিংহ এই নামটি নামকরণের নাম নহে।  
শাক্যবংশের শ্রেষ্ঠ বলিয়া তাহার ঐ নাম। “শাক্য-  
বংশ” ইহাও আভিজনিক সংজ্ঞা নহে। ইক্ষুকু

বংশীয় কোন ব্যক্তি পিতৃশাপে আক্রান্ত হইয়া কপিলা-  
শ্রমে কিছুকাল পর্যান্ত এক শাক রুক্ষের (শেণুন) আশ্রয়  
লইয়া বাস করিয়াছিলেন, তাহা হইতেই ঐ ইক্ষ্বাকু  
বংশীয় পুরুষের নাম শাক্য বলিয়া প্রথিত হয়।  
তদ্বংশীয়েরাও তদবধি শাক্য বলিয়া বিদ্যাত। আচার্য  
ভরত “শাক্য মুনি” এই নামের বুৎপত্তিস্থলে  
লিখিয়াছেন, যথা “শাক্যবংশুজ্ঞাণ শাক্যঃ;—শাক্য-  
শাসৌ মুনিষ্ঠেতি শাকামুনিঃ, তথাহি—শাক্যে নাম  
রুক্ষবিশেষঃ, তত্ত্ব ভবো বিদ্যমানঃ শাক্যঃ, পিতুঃ শাপেন  
কচিদিক্ষ্বাকুবংশীয়ে।” গোতমবংশজ-কপিলমুনেরা-  
শ্রমে শাকরুক্ষে কৃতবাসন্ত শাক্য উচাতে;—তহুকং,  
“শাকরুক্ষ প্রতিচ্ছন্নং বাসং যস্মাং প্রচক্রিরে। তস্মা-  
দিক্ষ্বাকুবংশান্তে ভুবি শাক্য ইতি অঃতাঃ।” শাক্যের  
অপর প্রসিদ্ধ নাম গৌতম। এই নাম দেখিয়া অনেকে  
তাহাকে গৌতম বংশীয় মনে করিয়া ধাকেন কিন্তু সেটা  
তাহাদিগের ভয়। শাক্য সিংহ প্রকৃত ইক্ষ্বাকুবংশীয়,  
তাহার পূর্ব-পুরুষেরা গৌতমবংশীয় কপিল নামক  
মুনির আশ্রমে গিয়া লুকায়িতভাবে শাকরুক্ষে বাস  
করিয়াছিলেন, তাহাতেই তাহারা শাক্য ও গৌতম  
উভয় নামে বিদ্যাত হন। ইনিও মেই বৎশে জন্মি-  
য়াছেন বলিয়া ঐ নামে থ্যাত।

শাক্য সিংহের পিতার নাম শুক্রোদন। মাতার নাম  
মায়াদেবী। শুক্রোদন কপিল বস্তু\* নগরের রাজা  
ছিলেন। আর্য অভিধানে লিখিত আছে, শুক্রোদন রাজা  
অতি গ্রাম্যবান् ছিলেন এবং পবিত্রাগ্ন ভোজন করিতেন  
যথা ‘‘শুক্রোদনো যতো ত্রুঙ্গেত্যাগ্রবান্শুক্রমোদনম্।’’  
ললিত বিস্তরে লিখিত আছে শাক্য সিংহ জন্মুদ্বীপের  
১৮ স্থান ও ১৮ কুল অবেষণ করিয়া পরিশেষে শাক্য  
কুলকে নির্দোষ জানিয়াছিলেন—মগধে বিদেহ কুল,  
কোশলায় কৌশল কুল, বংশরাজ কুল, বিশালা নগরে,  
প্রচ্ছোতন কুল, মথুরা, ইস্তিনায় পাণ্ডব কুল ইত্যাদি।  
তিনি পাণ্ডব বংশকেও সদোষ বিবেচনা করিয়াছি-  
লেন—“পাণ্ডবকুলপ্রস্তৈঃ কৌরববংশোৎস্তি ব্যাকুলী-  
কৃতো যুধিষ্ঠিরো ধর্মস্ত্য পুত্র ইতি কথয়ন্তি ; ভীমসেনো-  
বায়োঃ— ইত্যাদি—” একুলের দোষ ছইল যে পাণ্ড-  
বেরা কুকুরিগকে ব্যাকুল করিয়াছিলেন এবং তাহারা  
জারজ। এইরূপ সকল বংশেই দোষ, কেবলমাত্র  
শাক্যবংশ নির্দোষ।

শাক্যসিংহ কপিলবস্তু নগরে বসন্তকালে শুক্রপক্ষে  
পূর্ণিমা তিথিতে মায়াদেবীর গর্ভে জন্মগ্রহণ করেন।

\* নেপাল দেশের পর্বতসমূহিকটে।

তগবান্ব বোধিসত্ত্ব যে কালে তুষিত পুরী পরিত্যাগ করিয়া মায়াদেবীর দক্ষিণ কুক্ষে প্রবেশ করেন, মায়া-দেবী মেই সময় নিত্রিতাবস্থায় এইরূপ স্বপ্ন দেখিয়া-ছিলেন যথা—

“হিমরজতনিভশ্চ যত্ত্বিষ্যাণঃ সুচরণ চাকুভুজঃ  
সুরক্ষীর্ধা উদরমুপগতো গঙ্গা প্রধানো ললিতগতি  
দৃঢ়বজ্রগাত্রসঙ্গঃ।” অর্থাৎ তুষার বা রজতের ঘায়  
শ্বেত বর্ণ, ছয়টি দন্তযুক্ত, সুরক্ষ মনোজ কর ও শীর্ষদেশ  
একটি গজ, মনোহর গতিতে তাহার উদরে প্রবেশ  
করিল। তৎকালে তিনি কিরূপ সুখে ছিলেন, তাহা  
বর্ণন করা যায় না “নচ মম সুখং জাতু এব রূপং দৃষ্ট-  
মপিশ্রুতং নাপি চাহুভূতম্।” তাবিলেন একি! কখন  
আমর এরূপ সুখেদয় হয় নাই, আর এরূপ রূপও কখন  
দেখি নাই বা শুনি নাই এবং ধারণও করি নাই। নিত্রা-  
ভঙ্গে তিনি রাজাকে স্বপ্নবিবরণ সমুদায় অবগত করা-  
ইলেন। রাজা গণকদিগকে ইহার স্বত্ত্বান্ত জিজ্ঞাসা  
করিলে, তাহারা উত্তর করিল, আপনার সকল প্রাণীর  
হিতকারী একটি রাজচক্রবর্ণী পুত্র জন্মিবে এবং তৎ-  
কালে এইরূপ দৈব বাণী হইল; যথা—“তুষিত পুরি  
চ্যবিত্তা বোধিসত্ত্বে মহাজ্ঞা মৃপতি তব সুতত্ত্বং মায়া-  
কুক্ষোপপন্নঃ।” অর্থাৎ হে মৃপতি! তুমি শক্তি হইও না,

মহাঞ্চা বোধিসত্ত্ব তুষিত পুর পরিত্যাগ করিয়া তোমার পুত্র হইয়া জন্মগ্রহণ করিবেন বলিয়া এই মাঝা দেবীতে উপপন্ন হইয়াছেন। মাঝাদেবী স্মৃথি বিবিধ স্তুলক্ষণা-ক্রান্ত পুত্র প্রস্বর করিলে অষ্ট প্রকার নিমিত্ত ঘটিয়াছিল, যথা,— তৎকটকাদির কাঠিন্য ছিল না, দৎশ মশকা-দির দোরাঞ্চা ছিল না—হিমালয় পর্বতের সমস্ত বিহঙ্গ-গণ আসিয়া রাজা শুক্রোদনের গৃহে রব করিয়াছিল, রাজা শুক্রোদনের আগামে সর্বকালীন ফল পূর্ণ একদাঃ প্রকাশ হইয়াছিল— শুক্রোদনের গৃহে আহার করিলেও আহারীয় দ্রব্য ক্ষয় হয় নাই এবং তাহার অন্তঃপুরে যে সকল বান্ধ বন্ধ ছিল তাহা সমুদায় আপনা আপনি বাদিত হইয়াছিল ইত্যাদি। শেষ বুদ্ধের জন্ম সম্বন্ধে এইরূপ বিবিধ অলৌকিক বিবরণ ললিত বিস্তরে লিখিত আছে, এখামে তাহার আলোচনার প্রয়োজন হইলে প্রস্তাব বাহ্যিক হইয়া উঠে।

ইউরোপীয় পঞ্জিৎগণের মতে শাক্য সিংহ গ্রীষ্ম জন্মিবার ৬২৩ বৎসর পুর্বে জন্মগ্রহণ করিয়াছিলেন। তাহার মাতা মাঝাদেবীর তাহার জন্মের এক সপ্তাহের পরে হৃতু হয় এবং তিনি তাহার মাতার ভগিনী দ্বারা অতিয়ত্বের সহিত প্রতিপালিত হইয়াছিলেন। রাজাৰ পুত্রমুখ নিরীক্ষণে দিন দিন আনন্দ হৃষি

ହିତେ ଲାଗିଲ ଏବଂ ଶାକା ସିଂହ ଅଚିରକାଳମଧ୍ୟେ  
ବହୁବିଜ୍ଞାଯ ପଣ୍ଡିତ ହଇୟା ଉଠିଲେନ । ତିନି ସ୍ଵଭାବତଃ  
ଗଭୀରାଙ୍ଗନରେ ଗଭୀରାଙ୍ଗନରେ ସହିତ କ୍ରୀଡା କୌତୁକେ ଏକ  
ଦଣ୍ଡ ଅତିବାହିତ କରିତେନ ନା । ତାହାର କିଛୁମାତ୍ର  
ବାଲସୁଲଭ ଚପଲତା ଛିଲ ନା ଏବଂ ସମୟେ ସମୟେ ତିନି  
ଗଭୀର ଚିନ୍ତାଯ ନିମଞ୍ଚ ଥାକିତେନ । ରାଜା ତଥକେ ତାହାକେ  
ସଂସାର ମୁଖେ ମୁଖୀ କରିବାର ଜନ୍ମ ନାନା ଉପାର ଚିନ୍ତା  
କରିତେ ଲାଗିଲେନ ।

ଏକଦା ମହନ୍ତିକ ପ୍ରଭୃତି କତକଣ୍ଠିଲି ଶାକା, ରାଜା ଶୁଦ୍ଧୋ-  
ଦନକେ ବଲିଲ, ମହାରାଜ ! ଦୈବଜ୍ଞ ବ୍ରାହ୍ମଣେରା ନିଶ୍ଚଯ  
କରିଯା ବଲିଯାଛେନ ଯେ “ସଦି କୁମାରୋହିଭିନିକୁ ମିଷ୍ୟତି  
ତଥାଗତୋ ଭବିଷ୍ୟତି ଅର୍ହନ୍ ସମ୍ୟକ୍ ସମୁଦ୍ଧଃ ।—ଉତ୍ ନାଭି  
ନିକ୍ଷୁ ମିଷ୍ୟତି ରାଜା ଭବିଷ୍ୟତି ଚକ୍ରବର୍ତ୍ତୀଚ ବିଜେତା  
ଧାର୍ମିକୋ ଧର୍ମରାଜଃ ସମ୍ପର୍କ ସମ୍ପର୍କଗତଃ” (୧୨ ଅଧ୍ୟାଯ  
ମଲିତ ବିଷ୍ଟର ଦେଖ— )

ସଦି ଆମାଦେର କୁମାର ପ୍ରଭୁଜ୍ୟା କରେନ, ତାହା ହଇଲେ  
ଇନି ସମ୍ୟକ୍ ଜ୍ଞାନୀ ବୁଦ୍ଧ ଏବଂ ଆର୍ଥିତ ହଇବେନ । ଆର ସଦି  
ଗୃହାତ୍ମୀ ହନ, ତାହା ହଇଲେ ଚକ୍ରବର୍ତ୍ତୀ ରାଜା ହଇବେନ ।  
ଅତେବ କୁମାରକେ ଅଚିରୀଂ ବିବାହିତ କରା କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ।  
ତାହା ହଇଲେ ଶାକ୍ୟବଂଶେର ଚକ୍ରବର୍ତ୍ତିତ୍ୱ ଆର ଲୋପ  
ହଇବେ ନା ।

অতঃপর রাজ্য শুন্দোদন কণ্ঠ অন্বেষণ করিবার আদেশ করিলে শত শত শাক্য কণ্ঠাদানের নিমিত্ত উত্তৃত হইল। কুমারকে তব্বি তান্ত বিজ্ঞাপন করিলে, তিনি কহিলেন, সপ্তম দিবসে উত্তর দিব। ভগবান् শাক্যসিংহ মনে মনে বিচার করিতে লাগিলেন, আমি কাম-ভোগের অনন্ত দোষ জ্ঞাত আছি। যে আমি ধ্যান নিমীলিত নেত্রে ধ্যেয় স্থখে উপবন মধ্যে বাস করিব; সেই আমি কি স্তুগ্রহে বাস করিতে পারি? না তাহা আমার শোভা পায়? আবার ভাবিলেন, না, সহস্রণের পরিপাক হইলে কিরূপ হয়, তাহা আমাকে দেখাইতে হইবে, লোককে শিক্ষা দিতে হইবে, পঙ্কজ কর্দমের মধ্যেই বৃক্ষ পায়, জল মধ্যেই শোভা পায়; অতএব যদি কোন বোধিসত্ত্ব পরিবার লাভ করেন, তাহা হইলে তিনি তমধ্যে থাকিয়াও কদ্যচিং বিমেয় হইতে বা থাকিতে অথবা করিতে পারেন। পূর্ব পূর্ব বোধি-সত্ত্বেরাও ভার্যাপুত্র পরিগ্রহ করিয়াছিলেন। অতএব লোক শিক্ষার নিমিত্ত আমাকেও ভার্যাগ্রহণ স্বীকার করা আবশ্যিক। ইহার মূল এই—“বিদিতং ময়ানন্তকাম-দোষাঃ শরণ সর্ববাস শোক হঃ খমূল। ভয়ঙ্কর বিষপত্র সর্বিকাস। জ্বলনমিত্বা অসিধারাতুল্যরূপাঃ, কামগুণে নমেন্তি চক্ষন্দং রাগে নচাহং শোভে স্ত্রাগার মধ্যে

ବୋନ୍ଦମୁଖରେ ବସେଇ ତୁଣ୍ଡିମ୍ ଧ୍ୟାନମାଧିଷ୍ଠକେ ଶାନ୍ତି-  
ଚିତ୍ତ ।” ଇତି । ଅପିଚ,

“সঙ্কীর্ণ পঞ্জি পছন্দানি বিবৃক্ষিমেষ্টি,  
আকীর্ণ রাজ্জুজলমধ্যে লভাতি পূজ্যাম্, [শোভাম্]  
যদি বোধিসত্ত্ব পরিবার বলৎ লভন্তে,  
তদসত্ত্ব কোটি নিযুতান্তম্ভতে বিনেষ্টি ॥  
যেচাপি পূর্বক অভুবিদ্বোধিসত্ত্বাঃ,  
সর্বেভি ভার্যশুত দর্শিত ইস্ত্রীগারাঃ  
নচ রাগ রক্ত নচ ধ্যান স্মৃখেভিভক্ষণ  
হস্তান্ত শিক্ষণি অহংপিণ্ডণেষু তেষাং । (১২ অং দেখ)

এই সিদ্ধান্ত ছির করিয়া সপ্তম দিনে বনিলেন,  
“ত্রাপ্তীং ক্ষত্রিয়াং কশ্চাং বৈশুণ্যাং শূদ্রাং তথেবচ ।

ଯନ୍ତ୍ରୀ ଏତେ ଶୁଣାଃ ସନ୍ତି ତାଂ ଯେ କଞ୍ଚାଂ ପ୍ରବେଦରୁ ॥”  
 ଆଜ୍ଞାନ, କ୍ଷତ୍ରିୟ, ଶୂନ୍ଗ ବା ବୈଶ୍ଯ, ଯେ କୋନ ଜାତିର କଞ୍ଚା  
 ଛଉକ, ଯାହାର ପୁରୋତ୍ତ ଶୁଣ [ସେ ସକଳ ଶୁଣ ଲ, ବି, ୧୨,  
 ଦେଖ] ଆଛେ, ଦେଇ କଞ୍ଚାର ସହିତ ଆମାର ବିବାହ ଦାଓ ।  
 ଅତଃପର ରାଜ୍ୟ ଶୁନ୍ଦୋଦମ, ନିଜ ନଗରେ ଅଚାର କରିଲେନ,

ଆମାର କୁମାର କୁଳ, ଗୋତ୍ର ବା ଝପଲାବଣ୍ୟ ମୋହିତ

হন না। গুণ, সত্য, ও ধর্মেই কুমারের মন,—ইহা বিবেচনা করিয়া কথার অনুসন্ধান কর।

অনন্তর অনুসন্ধান দ্বারা দণ্ডপাণিশাক্যের দ্রুহিতা গোপা নামী কামিনী শাক্যের অভিজ্ঞতি গুণবতী হইলেন। স্বতরাং ভগবান শাক্য তাহারই পাণিগ্রহণ করিলেন। “অথ দণ্ডপাণেঃ শাকাষ্ট দ্রুহিতা শাক্য কন্যা বা দাসী শত পরিষ্কার,” ইত্যাদি ল, বি, দেখ।

শাক্যসিংহ কিছুকাল দাপ্ত্য স্থখে অতিবাহিত করিয়াছিলেন; কিন্তু তিনি সতত গভীর চিন্তাসাগরে নিমগ্ন থাকিতেন। তাহার দ্রুদয়মধ্যে সর্বদা সংসারের অনিত্যতা সম্বন্ধে চিন্তা উপ্থিত হইত। তিনি মনশচ্ছু-  
দ্বারা দেখিতেন, “সর্ব অনিত্যা, অকামা, অক্রুণ্বা নচ  
শাশ্বতাপি, ন নিতা কপ্পা মায়ামুরীচি সদৃশা, বিদ্রুৎ  
ফেণোপমাত্তপলা॥”

রাজা শুক্রোদয় পুন্তের সংসার বৈরাগ্য দেখিয়া তাহাকে নানা প্রকার অবোধ দিতে লাগিলেন। কিন্তু কিছুতেই ক্রতৃকার্য হইতে পারিলেন না। ক্রমেই তাহার সংসারের স্থখে বিরক্তি বোধ হইতে লাগিল। একদা তিনি বজ্জন সমভিব্যাহারে রথারোহণে নগ-  
রের পূর্ব তোরণ দিয়া কুসুম নিকেতনে গমন করিতে-  
ছিলেন; এমত সময়ে পথিমধ্যে এক জন দন্তহীন

জরাগ্রন্ত বৃক্ষকে দেখিতে পাইয়া সারথিকে তাহার তাদৃশ শোচনীয় অবস্থার কারণ জিজ্ঞাসা করিলেন। সারথি কহিল, রাজকুমার ! এ ব্যক্তি বৃক্ষ বয়স জন্য এতাদৃশ অবস্থা প্রাপ্ত হইয়াছে। এ ব্যক্তি কোন বিশেষ রোগগ্রন্ত নহে। ক্রমে ঘোবনা বস্তা গত হইলে আমাদিগের সকলেরই এইরূপ অবস্থা ঘটিবে।

তচ্ছবণে রাজকুমার কহিলেন, হাঁয় ! আমরা কি মৃচ্ছ, ঘোবনগর্বে মহুষ্য-শরীর পরিণামে কি অবস্থা প্রাপ্ত হইবে তাহা একবারও চিন্তা করি না। সারথি ! রথ-বেগ সম্বরণ কর, আমি সৎসারের দ্রুরন্ত কশাঘাত সহ করিতে ইচ্ছা করি না। সাংসারিক শুধু ক্ষণভঙ্গুর, তাহাতে লিঙ্গ থাকিয়া কে বৃক্ষ বয়সের এতাদৃক কষ্ট সহ করিবে ? অন্য এক দিবস শাক্যসিংহ রথারোহণে নগরের দক্ষিণ তোরণ সম্মুখে ষড়জ পরিত্যক্ত বন্ধুহীন, বহুরোগগ্রন্ত, জীর্ণ শীর্ণ কলেবর এক ব্যক্তিকে দেখিতে পাইয়া সারথিকে তাহার তাদৃক অবস্থার কারণ জিজ্ঞাসা করিলেন। সারথি করযোড়ে তাহার অবস্থার প্রকৃত কারণ বিজ্ঞাপন করিল ; তাহা শুনিয়া রাজকুমার কহিলেন, “হাঁয় ! শারীরিক অবস্থা কতদূর পরিবর্ত্তনশীল, এবং রোগের তাড়নায় মহুষ্যের এতাদৃক হীন অবস্থা প্রাপ্ত হইয়া থাকে। কোন্তানী এই সকল

দেখিয়া সংসারের স্থুতি লিপ্তি থাকিতে বাসনা করে ?  
 এই বলিয়া রাজকুমার উদ্দেশ্য স্থানে গমন না করিয়া  
 নগর মধ্যে অত্যাগত হইলেন। এইরূপ তৃতীয়বার  
 রথারোহণে নগরের পশ্চিম তোরণ দিয়া বিলাস  
 কাননে গমন করিবার সময় পথিমধ্যে বস্ত্রাহত এক  
 যুতশরীর দেখিতে পাইলেন। তাহার চতুর্দিকে অজন  
 বাস্তবের হাতাকার করিয়া ক্রমন করিতেছে। তদর্শনে  
 রাজকুমারের মনে সংসারের প্রতি বিলক্ষণ বিরক্তি  
 প্রকাশ পাইল। তিনি সারথিকে কহিলেন, যৌবন-  
 গর্ভ বৃক্ষ বয়সে শেষ হইবে, শারীরিক স্বাস্থ্য ব্যাধি  
 দ্বারা বিনাশ পাইবে এবং জীবনও কিছু কালের  
 মধ্যে বিনষ্ট হইবে। এ সকল দেখিয়া সংসারের স্থুতি  
 কে মুঞ্চ হইতে বাসনা করে ? যদি বৃক্ষ বয়স, রোগ  
 যন্ত্রণা এবং হৃত্য সংসারের মধ্যে না থাকিত, তাহা হই-  
 লেই এইস্থান চিরস্থুতের হইত।” তাহার পর মুক্তকণ্ঠে  
 কহিলেন, “ সারথি ! নগর মধ্যে গমন কর, আমি  
 এক্ষণে রথ হইতে অবতরণ করিয়া সংসারের কষ্ট হইতে  
 মুক্তির উপায় চিন্তা করিব।”

অবশ্যে চিন্তা করিতে করিতে নগরের উত্তরাভি-  
 মুখে বিলাস ভবনে গমন করিবার সময় এক শান্তমূর্তি  
 রোগ শোক বিমুক্ত ভিক্ষুকে দেখিতে পাইয়া সারথিকে

জিজ্ঞাসা করিলেন, “এ বাত্তি কে?” সারথি কহিল,  
 “রাজকুমার! এ বাত্তি ভিক্ষু, সংসারের সকল বন্ধন  
 তাগ করিয়া ধর্মের কর্তব্য সাধনে নিযুক্ত। এ বাত্তি  
 সকল রিপুকে পরাজয় করিয়া, আনন্দ চিত্তে ভিক্ষাত্মে  
 জীবন অতিবাহিত করিতেছে।” রাজকুমার কহিলেন,  
 “সংসারের মধ্যে এইব্যক্তিই সাধু, জ্ঞানিগণের এই  
 পথ অবলম্বন করাই শ্রেষ্ঠ। আমিও এই পথ অবলম্বন  
 করিব, এবং অগ্নান্য লোককেও এই ভিক্ষুর প্রদ-  
 শিতি পথ অবলম্বন করিতে উপদেশ দিব। ইহাতে  
 আমাদিগের জীবনের মহৎ উদ্দেশ্য সাধিত হইবে।”  
 এই বলিয়া রাজকুমার বাটী প্রত্যাগত হইলেন। রাজা  
 শুন্দোদন পুত্রের ক্রমেই সংসারের বিরাগ হৃদয়ে বৰ্কমূল  
 দেখিয়া, তাঁহার চিন্ত বিনোদনের জন্য বিবিধ উপায়  
 উন্নাবন করিতে লাগিলেন; কিন্ত তাঁহার হৃদয়ের ভাব  
 কিছুতেই পরিবর্ত্ত হইল না। তিনি সংসারের সকল  
 সুখ পরিত্যাগ করিতে কৃতসঙ্কল্প হইলেন। তিনি মুক্ত  
 কষ্টে কহিলেন, জীবনে ধিক্ৰ; জরাগ্রেস্ত হইবার সন্তুষ্ট  
 এমত র্যাবনে ধিক্ৰ; ব্যাধিতে জর্জরিত হয়, এমত  
 আশ্চেষ্য ধিক্ৰ; এবং ঘৃতুমুখে পতিত হয়, এমত জীবন-  
 কেও ধিক্ৰ—হায়!”

“ ଧିଗ୍ରୌବନେନ ଜରାୟ ସମଭିଜ୍ଞତେନ ।  
 ଆରୋଗ୍ୟ ଧିଥିବିଧିବ୍ୟାଧି ପରାହତେନ ॥  
 ଧିଗ୍ରୌବିତେନ ପୁରୁଷୋ ନ ଚିରଶ୍ଵିତେନ ।  
 ଧିକ୍ ପଣ୍ଡିତଙ୍କ ପୁରୁଷ୍ୟ ରତିଅପ୍ରମଞ୍ଜେ ॥”

ତିନି କହିଲେନ, ସଦି ଓ ବ୍ୟାଧି ମୃତ୍ୟୁ ନା ଥାକିତ, ତଥାପି ତିନି ସଂସାର ପଞ୍ଚ କ୍ଷକ୍ତ\* ଜନ୍ୟ ଏକମାତ୍ର ଦୁଃଖଶ୍ଵାନ ବଲିଯା ପରିତାଗ କରିତେନ; କିନ୍ତୁ ଏକ୍ଷଣେ ଜରା ବ୍ୟାଧି ମୃତ୍ୟୁ ନିଶ୍ଚରି ଜୀବନକେ ଅଧୀନ କରିବେ, ଏଜନ୍ୟ ଦୁଃଖ ହଇତେ ପରିତାଗାର୍ଥ ଉପାୟ କରା କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ସଥା—

ସଦି ଜରା ନ ଭବେଯା ନୈବ ବ୍ୟାଧି ର୍ମ ମୃତ୍ୟୁ ।  
 ସ୍ତଥାପିଚ ମହଦୁଃଖଂ ପଞ୍ଚକ୍ଷକ୍ତଂ ଧରନ୍ତୋ ।  
 କିଂପୁନର୍ଜରା ବ୍ୟାଧି ମୃତ୍ୟୁ ନିତ୍ୟାତ୍ମବନ୍ଧା  
 ସାଧୁ ପ୍ରତି ନିବର୍ତ୍ତ ଚନ୍ଦ୍ରଯିଷ୍ୟେ ପ୍ରମୋଚଂ ॥

ଏଇକୁପ ଭାବିଯା ତିନି ପିତାକେ ସକଳ ବିଷୟ ବିଜ୍ଞାପନ କରିଲେନ । ଶୁଦ୍ଧୋଦନ ତଥନ ସଜଳ-ମେତ୍ରେ ପୁରୁଷକେ ରାଜଭୋଗେର ସକଳ ଶୁଦ୍ଧ ପ୍ରଦାନ କରିତେ ସ୍ଵୀକୃତ ହଇଯା ଶୁଦ୍ଧ ରାଜ୍ୟ ଭୋଗ କରିବାର ଜଗ୍ନ ନାନା ଅମ୍ବନୟ କରିତେ

\* “ ଦୁଃଖ ସଂସାରିଗଂ କ୍ଷକ୍ତା ସ୍ତୋଚ’ ପଞ୍ଚ ପ୍ରକୌଣ୍ଡିତାଃ । ବିଜ୍ଞାନଂ ବେଦନା ସଂଜ୍ଞା ସଂକ୍ଷାରୋ କ୍ଲପ ଯେବଚ । ” ବିଜ୍ଞାନ, ବେଦନା, ସଂଜ୍ଞା, ସଂକ୍ଷାର ଏବଂ କ୍ଲପ, ଏଇ ପଞ୍ଚ କ୍ଷକ୍ତ, ଇହାଇ ସାଂସାରିକ ଆୟାର ଦୁଃଖ ହେତୁ ।

লাগিলেন। তাহাতে তিনি কহিলেন, যদি জরা আকৃ-  
মণ না করিয়া শুভবর্ষ ঘোবন চির অবস্থিতি করে, তাহা  
হইলেই তিনি সুখে সংসারে থাকিতে পারেন, যথা,—

“ ইচ্ছামি দেব জ্বর মহনমাক্রমেয়।  
শুভবর্ষ ঘোবন ছিতো ভবি নিত্য কালং ॥  
আরোগ্য প্রাপ্তু ভবিনোচ ভবেত বাধি।  
রমিত আযুশ্চ ভবিনোচ ভবেত যতু ॥”

রাজা এসকল শুনিয়া কিংকর্তব্য বিমুট হইয়া কহি-  
লেন ; “ পুত্র ! যে চারিটী বিষয় প্রার্থনা করিলে,  
তাহা আমার প্রদান করিবার ক্ষমতা নাই । ” রাজ-  
কুমার তখন পিতার নিকট সংসার হইতে গমন করি-  
বার নিমিত্ত বিদায় প্রার্থনা করিলেন। নৃপতি শোক-  
পূর্ণ আননে পুত্রকে অভীষ্ট সিদ্ধি-জন্য আশীর্বাদ  
করিয়া অগত্য বিদায় দিলেন।

এক গভীর রজনীযোগে শাক্যসিংহ ২৯ বৎসর  
বয়ঃক্রমে তাহার স্ত্রী এবং একমাত্র শিশু পুত্র রাত্তল'কে  
পরিত্যাগ করিয়া ঘোটকারোহণে রাজভবন হইতে  
প্রস্থান করিলেন। সমস্ত রাত্রি ভৰণের পর অভাত  
কালে ঘোটক পরিত্যাগ করত ‘অনোমা’ নদীতৌরে  
স্বানাদি করিয়া ভিক্ষুবেশে ইতস্ততঃ ভৰণ করিতে লাগি-

লেন। প্রথমে বৈশালীতে\* আসিয়া এক ব্রাহ্মণের সমীপে শাস্ত্র অধ্যয়নে প্রবৃত্ত হইলেন; কিন্তু তখায় মুক্তির উপর্যোগী কোন শিক্ষা প্রাপ্ত না হওয়াতে, অগত্যা তথা হইতে তাঁহাকে প্রস্থান করিতে হইল। তাঁহার পর রাজগৃহের এক ব্রাহ্মণের নিকট আর্য শাস্ত্র অধ্যয়নে প্রবৃত্ত হইলেন; কিন্তু তাঁহাতেও কোন ফল দর্শিল না। এস্থান হইতে পঞ্জন সহাধ্যায়ী সমভিব্যাহারে উর্বিলব নামক গ্রামে ছয় বর্ষকাল অতি কঠিন পরিশ্রমের সহিত বিশুদ্ধ সমাধি, ও মহাপ্রধান প্রভৃতি ঘোগাভ্যাস করিতে লাগিলেন। কিন্তু এত কষ্টেও তাঁহার অভীষ্ট সিদ্ধি হইল না। ক্রমে তাঁহার সহাধ্যায়িগণ পরিত্যাগ করিলে, তিনি একাকী নিঃসহায়ে পৃথিবী মধ্যে বিচরণ করিতে লাগিলেন। তৎপর বুদ্ধিমত্ত্বে ধ্যানে নিযুক্ত হইয়া তাঁহার উদ্দেশ্য সফল হইল, এবং তিনি জীবনের একমাত্র উদ্দেশ্য পৰিত্ব বৌকজ্ঞান লাভ করিলেন।

\* বৈশালী—বিশালা বদরী অর্থাৎ এক্ষণে যাহা হরিদ্বারের উত্তর পূর্বাংশে বদরিকাঞ্চম বলিয়া প্রসিদ্ধ, তত্ত্বিকটবর্তী নগরের নাম বৈশালী। কিন্তু কনিঙ্গছামু সাহেব তাঁহার প্রাচীন ভারতবর্ষের ভূগোলে লিখিয়াছেন, “বৈশালী পাটলীপুরের উত্তরে স্থাপিত ছিল। তিনি আধুনিক বিসার নামক স্থানকে ‘বৈশালী’ বলিয়া ছির করিয়া ছেন, কিন্তু এ প্রমাণে অনেকের তাদৃশ আশ্চর্ষ নাই।”

৫৮৮ খ্রিষ্টাব্দের পূর্বে তিনি বৌদ্ধ ধর্মের বিমল জ্ঞান লাভ করিয়া প্রথমতঃ বারাণসীতে ধর্ম প্রচারে অবৃত্ত হইলেন। তখায় তাহার পূর্বের পঞ্চ জন সহাধ্যায়ী এবং কতিপয় ব্যক্তি এই নবধর্মে দীক্ষিত হইল। ভারত-বর্ষের নৃপতিগণ তাহার ঘৃণাকীর্তন করিতে লাগিল। মগধাধিপতি মহারাজ বিশ্বসরের প্রযত্নে রাজ-গৃহের বক্তৃতাকালে বহুব্যক্তি বৌদ্ধধর্মে দীক্ষিত হইয়াছিল। কালান্তরিমভাবে তাহার উদ্দেশে এক ধন্যাত্মক কর্তৃক নির্মিত হইয়াছিল ; তখায় তিনি কিছুকাল বক্তৃতা করিয়া অনেক শিষ্য সংগ্রহ করিয়াছিলেন। এ সময় তাহার ধর্মের গৌরব দিন দিন বৃদ্ধি হইতে লাগিল ; এবং দেশ বিদেশ হইতে বিচক্ষণ পঞ্জিকণ তাহার উপদেশে মুন্দ হইয়া বেদ-বিধি পরিত্যাগ করত বৌদ্ধ ধর্ম গ্রহণ করিতে লাগিল। এই সময় শাক্যসিংহ তাহার প্রধান শিষ্য সারিপুত্র মৌদ্র্যল্যায়ন, এবং কাতায়ন সমতিব্যাহারে কিছুকাল মগধেশ্বরের আতিথ্য স্বীকার করিয়াছিলেন। পরে উক্ত নৃপতি অজ্ঞাতশক্ত কর্তৃক নিহত হইলে, তিনি আবস্তীতে বাস করেন। তখায় অনাথ পিণ্ড নামক বণিক তাহার জন্য একটী সুরম্য বিহার নির্মাণ করিয়া দিয়াছিলেন। শাক্যসিংহের বক্তৃতার মোহিনী

শক্তিতে ক্রমে ক্রমে অসংখ্য শিষ্য সংগ্ৰহ হইতে লাগিল। সুপণ্ডিত ব্ৰাহ্মণগণ, যুক্তপ্ৰিয় ক্ষত্ৰিয়গণ, বাণিজ্য ব্যবসাৱী বৈশ্যগণ, সকলেই তাহার ধৰ্মে দীক্ষিত হইল। কোশলাধিপতি এবং প্ৰমদ্ভজিত নৃপতি তাহার প্ৰধান শিষ্য ছিলেন। দ্বাদশবৰ্ষ পৱে তিনি কপিলবস্তুতে গমন কৱিয়া তাহার পিতৃস্মৰণ, স্তু এবং শাক্যবংশীয় অন্যান্য লোককে বৌদ্ধধৰ্মে দীক্ষিত কৱিয়াছিলেন। এইরূপ ধৰ্ম প্ৰচারে কালাতিপাত কৱিয়া বুদ্ধদেব ৮০ বৎসৱ বয়ঃক্রমে ৫৪৩ খ্রিষ্ট জন্মের পূৰ্ব বৎসৱে কুশীনগৱে মানবলীলা সম্ভৱণ কৱিলেন। এসময় তাহার অসংখ্য শিষ্য উপস্থিত ছিল। তাহারা সকলেই বোধিসন্দেহের জয়ঘনি কৱিতে লাগিল। এবং ঘৃতুশিষ্য হইতে বুদ্ধদেব তিনবাৱ স্বশিষ্যবৰ্গকে ধৰ্মেৰ কুটিল প্ৰশ্ন জিজ্ঞাসা কৱিতে অহৰোধ কৱিলেন; কিন্তু কেহই উত্তৰ কৱিল না। মে সময় কাহারও ধৰ্মবিষয়ে অগুমাত্ৰ সন্দেহ উপস্থিত হয় নাই। অবশেষে ঘৃতু-কালে ভগবান् কহিলেন, “ভিক্ষুগণ! আমি শেষবাৱ তোমাদিগকে উপদেশ দিতেছি, সৎসাৱেৰ সকল বস্তুই ক্ষণভঙ্গুৱ, এজন্য তোমৱা নিৰ্বাণ কামনায় যত্নশীল হও।” ভগবান্ নিৰ্বাণ প্ৰাপ্ত হইলে সাধাৱণ ভিক্ষুগণ উচ্চস্বৱে বিলাপ ও অমৃতাপ কৱিতে লাগিল:

কিন্তু আইতগণ পৃথিবীর সকল বস্তু ক্ষণভঙ্গের ভাবিয়া  
শোকবেগ সম্বরণ করিলেন। চন্দনকাট্টের চিতার  
উপর তাঁহার মৃতশরীর নববস্ত্রায়ত করিয়া স্থাপিত  
হইলে, মহা কাণ্ডপ, তথা ৫০০ শত ভিস্কু উহা তিন-  
বার প্রদক্ষিণ করিলেন। তৎপরে সকলে ভগবানের  
চরণ বন্দনা করিয়া চিতা প্রজ্ঞলিত করিয়া দিলেন।  
মূল শরীর ধ্বংস হইয়া ভস্মাবশিষ্ট হইল, ভিস্কুগণ  
সেই ভস্মরাশি ধাতুনির্মিত পাত্রে পূর্ণ করিয়া সুগন্ধ  
পুষ্পে আচ্ছাদিত করত নৃতাগীত করিতে করিতে নগর-  
মধ্যে আনয়ন করিল। উহা তথার মহাসম্মানের  
সহিত সপ্তদিবস রক্ষিত হইয়াছিল। অবশেষে তাঁহার  
স্তুতি স্তুতি অঙ্গিখণ্ড রাজগৃহ, বৈশালী, কপিলবস্তু,  
অলকাপুর, রামগ্রাম, উত্থন্তীপ, পাণ্ডয়া এবং কৃষ্ণনগর,  
এই ৮ স্থানে প্রোথিত করিয়া তাঁহার উপর আটটি স্তুপ  
নির্মিত করিল। বুদ্ধদেবের উপর এত ভক্তি এবং এত  
অনুরাগ যে তাঁহার দণ্ড কেশাদি লইয়া বহুধ্যায় করিয়া  
তাহা সংরক্ষণ জন্য বৃহৎ বৃহৎ মন্দির নির্মিত হই-  
যাচে। ঐ সকল মন্দির বিশেষ বিশেষ তীর্থস্থান বলিয়া  
পরিগণিত এবং একাল পর্যাপ্ত বিখ্যাত।

বুদ্ধদেব স্বয়ং কোন গ্রন্থ প্রণয়ন করেন নাই।  
চৈতন্য দেবের ন্যায় তাঁহার মত, শিষ্যবর্গ কর্তৃক

মুকুত অন্তে জগতের হিতের জন্য প্রচারিত হয়। তাহার অসিদ্ধ শিষ্য ক্রিতয় “ত্রিপেটক” রচনা করেন। প্রথম অধ্যায় অভিধর্ম কাশ্যাপ দ্বারা, দ্বিতীয় অধ্যায় স্বত্র আবন্দ দ্বারা এবং তৃতীয় অধ্যায় বিনয় উপালী দ্বারা। ইহা খন্ড জন্মিবার ৫৪৩ বৎসর পূর্বে রচিত হইয়া ৫০০ শত সুপণ্ডিত ভিক্ষুগণ সাহায্যে প্রচারিত হইয়াছিল। ত্রিপেটক প্রচারের পরে তিনটি অসিদ্ধ বৌদ্ধ সঙ্গমে আচার্যগণ ধর্মের গুরু কথা সকল মীমাংসা করিয়া বিবিধ গ্রন্থনিচয় প্রচার করেন। আষাঢ় মাসে কাশ্যাপ ৫০০ শত সুপণ্ডিত ভিক্ষুগণকে আহ্বান করত সম্বোধন করিয়া কহিলেন, “তগবান্মারাময় মর্ত্যদেহ পরিত্যাগ কালে আমাদিগকে কহিয়াছিলেন যে, ‘আমি গত হইলে আমার প্রচারিত ধর্ম ও বিনয় তোমাদিগের পথপ্রদর্শক হইবে।’ এক্ষণে হে জানিগণ ! আমাদিগের তদালোচনায় প্রবৃত্ত হওয়া নিতান্ত কর্তব্য।” এতদ্বাকে সকলেই সম্মত হইলেন ; এবং মগধরাজ অজাতশত্রু শতপাণিশিখরমূলে একটি বিহার নির্মাণ করিয়া সকলকে সাদরে আহ্বান করিয়াছিলেন। তখায় আচার্যগণ কর্তৃক ধর্মালোচনা হইয়া ৭ মাস পরে (খঃ পুঃ ৫৪৩ বৎসরে) প্রথম সঙ্গম শেষ হয়। ইহার পর দ্বিতীয় ও তৃতীয় বৌদ্ধ সঙ্গম কালা-

শোক কর্তৃক আহুত হইয়াছিল। এই সকল সঙ্গমে বৌদ্ধধর্মের সমূহ উন্নতি হয়। এ সময় বৌদ্ধধর্মের উন্নতির সীমা ছিল না। হিন্দুগণ আর্যাধর্ম পরিত্যাগ করিয়া বৌদ্ধধর্ম গ্রহণ করিতে লাগিলেন; রাজা প্রজা সকলেই এই নব ধর্মাবলম্বী। বৈদিক কার্য্যকলাপে ক্রমেই হতাদর হইতে লাগিল; এবং সেই সঙ্গে সঙ্গে যজ্ঞার্থে পশুবধের শোণিতস্ত্রোত ক্রমেই অবরুদ্ধ হইল।

অশোক মৃপতি বৌদ্ধধর্মের প্রধান উন্নতিকারক। ইনি বিচ্ছসরের পুত্র এবং চন্দ্রগুপ্তের পৌত্র। বৈরনির্ধ্যাতনে স্থিরপ্রতিজ্ঞ থাকাতে ইঁকে সকলে প্রচণ্ড-শোক বলিত। তৎপরে ইনি পিতার অবর্তমানে ২৬৩ খঃপুঃ মগধের সিংহাসনে আরুচি হইলে পর বৌদ্ধধর্মের উন্নতি করাতে সকলেই ইঁকে ধর্মাশোক বলিত। ইনি মহাপরাক্রমশালী মৃপতি। চারি বৎসরের মধ্যে অশোক সমুদায় ভারতবর্ষ জয় করিয়া-ছিলেন। ইহা ভিন্ন মহাচীন পর্যন্ত ইঁর করতলস্থ হইয়াছিল। এমন কি পাণ্ডবেরাও অশোকের প্রায় ভারতবর্ষে একাধিপত্য করিতে পারেন নাই। ইনি হিন্দুধর্ম ত্যাগ করিয়া বৌদ্ধধর্ম গ্রহণ করিয়াছিলেন। এই ধর্মে তাহার অকুণ্ডিম অভ্যরাগ ছিল। তাহার সময়ে বৌদ্ধধর্ম উন্নতির উচ্চশিখের আরোহণ করিয়া-

ছিল। ইনিই বৌদ্ধগণের “দেবানামঃ প্রিযঃ প্রিয়দর্শী।” অসংখ্য অচারকেরা ইহার অনুজ্ঞামূল্যারে গ্রামে গ্রামে নগরে নগরে এবং পুরস্ত্রীবর্গের নিকটও ধর্মপ্রচার করতঃ অশ্পকাল মধ্যেই ভারতবর্ষের সকল জাতিকেই বৌদ্ধমতাবলম্বী করিয়াছিলেন।

অশোক ৮৪ সহস্র স্তুতি নির্মাণ করিয়া বৌদ্ধধর্মের মহিমা ঘোষণা করেন। এই সকল স্তুতি ভারতবর্ষের বিবিধ নগরে নির্মিত ছাইয়াছিল। আমরা কয়েকটী প্রসিদ্ধ অশোক-স্তুতি দেখিয়াছি; তাহার মধ্যে ফিরোজ সাহেব নামে বিখ্যাত লাটটী সর্বাপেক্ষা উচ্চ। এই সকল স্তুতের অঙ্গে পালিভাষায় বৌদ্ধ-ধর্মের বিবিধ অনুজ্ঞা খোদিত আছে।\* ইহা ভিন্ন কটকে ধাউলী, শুজরাটে গির্ণিরে শিখরে এবং আফগানিস্থানে কপৰ্দি গিরির অঙ্গে, অশোকের বশোঘোষণা খোদিত ছিল। এই সকল লিপি আলোচনায় ইউরোপীয় পণ্ডিতগণ অনেক ঠিকাসিক সত্ত্ব অবগত হইয়াছেন। জুনগড়ের পার্বতীয় লিপিমধ্যে আভিযোকস্ত, টলেমী, আন্তি-গোবো এবং মগ্য নামক যবন মৃপতির নাম প্রাপ্ত

\* মহারাজ অশোক তাত্ত্বালিক-লিপিতে সিধিয়াছিলেন; যথা,—“হেবৎ হেবৎ যে পালিয়া ব। দেরো—” অর্থাৎ এইরূপে এইরূপে আমার পালি অনুজ্ঞা সকল পাঠ করিবে।

হওয়া গিয়াছে। অশোকের খঃ পূঃ ২২২ বৎসরে ঘৃত্যা হয়। তাহার ঘৃত্যাতে ভারতবর্ষে বৌদ্ধ-ধর্মের আর উন্নতি হয় নাই। অশোকপুত্র মহেন্দ্র সিংহলে ৩০৭ খঃ পূঃ বৌদ্ধ-ধর্ম প্রচার করেন।

পূর্বেই কথিত হইয়াছে, বুদ্ধদেব অয়ঃ কোন অঙ্গ প্রণয়ন করেন নাই। তিনি শিষ্যাদিগকে অশ্বাঞ্চুরূপ উপদেশ প্রদান করিতেন। শিষ্যেরা তদর্থ সকল ধারণ পূর্বক বহু বিস্তার করিয়া প্রকাশ করিতেন। ইহাতে ধর্মকীর্তি বলেন “তম্ভিনেরাঃ প্রচক্ষিতে।” সম্ভব বটে; বুদ্ধের বাক্য সকল গন্তীর অর্থবান् এবং সুপরিপাচ্চি। বুদ্ধদেবের বাক্য কিরূপ গান্তীর্যার্থপূর্ণ, তাহা পাঠক-গণের গোচরার্থে আমরা বহু অস্বেষণ করিয়া কিয়দংশ নিষ্পে প্রকাশ করিতেছি।

“ইদপ্রত্যয়ফলমিতি। উৎপাদাহা তথাগতানা মহৃঃ-পাদাহা ছিতেবৈষ্যাঃ ধর্মাগাঃ ধর্মিতা ধর্মস্থিতিতা ধর্ম-নিরামকতা প্রতীত্য সমৃৎপাদাঞ্চলোমতা ইতি—অথ পুনরয়ঃ প্রতীত্য সমৃৎপাদো স্বাভ্যাঃ কারণাভ্যাঃ ভবতি হেতুপনিবন্ধতঃ প্রত্যয়োপনিবন্ধতশ্চ, যদিদঃ বীজাদক্ষুরোহক্ষুরাঃ পত্রঃ পত্রাঃ কাণ্ডঃ কাণ্ডালঃ মালাদ্যগভো গভাঙ্গুকং শূক্রাঃ পুষ্পঃ পুষ্পাঃ ফলমিতি; অসতি বীজেহক্ষুরো ন ভবতি যাবদসতি পুষ্পে ফলন-

ଭବତି, ସତିତୁ ବୀଜେହଙ୍କୁରୋ ଭବତି, ସାବନ୍ ପୁଷ୍ପେ ସତି କଳମିତି ତତ୍ରବୀଜ୍ଞଶ୍ଚ ନୈବଂ ଭବତି ଜ୍ଞାନଂ ଅହମଙ୍କୁରଂ ନିର୍ବର୍ତ୍ତଯାମି, ଅଙ୍କୁରଶ୍ଚାପି ନୈବଂ ଭବତି ଜ୍ଞାନଂ ଅହଂ ବୀଜେନ ନିର୍ବର୍ତ୍ତିତ ଇତି, ଏବଂ ସାବନ୍ ପୁଷ୍ପଶ୍ଚ ନୈବଂ ଭବତି ଜ୍ଞାନମହଂ କଳଂ ନିର୍ବର୍ତ୍ତଯାମୀତି କଳଶ୍ଚାପି ନୈବଂ ଭବତାହଂ ପୁଷ୍ପେନାଭିନିର୍ବର୍ତ୍ତିତମିତି, ତଥାଂ ସତାପି ଚୈତନ୍ତେ ବୀଜାଦୀନା ମସତ୍ୟପି ଚାନ୍ଦୋଘ୍ସିନ୍ଧିଷ୍ଠାତରି କାର୍ଯ୍ୟ କାରଣ ଭାବ ନିଯମୋଦୃଶ୍ୱତେ, ଇତ୍ୟଜ୍ଞୋ ହେତୁ ପନିବନ୍ଧଃ । ଅତାଯୋ-ପନିବନ୍ଧଃ ପ୍ରତୀତ୍ୟ ସମୁଦ୍ରପାଦଶ୍ଚ ଉଚାତେ ଅତାଯୋ ହେତୁନାଂ ସମବାୟଃ, ହେତୁଃ ହେତୁଃ ପ୍ରତି ଅଯନ୍ତେ ହେତୁନାଗୀତି ତେସାମୟମାନାନାଂ ଭାବଃ ପ୍ରତୀତ୍ୟ ସମବାୟ ଇତି ସାବନ୍ । ସନ୍ଧାଂ ଧାତୃନାଂ ସମବାୟଂ ବୀଜହେତୁ ରଙ୍କୁରୋ ଜ୍ଞାଯତେ ତତ୍ର ପୃଥିବୀ ଧାତୁବୀଜ୍ଞ ସଂଗ୍ରହେ କୃତାଂ କରୋତି, ସଥାଙ୍କୁରଃ କଠିମୋଭବତି, ଅଧାତୁବୀଜ୍ଞ ସ୍ଵେଚ୍ଛାତି, ତେଜେଣ ଧାତୁବୀଜ୍ଞ ପରିପାଚରତି, ବାସୁଧାତୁବୀଜ୍ଞମଭିନିର୍ବିରତି ସତୋହଙ୍କୁରୋ ବୀଜାନ୍ତିର୍ଗଛତି । ଆକାଶ ଧାତୁ ବୀଜଶ୍ଚା-ନାବରଗଂ କୃତାଂ କରୋତି, ରାପ ଧାତୁରପି ବୀଜଶ୍ଚ ପରିଗାମଂ କରୋତି, ତଦେତେଷାଂ ଅବିକୃତାନାଂ ଧାତୃନାଂ ସମବାୟେ ବୀଜେ ରୋହତ୍ୟାଙ୍କୁରୋ ଜ୍ଞାଯତେ ନାଶଥା । ତତ୍ର ପୃଥିବୀ ଧାତୋ ନୈବଂ ଭବତାହୁ ବୀଜଶ୍ଚ ପରିଗାମଂ କରୋମୀତି ; ଅଙ୍କୁରଶ୍ଚାପି ନୈବଂ ଭବତାହମେତିଃ ପ୍ରତାଯୈ ନିର୍ବର୍ତ୍ତିତ

ইতি । তথাধ্যাঞ্চিকঃ প্রতীতা সমুৎপাদেো দ্বাত্তাং  
কারণাভাং ভবতি, হেতুপনিবন্ধতঃ প্রতায়োপনি-  
বন্ধতশ্চ । তত্ত্বাত্ত্ব হেতুপনিবন্ধো যথা, যদিদমবিজ্ঞা-  
প্রত্যয়াং সংস্কারা যাবজ্জ্বাতিঃ প্রত্যয়ং জরা মরণাদীতি ।  
অবিজ্ঞাচেষ্টাভবিষ্যৎ বৈবং অঙ্গুরো অজনিস্যত এবং  
জরা মরণাদয় উদপৎস্থত । যাবজ্জ্বাতিশেষ্টাভবিষ্য  
বৈবং তত্ত্ববিজ্ঞায়া বৈবং ভবতাহং সংস্কারানভি  
নির্বর্তন্মামীতি, সংস্কারাণামপি বৈবং ভবতি বয়ম-  
বিজ্ঞয়া নির্বর্তিতা ইতি । এবং যাবজ্জ্বাত্যা অপি বৈবং  
ভবতাহং জরা মরণাত্তভিনির্বর্তন্মামীতি জরামরণ।—  
দীনামপি বৈবং ভবতি বয়ং জাত্যা অভি নির্বর্তিতা  
ইতি, অখচ সংস্ববিজ্ঞাদিমু স্বয়মচেতনেমু চেতনান্তরা-  
নধিষ্ঠিতেষ্পি সংস্কারাদীনা মুপৎভিবৌজাদিষ্পি সং-  
স্বচেতনেমু চেতনান্তরানধিষ্ঠিতেষ্প্যক্ষুরাদীনাৎ, ইদং  
প্রতীত্যং প্রাপ্যেদ মুৎপত্তত ইতি । এতাবগ্নাত্বস্তু-  
ত্বাং । চেতনাধিষ্ঠানস্তান্তুপলক্ষেঃ । সোয়মাধ্যাঞ্চিকস্য  
প্রতীতা সমুদায়সা হেতুপনিবন্ধঃ । অথ প্রতায়োপ-  
নিবন্ধপৃথিব্যগ্নেজো বায়ুকাশ বিজ্ঞান ধাতুনাং সম-  
বায়ান্তবতি কায়ঃ । তত্ত্বকান্যস্ত পৃথিবী ধাতুঃ কাঠিগ্নমভি  
নির্বর্তন্তি অপ্রধাতুঃ স্বেহয়তি কায়ং তেজো ধাতুঃ  
কায়স্ত অশিত পীতে পরিপাচয়তি বায়ু ধাতুঃ কায়স্ত

শাস প্রশ়াসনাদি করেতি আকাশ ধাতুঃ কায়ন্ত শুণির-  
ভাবং করেতি যচ্চ নামরূপাঙ্কুরমভিন্নবৰ্ত্তয়তি  
পঞ্চ বিজ্ঞানার্থ সংযুক্তং সান্নিবেশং মনোবিজ্ঞানং  
সোহয়মুচ্যতে বিজ্ঞান ধাতুঃ। যদাধ্যাত্মিকাঃ পৃথি-  
ব্যাদি ধাতবো ভবন্তা বিকল। স্তদা সর্বেষাং সমবায়া-  
ন্তবতি কায়ন্তোৎপত্তিঃ, তত্ত্ব পৃথিব্যাদি ধাতুনাং মৈবং  
ভবতি বয়ং কার্ত্তিগ্নাদি নির্বর্ত্যাম ইতি, কায়ন্তাপি  
মৈবং ভবতি বিজ্ঞান মহমেভিঃ অত্যায়ে রভিনির্ব ত্তিত  
ইতি—অথচ পৃথিব্যাদি ধাতুতোহচেতনেভাষ্টেনা-  
ন্তরানধিষ্ঠিতেভোহঙ্কুরস্যেব কায়ন্তোৎপত্তিঃ ; সোহয়ং  
প্রতীতা সমুৎপাদো দৃষ্টিহারণ্যথরিতবাঃ। তত্ত্বেতেষ্঵েব  
ষট্ক্ষ ধাতুসু মাতৃসংজ্ঞা, পিতৃসংজ্ঞা, নিতাসংজ্ঞা, স্তু-  
সংজ্ঞা, সত্যসংজ্ঞা, পুন্দলসংজ্ঞা, মনুষ্যসংজ্ঞা, মাতৃ-  
হৃহিত সংজ্ঞা, অহঙ্কার-মমকারসংজ্ঞা। সেয়মবিজ্ঞান্ত্য  
সংসারানর্থ সন্তানন্ত্য মূলকারণং তস্যামবিজ্ঞান্ত্যাং  
সত্যাং সংস্কার রাগবেব মোহ বিষয়েয় প্রবর্তন্তে—বন্ত-  
বিষয়। বিজ্ঞপ্তি বিজ্ঞানং বিজ্ঞানশত্রারো রূপণঃ, উপা-  
দানসংক্রান্ত সন্ধাম, তাত্ত্বাপাদায় রূপমভিন্নবৰ্ত্ততে।  
তদেকহমভিসংক্ষিপ্য নামরূপং নিরূপ্যতে। শরীরস্যেব  
কলল বুদ্ধুদাত্তবঙ্গ নামরূপ সন্ধিগ্রিতা, তানীলিঙ্গয়াণি  
বড়ায়তনং নাম রূপেন্দ্রিয়াণাং, অর্যাণাং সর্বিপাতঃ

স্পর্শঃ স্পর্শাদেনা সুখাদিকা, বেদনায়ঃ সত্ত্বাং কর্তৃব্য  
মেতৎ সুখং পুনর্ময়া ইতাধ্যাবসিতং তৃষ্ণা ভবতি—”  
ইত্যাদি।

এই পরিদৃশ্যমান বিশ্বের জ্ঞানপূর্বক রচয়িতা কেহ  
নাই; ইহা প্রমাণ করিবার নিমিত্ত ভগবান् বৃক্ষদেব,  
শিষ্যাদিগের নিকট জগতের কার্যাকারণ ভাব ঘটিত  
বক্তৃতা করিয়াছিলেন।

বৌদ্ধমতে সকল বস্তুই প্রতীতিনিষ্পত্তি। তজ্জন্ম  
তাহারা কার্য্যামৃতকেই প্রতীত্য নামে বাবহার করে।  
সমুদায় কার্য্যে হই প্রকার কারণ অনুস্থাত আছে।  
একের নাম হেতুপনিবন্ধ; অপরের নাম প্রত্যয়ো-  
পনিবন্ধ, হেতুপনিবন্ধ এই যে, কার্য্যাংপত্তি কালে  
যাহাতে মাত্র হেতুভাব থাকে, যেমন অঙ্কুরোংপত্তির  
প্রতি বীজে হেতুভাব। প্রত্যয়োপনিবন্ধ এই যে, কার্য্যাং-  
পত্তির পূর্বে কারণ দ্রব্যের সমবায় (সংঘোগ) থাকে,  
যথা উক্ত অঙ্কুরোংপত্তির পূর্বে পার্থিবাদি কার্য্য দ্রব্যের  
সমবায় ছিল। এই হেতুপনিবন্ধ ও প্রত্যয়োপনিবন্ধ  
নামক কারণস্বয়় বাহ জগতে আছে; আধ্যাত্মিক  
কার্য্যও আছে। তন্মধ্যে বাহ প্রতীত্য সমুৎপত্তি  
বিষয়ে (ষট পট বৃক্ষাদি উৎপত্তি বিষয়ে) এইরূপ  
নিরম দৃষ্ট হয়। যথা,—প্রথমতঃ বীজ হইতে অঙ্কুর,

অঙ্কুর হইতে পত্র, ক্রমে কাণ্ড, নাল, গর্ত্ত, শূক (পুষ্প  
বা ফলের কোষ) পুষ্প ও ফল জন্মে। এই একটি  
হইতে আর একটির জন্ম হওয়াকে হেতুপরিবন্ধ বলা  
যায়। বীজ না থাকিলে অঙ্কুর জন্মে না; পুষ্প না  
থাকিলে ফল জন্মে না; পুষ্প থাকিলে ফল হইতে  
পারে; বীজ থাকিলে অঙ্কুর হইতে পারে; কিন্তু বীজ  
যে অঙ্কুরকে জন্মায়; তাহাতে বীজের এমন জ্ঞান হয়  
না যে, আমি অঙ্কুরকে জন্মাইতেছি। অঙ্কুরেরও এমন  
জ্ঞান হয় না, যে, আমি বীজ হইতে জন্মলাভ করি-  
য়াছি। পুষ্প, ফল, সকলেরই এইরূপ জানিবা; অতএব  
বীজাদির চৈতন্য না থাকিলেও, চেতনাভূতের অধিষ্ঠান  
না থাকিলেও, কার্যকারণ ভাবের ব্যাখ্যাত নাই। বরং  
কার্যকারণ ভাব নির্মিতরূপেই আছে। অঙ্কুর-কার্যের  
হেতুভাব পক্ষে যেমন, প্রত্যয়ভাব পক্ষেও (কারণ  
দ্রব্যের সংযোগ ঘটনা পক্ষে) সেইরূপ। পৃথিবী  
ধাতু, জলধাতু, বায়ুধাতু, তেজোধাতু, আকাশধাতু, ও  
রূপধাতু (বৌদ্ধেরা মূল পদার্থকে ধাতু বলে) এই  
চারটি ধাতুর সমবায় অর্থাৎ সংযোগ বিশেষ দ্বারা উক্ত  
অঙ্কুর উৎপন্ন হয়। তথায়ে পৃথিবী ধাতু সংগ্রাহ কার্য  
করে (যে কার্য দ্বারা অঙ্কুরের কাঠিন্য জন্মে) জলধাতু  
অঙ্কুরের স্বেচ্ছাব সম্পাদন করে (যাহাতে অঙ্কুর সরস

ଥାକେ ବୀଜେର ଉଚ୍ଛ୍ଵନ୍ତା ଜନ୍ମେ) ତେଜୋଧାତୁ ବୀଜକେ ପରିପାକ କରେ (ସେ ବ୍ୟାପାରେ ବୀଜାଂଶ ଅଙ୍କୁର ଭାବ ଆଶ୍ରମ ହିତେ ପାରେ) ବାଯୁଧାତୁ ଅଭିନିର୍ବାର କରେ, (ସମ୍ବଲେ ଅଙ୍କୁର ବୀଜ ହିତେ ବହିଗତ ହୟ,) ଆକାଶଧାତୁ ବୀଜକେ ଅନାବରଣ କରେ, (ସାହାତେ ବୀଜମଧ୍ୟେ ଅଙ୍କୁର ସ୍ଥାନଆଶ୍ରମ ହୟ) ରୂପଧାତୁ ବୀଜକେ ରୂପାନ୍ତରେ ନିଯୋଜିତ କରେ, (ଇହାର ପ୍ରଭାବେଇ ଅଙ୍କୁରାକାରେ ଦୃଶ୍ୟମାନ ହୟ) ଏହି-ରୂପ ସତ୍ତ୍ଵଧାତୁର ସମବାଯ ବଲେଇ ଅଙ୍କୁର କାର୍ଯ୍ୟେ ଆସ୍ତଳାଭ କରେ । ସମବାଯ ନା ଥାକିଲେ ଆସ୍ତଳାଭ କରେ ନା । ଏଥାବେଳେ ପୃଥିବୀଧାତୁର ଏମନ ଜ୍ଞାନ ହୟନା ସେ, ଆମି ଅଙ୍କୁରିତ କରିବାର ନିମିତ୍ତ ବୀଜକେ ସଂଗ୍ରହ କରିତେଛି । ବାହୁ ପ୍ରତୀତ୍ୟ ସମୁଦ୍ରପାଦ ମଧ୍ୟେ (ବାହସ୍ତ କାର୍ଯ୍ୟ ସମୁହ ମଧ୍ୟେ) ଓ ରୂପଭାବ କୋଥାଓ ଦୃଷ୍ଟ ହୟ ନା । ସେମନ ବାହୁ କାର୍ଯ୍ୟର ଜ୍ଞାନ ପୂର୍ବକ ଉତ୍ସପନ୍ତି ନାହିଁ, ତେମନି ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ କାର୍ଯ୍ୟର ଓ ନାହିଁ ।

ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ କାର୍ଯ୍ୟ ସମୁଦ୍ରପାଦେରଙ୍କ ପୂର୍ବ ପ୍ରକାର ଦ୍ଵିବିଧ କାରଣ ଆଛେ । ଅବିଷ୍ଟା, ସଂକ୍ଷାର, ସାବଜ୍ଞାତି, ଜରା, ମରଣ ଅଭ୍ୟାସ ଉତ୍କରୋତ୍ତର ହେତୁ-ହେତୁମନ୍ତାବ । ଆର ପୃଥିବୀ, ଜଲ, ତେଜଃ, ବ୍ୟଔଃ, ଆକାଶ, ଓ ବିଜ୍ଞାନ, ଏହି ସତ୍ତ୍ୱିଧ କାରଣ ଦ୍ରବ୍ୟେର ସମବାଯ ଭିନ୍ନ ଦେହୋତ୍ସପନ୍ତି ହିତେ ପାରେ ନା । ଅବିଷ୍ଟା ବ୍ୟାତିରିକେ ସଂକ୍ଷାର ଜନ୍ମେ ନା,

সংস্কার বাতিরেকে যাবজ্জ্বাতি, যাবজ্জ্বাতি বাতিরেকে  
জন্ম মুণ হয় না । এখানেও যখন অবিষ্টা সংস্কার  
জন্মায়, তখন অবিষ্টার জন্ম হয় না যে, আমি সংস্কার  
উৎপন্ন করিতেছি; সংস্কারেরও জন্ম হয় না যে,  
আমি অবিষ্টা হইতে জন্মলাভ করিয়াছি বা করিতেছি ।  
অতএব বীজাদির জ্ঞান অবিষ্টা প্রভৃতিরও চৈতন্য না  
থাকিলেও অন্য চেতনাবান্ত পুরুষের অধিষ্ঠান না থাকি-  
লেও সংস্কারাদির জন্ম লাভ দৃষ্ট হয় । এই আধ্যাত্মিক  
হেতুপনিবন্ধ পক্ষে যেরূপ, প্রত্যয়েপনিবন্ধ পক্ষেও  
সেইরূপ; পূর্বোক্ত বড় ধাতুর সমবায় বশতঃ শরীরের  
উৎপত্তি । পৃথিবী ধাতু শরীরের কাঠিন্য সম্পাদন  
করে; জল ধাতু স্নেহিত করে । তেজো ধাতু ভূক্তান  
পানাদি পরিপাক করে, বায়ু ধাতু শ্বাস প্রশ্বাস  
ক্রিয়া সম্পাদন করে, আকাশ ধাতু ছিন্ডভাব  
জন্মায় । বিজ্ঞান ধাতু, নাম ক্লপাদির কারণ ।  
এই বিজ্ঞান পঞ্চসন্ধান্তিক; এই বড় ধাতু অবিকল  
ভাবে সংহত হইলেই শরীরের উৎপত্তি হয়, নচেৎ  
হয় না । এস্তেও পৃথিবী ধাতুর কখনই জন্ম হয় না  
যে, আমি শরীরের কাঠিন্য সম্পাদন করিতেছি । শরীর  
হইতেই বিজ্ঞানের বা বিজ্ঞানান্তরের উৎপত্তি হয়;  
কিন্তু শরীর কখনই জন্ম না যে, আমি বিজ্ঞানের

উৎ�ত୍ତି କରିତେଛି । ଅତଏବ ପୃଥିବ୍ୟାଦି ସମସ୍ତ ଧାତୁ ସ୍ଵର୍ଗ ଅଚେତନ ହିଲେଓ ଚେତନାନ୍ତରେର ଅଧିଷ୍ଠାନ ନା ଥାକିଲେଓ ଶରୀରେର ଉତ୍ପତ୍ତି ହୁଯ, ଅନ୍ୟଥା ହୁଯ ନା । ଇହ ଅତ୍ୟକ୍ଷ ସିଦ୍ଧ, ଶୁତରାଂ ଅନ୍ୟଥା କରିବାର ପଞ୍ଚମ ନାହିଁ ।\*

ଉତ୍କ ଧାତୁ ଘଟକେର ସମବାହ୍ନ ଭାବକେ ଲୋକେ ଦେହ, ପିଣ୍ଡ, ନିତ୍ୟ, ଶୁଖ, ସତ୍ତ୍ଵ, ପୁଦ୍ଗଳ, ମନୁଜ ଇତ୍ୟାଦି ନାନା ନାମେ ବ୍ୟବହାର କରେ । ଏବଂ ତାହାର ଶ୍ରୀ, ପୁତ୍ର, ପିତ୍ର, ମାତୃ, ଦୁଃଖିତ ପ୍ରଭୃତି ନାନା ନାମ କର୍ପନା କରେ । ଇହାକେ ଅନର୍ଥ ଶତମନ୍ତ୍ରାର ସଂସାର ବଲେ ; ଏହି ସଂସାରେର ମୂଳ କାରଣ ଅବିଷ୍ଟା । ଅବିଷ୍ଟା ହିତେ ବିଷୟେର ପ୍ରତି ରାଗ, ଦ୍ଵେଷ, ମୋହ ଜୟେ । ବଞ୍ଚ-ଆକାର ଧାରୀ ବିଜ୍ଞାନ ବିଷୟ । ବଞ୍ଚା-କାର ବିଜ୍ଞାନ ଚାରି ପ୍ରକାର । ରୂପ ବିଶିଷ୍ଟ ଉପାଦାନ ଶକ୍ତି ନାମ ପ୍ରଭୃତିକେ ଗ୍ରହଣ କରିଯାଉ ଉତ୍ପର ହୁଯ । ବିଜ୍ଞାନ-ଦୟରେର ଏକୀଭାବ, ନାମ ରୂପେର ଆଶ୍ରଯ । ଶରୀରେର କଲଳ ଓ ବୁଦ୍ଧୁଦାଦି ଅବଶ୍ୟା, ନାମ ରୂପ, ମିଶ୍ରିତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ସକଳ, ସଙ୍ଗାରତନ, ନାମ, ରୂପ ଓ ଇନ୍ଦ୍ରିୟେର ସଂଯୋଗକେ ସ୍ପର୍ଶ ବଲେ । ସ୍ପର୍ଶ ହିତେ ବେଦନା (ଅଭ୍ୟବ ଶକ୍ତି) ବେଦନା ହିତେ ତୃଷ୍ଣା (ଏହି ଶୁଖ ପୁନଶ୍ଚ କରିବ ଇତ୍ୟାକାର ଭାବନା) ଜୟ ଗ୍ରହଣ କରେ । ଇତ୍ୟାଦି ।

\* ଏତାବତା ଏହି ବଲା ହିଲୁଣେ ଜଗତେର କୋନ ଚୈତନ୍ୟବାନ୍ ସ୍ଵଭବ କର୍ତ୍ତା ନାହିଁ ।

সংক্ষেপতঃ বৌদ্ধ-লক্ষণ এই রূপ নির্দিষ্ট হইয়াছে—  
 “তথাহি কৃত্যাদেবী\* বাকাঃ  
 লোকে ভগবতো লোক নাথাদারতা কেবলম् ।  
 যে জন্মবো গত ক্লেশান্তি বোধিসন্তানহবেহি তান্তি ।  
 সাগমেপি নকুপ্যন্তি ক্ষময়। চোপকুর্বতে। বোধিৎ  
 অস্ত্রেব মেচন্তি তে বিশ্বধরণোগ্নমাঃ ।”

অর্থাৎ ভগবান্ লোকনাথ হইতে আরম্ভ করিয়া, যে সকল জীব গত ক্লেশ (মুক্ত) হইয়াছেন, তাহাদিগকে তুমি বোধিসন্তি বলিয়া জান। অপরাধ করিলেও ঘাহারা কোপ করেন না, প্রত্যাত ক্ষমাগ্নণে উপকার করেন, অন্তকে গতক্লেশ করিবার বাস্তু করেন, তাহারা বোধিসন্তি, তাহারাই বিশ্বধারণে উগ্নিত ।

বৌদ্ধগণের মতে তাদৃশ ধর্ম আর কখন প্রকাশ হয় নাই, যথা “বোধিসন্তুষ্ট পূর্বমঞ্চতেষু ধর্মেষ্ব—” এবং বুদ্ধদেবকে তাহারা “জরা মরণবিষাতী ভিষঘর ইবোদ্ধাতঃ” জ্ঞান করিত। তাহাদিগের মতে মন্মুষ্য জন্ম কেবল কষ্টদায়ক এবং জন্মিলেই সকল জীবকে জরা ব্যাধি এবং মৃত্যুর অধীন হইতে হইবে, সুতরাং জানিগণের নির্বাণ কামনা করা একান্ত কর্তব্য। বৌদ্ধ-

\* কৃত্যাদেবী বৌদ্ধনাং অভিচারোৎপন্না ধর্মাধিষ্ঠাত্রী দেবী ।

মাত্রেরই পুরুজন্ম এবং পরজন্মে বিশ্বাস আছে, এবং তাহাদের মতে নিজ নিজ কর্ম দ্বারা জীব মাত্রে বিবিধ ঘোনি পরিভ্রমণ করে। কথিত আছে, শাক্য সিংহ স্বয়ং হস্তী, মৃগ প্রভৃতি পশুযোনি হইতে মনুষ্যজন্ম প্রাপ্ত হইয়াছিলেন। সংসার কেবল কষ্টময়; এবং জীব নিজকর্ম দ্বারা স্বীকৃত হৃৎ ভোগ করিয়া থাকে।

নিরীশ্বর সাংখ্য কপিল, ঈশ্বরের সত্ত্বা অঙ্গীকার করিয়াছেন। বৌদ্ধেরা ঈশ্বরের সম্বন্ধে কোন বিচার উপস্থিত করেন নাই বটে, কিন্তু সাংখ্যের ন্যায় ইহারাও ন্যাস্তিক। বুদ্ধের উপদেশ মধ্যে কোন স্থানেই ঈশ্বরের প্রসঙ্গ নাই। বৌদ্ধেরা প্রায় স্বাভাবিকবাদী; তাহারা বলে স্বত্ত্বাব সৃষ্টি হয় নাই; চিরকাল এক অবস্থায় আছে। ইকাট, টলুর, বুকুনর প্রভৃতি জর্মণ তত্ত্ববিদ্যা গণের এই মত, অধিকন্ত তাহারা ঈশ্বরের সত্ত্বা লোপ করিবার জন্য নানা কৌশলময় তর্কপরিপূর্ণ গ্রন্থ প্রচার করিয়াছেন। রিশ্বত্ত্বাদীর ন্যায় শাক্য সিংহ বৌদ্ধগণকে এই দশ আজ্ঞা প্রতিপালন করিতে উপদেশ দিয়াছেন; যথা জীবহিংসা করিও না, চুরি করিও না, পরদার করিও না, মিথ্যা বলিও না এবং মাদক দ্রব্য সেবন করিও না। এই পাঁচটী ভিন্ন ভিন্নগণকে আর ৫টী আজ্ঞা দিয়াছেন; যথা দ্বিতীয় অহর বেলা অতীত

হইলে আছার করা অকর্তব্য, নাটাকীড়া ও সঙ্গীতাদি  
হইতে বিরত থাকা কর্তব্য, অলঙ্কারাদি এবং সুগন্ধজ্ঞব্য  
ব্যবহার করা উচিত নহে, দুঃক্ষেগনিভশয্যার শরণ  
অনুচিত এবং সুবর্ণ ও রৌপ্য গ্রহণ করা উচিত নহে।  
বুদ্ধের নীতি অতি চমৎকার, তাহা পাঠ করিলে বৌদ্ধ-  
ধর্মের উপর ভক্তির উদ্বেক হয়। আধুনিক সভ্যগণ  
কহেন, যীশুপ্রণীত উপদেশ একমাত্র সুখশান্তির উপায়  
স্বরূপ, কিন্তু বুদ্ধের উপদেশ তাহা অপেক্ষা সহস্রগুণে  
উৎকৃষ্ট, তাহার অমাগ একবার “ধর্ম পদ” গ্রহণপাঠে  
তাহারা বুঝিতে পারিবেন। বিছানাহস্পতি আধুনিক  
তত্ত্বদর্শী অগন্ত কোমৎ বৌদ্ধগ্রন্থের বিশেষ আদর  
করিয়াছেন এবং উহা প্রতাক্ষ দর্শনব্যাদিগণকে  
এক একবার পাঠ জন্য দিন নিরূপণ করিয়া দিয়া-  
ছেন।

মায়াময় সৎসার পরিত্যাগ করিয়া নির্বাণ লাভ  
করাই বৌদ্ধগণের জৈবনের মুখ্য উদ্দেশ্য। ভিক্ষুগণ  
তত্ত্বজ্ঞ নানা কষ্ট স্বীকার করিয়া থাকেন। মাধবাচার্য  
কহেন “কৃতিঃ কমণ্ডলু মৌগাং চীরং পুর্বাহ ভোজ-  
নম্। সজ্জো রক্তাশ্঵রত্বং শিখিয়ে বৌদ্ধ ভিক্ষুভিঃ।”  
অর্থাৎ চর্মসন, কমণ্ডল, মুগুন, চীর, পুর্বাহ ভোজন,  
সমুহাবস্থান, ও রক্তাশ্বর, এই কয়েকটি বৌদ্ধদিগের

যতি ধর্মের অঙ্গ\*। ইহারা মালা জপিবার সময় এই  
মাত্র পালি ভাষায় কহিয়া থাকে “অনিত্য দ্রুংখম্  
অনাত্ত” ইহাকে ত্রিলক্ষণ কহে। বৌদ্ধেরা কোন  
প্রকার উপাসনা করে না, কেবল বিহারে বুদ্ধ মূর্তির  
সমীপে ধর্ম গ্রন্থ সকল পাঠ করিয়া থাকে। রোমান  
কাথলিকগণ পাঞ্চির নিকট যেমন প্রতি সপ্তাহে আপ-  
নার পাপকার্য সকল শ্঵েতার করিয়া আইসে, তজ্জপ  
পূর্বকালে বৌদ্ধগণ ধর্মসম্বন্ধ মধ্যে স্থবিরগণ সমীপে স্ব স্ব  
পাপ শ্বেতার করিত। প্রিয়দশ্মী এজন্ম মাসে ছাইবার  
সভা করিতে স্তন্ত্রের লিপিতে অমৃজ্জা দিয়াছেন।  
সিংহলে ভিক্ষুগণ বিহার মধ্যে ভজি সহকারে নিম্ন  
লিখিত পালি প্রতিজ্ঞা পাঠ করে যথা— খুদক পাঠ।

“ নম তসভাগবত অহিত সম সমবুদ্ধসঃ

বুদ্ধম্ শরণম্ গচ্ছামি ।

ধর্মম্ শরণম্ গচ্ছামি ।

সঙ্গম্ শরণম্ গচ্ছামি ।

“ দ্রুতম্পি বুদ্ধম্ শরণম্ গচ্ছামি ।

দ্রুতম্পি বুদ্ধং শরণং গচ্ছামি ।

দ্রুতম্পি ধর্মম্ শরণম্ গচ্ছামি ।

\* সর্বদর্শন সংগ্রহ। ৩/ জয়নারায়ণ তর্কপঞ্চানন কর্তৃক বাঙ্গালার  
অনুবাদিত।

হ্যতম্পি সঙ্গম্ শরণম্ গচ্ছামি ।

তীতম্পি বুদ্ধম্ শরণম্ গচ্ছামি ।

তীতম্পি ধর্মম্ শরণম্ গচ্ছামি ।

তীতম্পি সঙ্গম্ শরণম্ গচ্ছামি ।

শরণ্যতম্ ।”

বৌদ্ধ-আচার্য-প্রণীত অনেক সংস্কৃত গ্রন্থ আছে :  
 কিন্তু আমাদিগের আর্যশাস্ত্র ব্যবসায়িগণ তাহার নাম  
 পর্যন্ত শ্রবণ করেন নাই। তাহারা প্রবেধ চল্লোদয়  
 নাটক এবং সর্কারদর্শন সংগ্রহ মধ্যে ঘেটুকু বৌদ্ধধর্ম সম্ব-  
 ন্ধীয় বিবরণ আছে তাহাই জানেন মাত্র ; কিন্তু দুঃখের  
 বিষয় এই যে আমাদিগের কোন কোন বঙ্গদেশীয়  
 সামাজিক নৈয়ায়িক ভাষাপরিচ্ছেদ, সিদ্ধান্ত মুক্তাবলী এবং  
 কিয়দংশ কুসুমাঞ্জলি পড়িয়াই বৌদ্ধমতে দোষারোপ  
 করিতে উচ্ছত হইয়া থাকেন। তাহারা মূল বৌদ্ধস্তুত  
 সকল পাঠ করিলে এরূপ বালস্মৃত চাপলা প্রকাশ  
 করিতে কথনই সাহসী হইতেন না। বৌদ্ধদিগের  
 সংস্কৃত গ্রন্থ সকল অনেক কাল হইতে দুর্ভ হইয়া  
 উঠিয়াছিল। আকবর বাদসাহের অমুজাম্বসারে ব্রাহ্মণ-  
 গণ দ্বারা আবুলফজল বহু অমুসন্ধানে একখানি ও  
 বৌদ্ধস্তুত সংগ্রহ করিতে পারেন নাই। কিন্তু আমরা  
 ইউরোপীয় পণ্ডিতগণকে ধন্যবাদ দিতেছি, তাহাদিগের

অংশত্রে নেপাল হইতে অসংখ্য সংক্ষিপ্ত বৌদ্ধগ্রন্থ সংগ্ৰহীত হইয়াছে।

নেপালের বৌদ্ধগণ কহেন ৮৪ সহস্র বৌদ্ধগ্রন্থ আছে, তাহার মধ্যে নিম্ন লিখিত গ্রন্থগুলি নবধর্ম নামে খ্যাত—অষ্ট সাহস্রিক, গণ্ডুব্যাহ, দশভূমীশ্বর, সমাধিরাজ, লক্ষ্মাবতার, সন্দর্ভ পুণ্যরীক, তথাগত গুহক, ললিত বিস্তর, স্মৰণ প্রভাস। বৌদ্ধ ধর্মের গ্রন্থ সকল দ্বাদশ শ্রেণীতে বিভক্ত ; যথা—স্তুত, গেয়, ব্যাকরণ, গাথণ, উদান, বিদান, ইত্যাত্ম, জাতক, বৈপুল্য, অস্তুত ধর্ম, অবাদান, উপদেশ। প্রসিদ্ধ কতিপয় বৌদ্ধগ্রন্থ সংক্ষিপ্ত ভাষায় লিখিত ; যথা—প্রজ্ঞাপারমিতা, সারিপুত্ৰকৃত অভিধর্ম, দেবপুত্ৰ কৃত অভিধর্ম, ধর্মস্কন্ধপদ, কারণুব্যাহ, ধর্মবোধ, ধর্মসংগ্ৰহ, সপ্ত বুদ্ধস্তোত্র, বিনয় স্তুত, মহান্য স্তুত, মহান্য স্তুতালঙ্কার, জাতক মালা, চৈত্য মাহাত্ম্য, অনুমান খণ্ড, বুদ্ধশিক্ষাসমূচ্ছয়, বুদ্ধচরিত কাব্য, বুদ্ধকপাল তত্ত্ব, সঙ্কীর্ণতত্ত্ব অভৃতি ; এই সকল গ্রন্থ অধিকাংশ অনেক অনুসন্ধানে হজ্জমন্ত্ৰ সাহেব নেপালীৰ বৌদ্ধগণেৰ নিকট হইতে প্রাপ্ত হইয়াছিলেন।

“বৌদ্ধিচিত্ত বিবরণ” নামক বৌদ্ধগ্রন্থ প্রণেতা ধৰ্মকীর্তি বলেন, বৌদ্ধেৰ বহুতর শিষ্যেৰ মধ্যে “সৌত্রান্তিকো বৈভাষিকো, ঘোগাচ্যৱো মাধ্যমিক শেতি

চতুরঃ শিষ্যাঃ” “সৌত্রাণ্তিক, বৈভাষিক, যোগাচার, ও মাধ্যমিক, এই চারিজন শিষ্যাই তদীয় ধর্মের আচার্য। উক্ত সৌত্রাণ্তিক প্রভৃতি শব্দগুলি এস্থানে নাম মাত্র বোধক, কি তাহার শাস্ত্রপ্রস্থান বোধক, তাহা স্থির করা যায় না। আমাদের যেমন ন্যায়, সাংখ্য, পাতঞ্জল, মৈমাংসা প্রভৃতি শব্দ, শাস্ত্রপ্রস্থানবোধক, গ্রন্থকর্তা-দিগের নাম ভিন্ন, ঐ সকল শব্দ তৎসদৃশ কি না বলা যায় না।

যাহা হউক উক্ত চারি বাতি হইতেই বৌদ্ধধর্মের মতভেদ উপস্থিত হইয়াছিল সন্দেহ নাই। নচেৎ বুদ্ধের উপদেশ কখনই বিভিন্ন মতাঙ্কাঙ্ক নহে। উক্ত বোধিচিত্ত বিবরণ গ্রন্থকার ধর্মকৌর্তি এইরূপ বলেন যথা—

“দেশনা লোকনাথানাংসত্ত্বাশৱ বশাহুগাঃ।

তিষ্ঠন্তে বহুধা লোকে উপায়ৈবহৃতিঃ পুনঃ॥

গন্তীরোভান ভেদেন কচিচ্ছেভয় লক্ষণ।।

তিগ্রাপি দেশনা তিগ্রা শূন্যতা দ্বয় লক্ষণ।॥”

লোকনাথ অর্থাৎ বুদ্ধদেবের উপদেশ একরূপ হইলেও তদীয় শিষ্যদিগের অবস্থা ও বুদ্ধি একরূপ না হওয়াতেই বুদ্ধ শাস্ত্র বিভিন্নাকার প্রাপ্ত হইয়াছে। বুদ্ধমতের মূল প্রস্তবণ এক হইয়াও আচার্য গণের তিনি তিনি মত দ্বারা বৌদ্ধধর্মকে বিহৃত ভাব ধারণ করি,

আছে। এমন কি শাক্যসিংহের মত কিরণ ছিল তাহা  
সহজে আচার্য গণের গ্রন্থ পাঠে জানিতে পারা যায়  
না। মাধবাচার্য সর্বদর্শন সংগ্রহে চারিজন প্রধান  
আচার্যের মত সংগ্রহ করিয়াছেন মাত্র; তাহাতে বুদ্ধের  
নিজের মত যাহা, যাহা সারিপুত্র ও আনন্দ উপালী  
অভিতি গ্রহণ করিয়াছিলেন, তাহার কিছুমাত্র আভাস  
দেওয়া হয় নাই। কৃষ্ণমিশ্র, অবোধচন্দ্রদয় নাটকে  
যে বৌদ্ধ মতের উল্লেখ করিয়াছেন তাহা অতি স্থগিত,  
বিকৃত ভাবাপন্ন। বোধ হয় তিনি “প্রজ্ঞাপারমিতা”  
অভিতি স্মত্রগ্রন্থ কথনই পাঠ করেন নাই; কেবল অন্য  
ধর্মাবলম্বী প্রণীত আধুনিক সংগ্রহ গ্রন্থ পাঠে, তাহার  
ভম হইয়াছে। বুদ্ধের নিজের মত অতি পবিত্র, এজন্য  
হিন্দুগণ তাহাকে নারায়ণের অবতার বলিয়া থাকেন।  
বঙ্গীয় বৈক্ষণ ধর্ম এবং গ্রীষ্ম ধর্মের সহিত বৌদ্ধধর্মের  
অনেক সোসাদৃশ্য আছে।

বৌদ্ধধর্ম সিংহল হইতে ক্রমে চীন, তিব্বত, মঙ্গ-  
লিয়া, জাপান, শ্যাম, উত্তর সাইবেরিয়া এবং লাপলাগু  
পর্যন্ত প্রচারিত হইয়াছিল। অন্য কোন ধর্মের এতদূর  
উন্নতি হয় নাই। এখনও পৃথিবীতে ৪৫০০০০০০ ব্যক্তি  
বৌদ্ধধর্মাবলম্বী আছেন।

সিংহলে ও চীনদেশে এক্ষণে বৌদ্ধ ধর্মের বিশেষ

আদর আছে। চীন দেশের বৌদ্ধ গ্রন্থ সকল সংকৃত  
ভাষা হইতে অনুবাদিত। সিংহলে বৌদ্ধ গ্রন্থের বহুল  
প্রচার, তথাকার গ্রন্থ সকল পালি ভাষায় লিখিত।  
সিংহলে বৌদ্ধ ধর্ম প্রচার, তথা পালিভাষায় বৌদ্ধ  
গ্রন্থ নিচয়ের বিবরণ স্বতন্ত্র প্রস্তাবে লিখিত হইবে।

---

### শাক্যসিংহের দিঘিজয় ।



সমর তরঙ্গে বীর যোধগণ,  
ঘন ঘন অসি করি আস্ফালন,  
প্লাবিতে ধরণী লোহিতের মদে,  
রাজ - পুরুগণ সতত ধায় ।

বিপক্ষ পক্ষের করি দর্প চূর্ণ,  
চির মনোরথ হইলেই পূর্ণ,  
হবে ক্ষত্রোচিত কার্য অনুপম,  
সুবিখ্যাত কীর্তি রবে ধরায় ।

এতাদৃশ করি মিঠুরের কাজ,  
পুজ্য হইবারে বীরের সমাজ,  
কদাচ বাসনা শাক্যসিংহ মনে  
ড্রমেও না হল কতু উদয় ।

হয়ে রাজপুত্র হেড়ে রাজতোগ,  
নবীন বয়সে বোধি-সত্ত্ব যোগ,  
করিলা অভ্যাস হয়ে চিরষোগী,  
কাম ক্রোধ অরি হলো বিজয় ।

পরনে কোণীন কমণ্ডলু করে,  
দেববৎ হাস্তে আস্ত শোভা করে,  
প্রশান্ত বদনে শুবিমল কান্তি  
হেরিলে মুনির মানস হয়ে ।

“বুদ্ধ অবতার মহিমা অপার  
যোগীন্দ্র যোগেতে সদা মগন,  
মায়াদেবী স্তুত, বহু গুণ যুত,  
মর্ত্যে নরকপে নৃপনন্দন”

জয় জয় জয়, সবে বলে জয় ।

অহিংসা পরমধর্মের জয় ।  
সর্ব জীবে সম দয়া অনুপাম,  
হেন ধর্ম কভু না হবে ক্ষয় ।

এতেক কহিলা অমর কিঞ্চির  
এতেক কহিলা অপ্সর নিকর,  
এতেক কহিলা দেব পুরন্দর,  
এতেক কহিলা দেবতা সবে ।

হলো প্রতিধ্বনি ‘বুদ্ধ অবতার’  
হলো প্রতিধ্বনি ‘মহিমা অপার’  
বন্দিল স্বর্গের দেব অগণন  
শুনিয়া অবাকু মানব সবে ।

পারিজ্ঞাত মালা গলে পরিধান,  
স্বর্গ-বিদ্যাধরী করে ঘশে গান  
হৃষ মন্ত্র রবে বাদিত বাদক  
বাজায় মধুর বীণা রবাব ।

সঙ্গে বহু জ্ঞানী শিষ্য অগণন  
নানা শাস্ত্র যারা করি অধ্যয়ন  
আর্ষ্য শাস্ত্র সব সামঞ্জস্য করি  
স্ফূর্তীকৃত করেছে বুদ্ধি-প্রভাব ।

পরনে কোপীন সবে উদাসীন ।  
জ্ঞান বলে ভব-বন্ধন-বিহীন,  
জীবনে উদ্দেশ্য নির্বাণ কামনা  
ভোগ বিলাসের নাহিক আশ ।

মুখ্যতে সবার জয় জয় ধনি,  
হোকু নব ধর্মে পবিত্র অবনী,  
রসাতলে যাকু বেদ যাগ যজ,  
পশু বলিদানে নিত্য উল্লাস ।

ଶୁଦ୍ଧ ବୁଦ୍ଧଦେବ ଜ୍ଞାନେର ଶିଖର  
ଯାହା ହତେ ଜ୍ଞାନ ବାରି ନିରନ୍ତର  
ଉପାଲୀ, ଆନନ୍ଦ, କାଞ୍ଚପେର ସହ  
ପାନ କରି ତୃପ୍ତ କରିଲା ଧରା ।

ମାଯାମୟ ଏହି ସଂସାର ଆଁଧାର,  
ତାହେ ଜୀବ ପାର କଷ୍ଟ ଅନିବାର  
ସ୍ଵୀର କର୍ମ ଶୁଣେ, ପାପ ଆଚରଣେ  
ସବାଇ ଅଧୀନ ମରଣ ଜରା ।

ସ୍ଵଭାବେ ଉପକ୍ରି ସ୍ଵଭାବେତେ ଲୟ,  
ସ୍ଵଭାବେଇ ହୟ ଜୀବ ସମୁଦ୍ର,  
ନିର୍ବାଣେଇ ଶୁଦ୍ଧ, ବୀଚିଯା ଅଶୁଦ୍ଧ  
ଶୁଗତେର ପଦେ ଲାଗ ଶରଣ ।

ଯତେକ ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ସବେ ଏହି ବଲି,  
ମିଥ୍ୟା କଦାଚାର ପଦ ଯୁଗେ ଦଲି,  
“ବୈଜ୍ଞାନିକ-ଧର୍ମ” କରି ଘୋର ରବ,  
ବୁଦ୍ଧଦେବ ସହ କରେ ଗମନ ।

ତର୍କେର ତରଙ୍ଗ—ସମର ତରଙ୍ଗ  
ଯତେକ ତାର୍କିକ ସବେ ଦିଯା ଭଙ୍ଗ ।  
ଲଇଲ ବୁଦ୍ଧର ଚରଣେ ଆଶ୍ରମ  
ଏ ଭବ ଯାତନା କରିତେ ନାଶ ।

স্বর্গে দেবগণ মর্ত্যে কোটি নর  
 ভক্তিভাবে সবে যুড়ি হুই কর,  
 অঙ্গ যুগ মুদি প্রশান্ত অন্তরে  
 মনের বেদনা করে প্রকাশ।

“জয় শুণাকর, শোক তাপ হর,  
 জগতে পবিত্র তোমার নাম।  
 এক মাত্র শুষ্ক, বাঞ্ছনি কল্পতৃক,  
 তুমি কেবল আনন্দ ধাম।

নানা শুণধর ত্রিকালভবর  
 সংসারের কষ্ট জরা মরণ—  
 করহ বিনাশ, এই মাত্র আশ,  
 তব আচরণে লই শরণ।”

মানব নিকর আনন্দ অন্তর,  
 সবে এই স্তুব করে নিরন্তর,  
 দেবগণ করি পুস্প বরিষণ,  
 জয় জয় রবে করিলা বন্দন।



---

# संग्रीत शास्त्रानुगत नृत्य उ अभिनय ।

---

“देशे ‘देशे वृपादोनां यदाह्लादकरं परम् ।  
गानं वाद’ तथा वृत्यम्—————”

( साहित्यदर्पणम् । )

---



# সঙ্গীত-শাস্ত্রানুষাঙ্গী মৃত্যু ও অভিনয় ।

---

মৃত্য মনুষ্যের স্বভাবসিদ্ধ, এবং কি আদিম কাল, কি আধুনিক সুসভা কাল, সকল সময়েই ইহা প্রচলিত। আদিমকালের অসভ্য মৃত্য এক্ষণে সভ্য কালে নানা রূপান্তর সহকারে, সভ্য সমাজের অভিনয় প্রথার একটী প্রধান অঙ্গ হইয়া দাঁড়াইয়াছে। পৃথিবীর সকল জাতির মধ্যেই মৃত্য চিরকাল হইতেই প্রচলিত। সকল প্রকার ধর্ম গ্রন্থেই মৃত্যের উল্লেখ আছে। স্বয়ং মহাদেব মৃত্য করিতেন, স্বর্গে গন্ধর্বকন্যাগণ মৃত্য করিয়া দেবতাগণের মনোহরণ করিতেন। মহর্ষি ভরত নাট্যশাস্ত্রের প্রণেতা, তিনিই স্বর্গে অপ্সরাদিগকে মৃত্য শিক্ষা দিতেন। দেব মন্দির প্রদক্ষিণ করিয়া মৃত্য করিলে মহাপুণ্য সঞ্চার হয় এবং চৈতাত্মক বৈশ্ববর্মনকে হরিনামোচারণ পূর্বক মৃত্য করিতে বিশেষ উপদেশ দিয়াছিলেন।

ଅତି ଆଚୀନ କାଳେ ଗ୍ରୀକଗଣ ଉତ୍ସବ ଉପଲକ୍ଷେ ମୃତ୍ୟୁ  
ଓ ଗାନ କରିତେ କରିତେ ଆମ୍ୟ ଦେବତାର ମନ୍ଦିର ଅଦକ୍ଷିଣ  
କରିତ । ଶ୍ରୀହଦିଗଣେର ମଧ୍ୟେ ମୃତ୍ୟୁ ଅତି ଆଚୀନ କାଳେଓ  
ପ୍ରଚଲିତ ଛିଲ । ଇଞ୍ଜ୍ରେଲଗଣ ଶୁକ୍ଳ ବାଲୁକା ଭୂମିର ଆଯା  
ଲୋହିତ ସାଗର ପାର ହିଲେ, ମୋସେସ୍ ଏବଂ ମିରାଏମ  
ଆନନ୍ଦ ଧନି ସହକାରେ ମୃତ୍ୟୁ କରିଯାଇଲେନ । ଡେବିଡ ଓ  
ମୃତ୍ୟୁ କରିତେନ । ଗ୍ରୀକଗଣେର ମୃତ୍ୟୁ ଅଭିନୟ-ପ୍ରଥାର ଅନ୍ତ-  
ଭୂତ । ତାହାଦିଗେର ଇଉମିନିଡେଶେର ଅର୍ଥାତ୍ ଭୟାନକ  
ରମେର ମୃତ୍ୟୁ ଦେଖିଯା ଅନେକେର ହଦରେ ଭାସ ଉପଚ୍ଛିତ  
ହିତ । ଗ୍ରୀକ ଶିଳ୍ପବିତ୍ତାବିଶାରଦଗଣେର ଅନ୍ତର ନିର୍ମିତ  
ପ୍ରତିମୁର୍ତ୍ତିତେ ମୃତ୍ୟେର ବିବିଧ ଭଙ୍ଗୀ ଅଦର୍ଶିତ ହିଯାଛେ ।  
ହୋମର, ଅରିଷ୍ଟତଳ, ପିଣ୍ଡାର, ସକଳେଇ ସ୍ଵ ଗ୍ରୀକମୁକ୍ତର  
ବିଶେଷ ଉଲ୍ଲେଖ କରିଯାଇଛେ, ବିଶେଷତଃ ଅରିଷ୍ଟତଳ ମୃତ୍ୟେର  
ବିବିଧ ପ୍ରଣାଲୀ ଉତ୍ତାବନ କରିଯା “ପୋଇଟୀକଶ” ଗ୍ରେ  
ମଧ୍ୟେ ଲିଖିଯାଇଛେ । ସ୍ପାର୍ଟାନଗଣ ଯୁଦ୍ଧକାଳେ ମୃତ୍ୟୁ କରି-  
ବାର ଜୟ ପଞ୍ଚମବର୍ଷ ହିତେ ମୃତ୍ୟୁ ଶିକ୍ଷା କରିତ ଏବଂ  
ତାହାରୀ ଏଜୟ ଉତ୍ତମ ପାରଦର୍ଶୀ ଶିକ୍ଷକ ଦ୍ୱାରା ଶିକ୍ଷିତ  
ହିତ । ତାହାଦିଗେର ସୁଦ୍ଧେର ଏହି ମୃତ୍ୟେର ନାମ “ପାଇରିକ”  
ମୃତ୍ୟୁ । ଆଚୀନକାଳ ହିତେଇ ପ୍ରକାଶ ସ୍ଥଳେ ମୃତ୍ୟୁ, ବ୍ୟାବ-  
ସାମ୍ରାଜ୍ୟ ମଟଗଣେର ଦ୍ୱାରା ଅଦର୍ଶିତ ହିତ । ସତ୍ରାନ୍ତ ରୋମକ-  
ଗଣ ଧର୍ମ-କାର୍ଯ୍ୟ ଭିନ୍ନ ଆମୋଦେର ଜୟ ମୃତ୍ୟୁ କରିତେନ ନା ।

আমোদের নিমিত্ত মৃত্য, ব্যবসায়ীগণ দ্বারা সম্পাদিত হইত। মিশনদেশীয় নর্তকীগণের নাম আলমী। তাহারা উভয় উভয় করিতা গান করিতে করিতে মৃত্য করে, ইহার সহিত হিন্দুস্থানী নাচের সামূহিক আছে।

ইউরোপীয়গণের মধ্যে “বলে” সন্ত্রান্তবর্গ হইতে সাধারণ লোক সকলেই মৃত্য করিয়া থাকেন। কোন কামিনী বা পুরুষ যিনি “বলে” নাচিতে না পারেন, তিনি অকর্মণ্য,—সত্য সমাজে ভুক্ত হইবার ঘোগ্য নহেন। এই “বলের” মৃত্য বিবিধ প্রকার; যথা— পোল্কা, কোয়াড্রিল, কনচুড্যানশ্, ইত্যাদি; ইহা ভিন্ন অভিনয় কার্যে অনেক প্রকার মৃত্য আছে—যথা— ব্যালেট, প্যাণ্টোমাইম প্রভৃতি। আমরা এই প্রবন্ধের শীর্ষদেশের অস্তাবাহ্নসারে বিদেশীয় কোন মৃত্যের উল্লেখ না করিয়া সংস্কৃত সঙ্গীত শাস্ত্রানুষ্ঠানী প্রাচীন ও মধ্যকালের আর্য জাতির মৃত্যের বিবরণ লিপিবদ্ধ করিতেছি।

আমাদিগের পুরাণ ও ধর্ম শাস্ত্রে মৃত্যের উল্লেখ দেখিতে পাওয়া যায়; যথা মার্কণ্ডেয় পুরাণে—

“মৃত্যেনালমক্রপেন সিঙ্গির্ণাট্যস্ত রূপতঃ।  
চার্বধিষ্ঠানব্রত্যং মৃত্যমগ্নিভিত্তিম্বন।”

এই শ্লোক দ্বারা কৃপালীন নট বা নটীর মৃত্যকে নির্দ্দিষ্ট করিতেছেন।

বরাহ পুরাণে—“—নৃত্যমানস্ত বক্ষ্যামি ফলং যচ্চ বস্তুন্মুরে !” ইত্যাদি বাক্য দ্বারা শৌকর মাহাত্ম্যে নর্তকের গতি কথিত হইয়াছে।

অগ্নি পুরাণে—“দৃষ্ট্যাসম্পূজিতং দেবং নৃত্যমানো-  
হস্তমোদয়েৎ।” অর্থাৎ দেবতার পূজা দেখিয়া যথা-  
শাস্ত্র মৃত্য দ্বারা হৰ্ষ বিস্তার করিবেক।

পুনশ্চ বিষ্ণুধর্মোত্তরে “যো মৃত্যতি প্রহষ্টাঞ্চা”—  
“মৃত্যং দস্তা তথাপ্রোতি ক্রতুলোকমসংশরম্”—“স্বয়ং  
নৃত্যেন সম্পূজ্য তস্ত্বাহৃচরোভবেৎ।” “নৃত্যাতাঃ  
আপত্তেরগ্রে তালিকা বাদনৈর্ভৃশম্”। “যে ব্যক্তি  
হস্তচিত্তে মৃত্য করে”—“দেব দেবীর পূজায় মৃত্য  
করিলে ক্রতুলোক প্রাপ্তি হয়”—“স্বয়ং মৃত্য দ্বারা  
দেবের পূজা করিলে পরলোকে সেই দেবের অহুচর  
হয়।”

রামায়ণে ও আমন্ত্রাগবতের দশম স্কন্দে নৃত্যের  
বিশেষ বিস্তার আছে। মহাভারত বিরাট পর্বে লিখিত  
আছে অর্জুন উত্তম নর্তক ছিলেন এবং তজ্জ্বল তিনি  
বিরাটের অন্তঃপুরে কামিনীগণকে মৃত্য শিক্ষা দিবার  
নিমিত্ত নিযুক্ত হইয়াছিলেন।

স্মৃতিতে নটের অথবা নটীর অন্ন অগ্রাহ বলিয়া  
ব্যবস্থা লিখিয়াছেন যথা—

“ রঞ্জকশৰ্ম্মকারশ নটো বৰড এব চ ।”

যম সংহিতা ।

অর্ধাং রঞ্জক, চৰ্ম্মকার, নট ইত্যাদি সাত প্রকার  
জাতি অত্যন্ত নিকৃষ্ট । ইহাদের অন্ন ভক্ষণে প্রায়শিক্তি  
করিতে হৱ । এইরূপ মহসংহিতা প্রভৃতি সর্ব সংহি-  
তাতে নট জাতির এবং নাট্যোপজীবীর উল্লেখ আছে,  
স্বতরাং নৃত্যচক্ষ এদেশের অতি পুরাতন ।

তাল, মান, রস আশ্রয় করিয়া সবিলাস অঙ্গবিক্ষে-  
পের নাম নৃত্য ; যথা—

“ দেবৰুচ্যা প্রতীতো যস্তালমানরসাশ্রয়ঃ ।

সবিলাসোহঙ্গবিক্ষেপে নৃত্যমিতুচাতে বুধেঃ ।”

সঙ্গীত দামোদর ।

যে দেশের যে প্রকার কঢ়ি তদন্তসারে তাল-মান-  
রসাশ্রিত বিলাসযুক্ত অঙ্গবিক্ষেপের নাম নৃত্য, যথা—

“ দেশৰুচ্যা প্রতীতো যস্তালমানরসাশ্রয়ঃ ।

সবিলাসাঙ্গবিক্ষেপে নৃত্যমিতুচাতে বুধেঃ ।”

সঙ্গীত দামোদর ।

নৃত্য হই জাতীয়—তাণ্ডব ও লাঞ্ছ । পুঁনৃত্যকে  
তাণ্ডব ও শ্রীনৃত্যকে লাঞ্ছ কহে; যথা—

“ শ্রীনৃতাং লাঙ্গুমাথ্যাতং পুংনৃতাং তাণ্ডবং স্মৃতং । ”  
সঙ্গীত নারায়ণ।

তাণ্ডি নামক মুনি তাণ্ডব নৃত্যের বিধি রচনা করিয়া-  
ছিলেন, ইহা ভরত মল্লিক অমরকোষের টীকায় বিস্তার  
পূর্বক লিখিয়াছেন। তাণ্ডব ও লাঙ্গু এই দ্঵িবিধ নৃত্যই  
হই প্রকার। দুই প্রকার তাণ্ডবের প্রথম পেবলি, আর  
দ্বিতীয় বহুরূপ, যথা—

“ তাণ্ডবঞ্চ তথা লাঙ্গুং দ্঵িবিধং নৃত্য মুচাতে ।  
পেবলির্বহুরূপঞ্চ তাণ্ডবং দ্঵িবিধং মতম্ । ”

সঙ্গীত দামোদর।

অভিনয়শৃঙ্খলা অঙ্গবিক্ষেপমাত্রকে পেবলি, আর ছেদ  
ভেদ, প্রভৃতি বহুবিধি অভিনয় সহকারে যে অঙ্গবিক্ষেপ  
তাহাকে বহুরূপ বলে।

লাঙ্গু নৃত্য হই প্রকার। একের নাম ছুরিত, অপ-  
রের নাম ঘৌবত। তাব রসাদি বাঙ্গল অভিনয় সহ-  
কারে নায়ক নায়িকা উভয়ের পরম্পর আলিঙ্গন  
চুম্বনাদি পূর্বক যে নৃত্য—তাহাকে ছুরিত বলে, আর  
কেবল নর্তকী স্বরং যে লীলা সহকারে নৃত্য করে  
তাহাকে ঘৌবত কহে; যথা—

“ ছুরিতং ঘৌবতক্ষেতি লাঙ্গুং দ্বিবিধমুচ্যতে ।  
ব্রাতিনয়নৈ-ভাবরসৈরামেষচুম্বনৈঃ ।  
নায়িকা নায়কে রঞ্জে নৃত্যতশ্ছুরিতংহি তৎ । ”

মধুরং বন্দলীলাভি-র্ণটীভি-র্ধত্ব দৃশ্টতে—  
বশীকরণবিদ্যাভৎ তল্লাস্ত্রং ঘৌবতৎ মতম্।”

সঙ্গীত দামোদর।

‘ যত প্রকার বিশেষ বিশেষ নৃত্য আছে তত্ত্বাবত্তের সাধারণ নাম নর্তন। ফল, চিন্ত-রঞ্জক অঙ্গ-বিক্ষেপের নামই নর্তন। যথা নর্তকনির্ণয়ে—

“অঙ্গবিক্ষেপবৈশিষ্যাং জন-চিত্তাহুরঞ্জনম্।

অটেন দর্শিতৎ যত্ব নর্তনৎ কথাতে তদা।”

ইহার অর্থ সহজ। সাধারণ নর্তনের ত্রিবিধ জাতি আছে।—নাট্য, নৃত্য ও নৃত্য। যথা—

“নাট্যং নৃত্যং নৃত্যমিতি ত্রিবিধৎ তৎপ্রকীর্তিতম্।”

নাট্য।—“নাটকাদি কথা দেশ ব্রহ্ম ভাব রসাত্ত্বয়ং।

চতুর্দ্ধাভিনয়োপেতৎ নাট্যনৃত্যং মনীষিভিঃ।”

নাটকাদি অর্থাং দৃশ্ট কাব্য ও তত্ত্বাত কথা, দেশ, ব্রহ্ম, ভাব ও রসাদি চারি প্রকার অভিনয় দ্বারা প্রদর্শিত হইলে, তাহাকে নাট্য বলা যায়।

নৃত্য।—“অপুস্ত সর্বাভিনয়-সম্পন্নং ভাব ত্বুষিতৎ।

সর্বাঙ্গমুন্দরং নৃত্যং সর্বলোকমনোহরম্।”

কোন আধ্যাত্মিক পুস্তকের অনুগত নহে, নেপথ্য বিধানের অধীন নহে, অর্থচ রস ভাবাদির দ্বারা বিত্তুষিত ও তত্ত্ব রসভাবাদি অভিনয় দ্বারা প্রদর্শিত হইলে তাহাকে নৃত্য বলা যায়। ইহা সর্বাঙ্গ মুন্দর

হইলে সকল লোকেরই মনোহারী হয়। এই নৃতোর লক্ষণ হিন্দুস্থানের তয়ফা ও রাজলিদের মধ্যে অনেকাংশে দৃষ্ট হয়।

**নৃত্য।—“হস্তপাদাদিবিক্ষেপঞ্চমৎকারাঙ্গশোভিতৎ।**

**ত্যক্তৃভিনয়মানন্দকরং নৃত্যং জনপ্রিয়ম্।”**

অভিনয়বর্জিত চমৎকারজনক অঙ্গবিক্ষেপবিশেষের নাম নৃত্য। এই নৃত্যের তিনি প্রকার ভেদ আছে, যথা “নৃত্যে ভেদত্বয়ং চাস্তি বিষমং বিকটং লঘু।”

**বিষম।—“শন্ত্রসঙ্কটরজ্বাদি ভ্রমণং বিষমং হি তৎ।”**

শন্ত্র সঙ্কটের মধ্যে এবং রজ্বুতে পরিভ্রমণ ইত্যাদি প্রকারের নাম বিষম নৃত্য। এই নৃত্য মাত্রাজী বাজী-করদিগের মধ্যে দৃষ্ট হয়।

**বিকট।—“বিরূপতোহঙ্গবেশাদি ব্যাপারং বিকটং মতম্।”**

বৈরূপ্যজনক বেশভূষাদি ব্যাপারকে বিকট নৃত্য বলে।

**লঘু।—“উপেতৎ করণৈরৈশ্চ-কংপুতাঁচ্ছেলঘু স্মৃতৎ।”**

অশ্চ উপকরণ অবলম্বন পূর্বক উঁপুতাদি গতি বিশেষের নাম লঘু নৃত্য। এই নৃত্য রামধারীদিগের মধ্যে ব্যবহার হইয়া থাকে।

## অভিনয়।

‘অভি’ এই উপসর্গ পূর্বক ‘নিঞ্চ’ ধাতু হইতে অভি-নয় শব্দ উৎপন্ন হইয়াছে। অভির অর্থ সাংমুখ্য, নিঞ্চ ধাতুর অর্থ পাওয়ান; এতাবতা তহুভয়ের ঘোগে এইরূপ অর্থ পাওয়া গেল যে প্রয়োগ সকল যে প্রক্রিয়া দ্বারা সাক্ষাৎকারের আর দর্শকের সমুখে উপস্থিত হয়, সেই প্রক্রিয়াবিশেষের নাম অভিনয়। যথা—

“অভিপূর্বস্ত নিঞ্চ ধাতুরাভিমুখ্যার্থনির্ণয়ে।

যশ্যাং প্রয়োগং নয়তি তস্যাদভিনয়ঃ স্মৃতঃ ॥”

অভিনয় চারি প্রকার।

“চতুর্দ্ধাভিনয়ঃ সঃ স্থাং বাচিকাহার্যসাত্ত্বিকাঃ।

আঙ্গিকশ্চেতি তন্মধ্যে বাচিকঃ শ্রেষ্ঠ উচ্যাতে ॥”

বাচিক, আহার্য, সাত্ত্বিক ও আঙ্গিক, এই চারি প্রকার অভিনয়। তন্মধ্যে বাচিক অভিনয়ই শ্রেষ্ঠ ও কঠিন।

“অঙ্গনেপথ্যসত্ত্বানি বাগর্থং ব্যঞ্জযন্তি হি।

তস্যাদ্বাচঃ পরং নাস্তি-বাগ্ধি সর্বস্ত কারণম্ ।”

যেহেতু অঙ্গ, নেপথ্য ও নেপথ্যসত্ত্ব অর্থাৎ প্রাণী, সকলকেই সর্বপ্রকার অর্থ বাক্য-দ্বারা প্রকট করিতে হয়, এহেতু বাচিক অভিনয় শ্রেষ্ঠ।

বাচিক।“—গত্পত্তাদি ভাষা প্রাকৃতসংস্কৃতেঃ।

সার্থকৈ রচিতো বাণ্যা বাচিকঃ মোহভিধীয়তে ।”

ଗଢ଼ ପଢ଼ ବା ତହୁଡ଼ଯ ଲକ୍ଷଣବିବର୍ଜିତ ଅର୍ଥାଏ ଖଣ୍ଡ  
ବାକ୍ୟ, ଉହା ଆକୃତି ହୁକ, ଆର ସଂକ୍ଷତି ହୁକ, ବା  
ତହୁଡ଼ଯର ସଂଘୋଗ କରିଯାଇ ହୁକ, ଅର୍ଥାୟକ୍ରମ ରଚନା  
କରିଯା ପ୍ରୋଗ ଉପଶିତ କରିଲେ ତାହା ବାଚିକ ଅଭି-  
ନ୍ୟ । ଇହା ଅନ୍ୟଦେଶେର କଥକଦିଗେର ପ୍ରଧାନ ଅବଲମ୍ବନ ।

ଆହାର୍ଯ୍ୟ ।—“ଆହାର୍ଯ୍ୟାହିଭିନରୋ ନାମ

ଜେରୋ ନେପଥ୍ୟଜୋ ବିଧିଃ ।”

ନେପଥ୍ୟବିଧାନେ ସାଧ୍ୟ ( ଅର୍ଥାଏ ସାଜ୍ଜଗୋର୍ଜ ) ଅଭି-  
ନ୍ୟରେ ନାମ ଆହାର୍ଯ୍ୟାଭିନନ୍ଦ ।

ନେପଥ୍ୟବିଧି ଚାରି ପ୍ରକାର । ପୁଣ୍ଡ, ଅଲଙ୍କାର, ସଂଜୀବ ଓ  
ଅଞ୍ଚଳରଚନା । ସଥ୍ୟ—

“ଚତୁର୍ବିଧସ୍ତ ନେପଥ୍ୟ ପୁଣ୍ଡାହିଲଙ୍କାରକନ୍ତ୍ୟ ।

ସଂଜୀବଶାଙ୍କରଚନା—”

ପୁଣ୍ଡ ନେପଥ୍ୟ ଆବାର ତିନ ପ୍ରକାର । ସନ୍ଧିମା, ଭାଜିମା,  
ଓ ଚେଷ୍ଟିମା । ବନ୍ଦ ବା ଚର୍ମାଦି ଦ୍ଵାରା ଯେ ଦୃଶ୍ୟ ନିର୍ମାଣ କରା  
ଯାଇ, ତାହାର ନାମ ସନ୍ଧିମା । ମେଇ ଦୃଶ୍ୟ ଯଦି ସନ୍ତ୍ରଷ୍ଟିତ  
ହୁଯ, ତବେ ତାହା ଭାଜିମା । ଯେ ଦୃଶ୍ୟ ଚେଷ୍ଟିମାନ ଥାକେ  
ତାହା ଚେଷ୍ଟିମା ।

ପୁଣ୍ଡ ।—“ଶୈଲସାମବିମାନାନି ଚର୍ମବର୍ମାୟୁଧ-ଧଜାଃ ।

ଯାନି କ୍ରିୟାନ୍ତେ ତାଙ୍ଗେବ ସ ପୁଣ୍ଡ ଇତି ସଜ୍ଜିତଃ ॥

ପର୍ବତ, ଯାନ, ବିମାନ ( ବୋମଚାରି ଯାନ ) ଚର୍ମ, ବର୍ମ,  
ଅସ୍ତ୍ର, ଧଜ, ପତାକା ଅଭୃତିକେ ପୁଣ୍ଡଜାତୀୟ ବଲା ଯାଇ ।

অলঙ্কার।—“অলঙ্কাৰশুচ বিজ্ঞেয়ে মাল্যাভৱণবাসমাং।  
নানাৰ্বিদিসমাযোগে যথাপ্রদেশু বিনির্মিতঃ।”

মাল্যা, আভৱণ ও বস্ত্রাদি দ্বাৰা যথাযোগ্য তত্ত্বপ্রেৰ  
নিমিত্ত যে নির্মাণ কৱিতে হয়, তাহার নাম অলঙ্কার  
নেপথ্য।

### সংজীব —

“যঃ আণিনাং প্ৰবেশস্ত্র স সংজীব ইতি স্মৃতঃ।”  
নেপথ্য হইতে যে আণি-প্ৰবেশ হয়, তাহার নাম  
সংজীব।

### অঙ্গরচনা।—

“তৈৱজ্ঞরচনা কাৰ্য্যা নানাৰ্বেশপ্ৰধানতঃ।”  
পুৰোকৃত মাল্যাভৱণাদি ও শ্঵েত, পীত, নীল, লোহি-  
তাদি বৰ্ণ দ্বাৰা যথাযোগ্য স্থানে যথাযোগ্যভাৱে যে  
বিগ্নাস কৱা যায় তাহার নাম অঙ্গরচনা।

রক্ত, পীত, শ্বেত, নীল এই চারি বৰ্ণই প্ৰধান। এতৎ-  
সংযোগে অস্থান্ত বিবিধ বৰ্ণ উৎপন্ন হইবেক। যথা  
শ্বেত ও নীল বোগ কৱিলে পাণ্ডুবৰ্ণ হইয়া থাকে।  
সংযোগেতে বৰ্ণেৰ ভাগ বিশেষ, বিশেষজ্ঞপে লিখিত  
আছে তাহার আৱ প্ৰকট কৱিলাম ন।

সুখদুঃখবিজনিত অস্তঃকাৰ্য্যাকে সত্ত্ব বলে (মনেৰ  
বিবিধ বিকাৰ) তৎপ্ৰযুক্ত ভাবেৰ নাম সাহিক ভাৰ।

ମେହି ସାହିକ ଭାବ ଆଟ ଅକାର, ଇହା ବାହୁ ଶରୀରେର କ୍ରିୟାବିଶେଷ ଦ୍ୱାରା ଅଭିନୟକାର୍ଯ୍ୟ ପ୍ରକାଶ କରିତେ ହୁଏ । ‘ଶୁଣ୍ଡ’, ‘ଷେଦ୍’, ‘ରୋମାଞ୍ଚ’, ‘ସ୍ଵରଭେଦ’, ‘ବେପଥୁ’, ‘ବିବର୍ଣ୍ଣତା’, ‘ଅଞ୍ଚ’, ‘ପ୍ରଲାଭ’, ସଥା—

“ଶୁଣ୍ଡଙ୍ଖଙ୍ଖକୃତୋ ଭାବୋ ମନସଃ ସତ୍ତ୍ଵମୀରିତଃ ।

ତୃତ୍ୟୁକ୍ତଶ୍ଚ ଭାବଶ୍ଚ ସାହିକଃ ସୋପି ଚାଷ୍ଟଧା ॥

ଶୁଣ୍ଡଃ ଷେଦଶ୍ଚ ରୋମାଞ୍ଚଃ ସ୍ଵରଭେଦୋହିଥ ବେପଥୁଃ ।

ବୈବର୍ଣ୍ଣମଞ୍ଜପ୍ରଲାଭଃ—” ଇତ୍ୟାଦି ।

ନର୍ତ୍ତକନିର୍ଗ୍ରହ ।

ନର୍ତ୍ତକଗଣ ରଙ୍ଗମଧ୍ୟେ ପ୍ରବେଶ କରିଯା କୁଶମ ପ୍ରଭୃତି ଉଠ-  
କୁଟ୍ଟ ଶୁଣଙ୍କ ଓ ମଞ୍ଜଲମୟ ଦ୍ରବ୍ୟ ବିକାର୍ଯ୍ୟ କରିବେକ, ଅନନ୍ତର  
ଅଚୂରିତ ତାମେ କୋମଳ ନୃତ୍ୟ ଅଥମେ ଆରଣ୍ୟ କରିବେକ ।  
ବିଶମ ଓ ଉତ୍ୱତବିହୀନ ନୃତ୍ୟ କୋମଳ ନୃତ୍ୟ ।

“ପ୍ରବିଶ୍ୟ ନର୍ତ୍ତକୀ ରଙ୍ଗଃ ବିକାର୍ଯ୍ୟ କୁଶମାଦିକଃ ।

ନିଃସରକେନ ତାମେନ କୋମଳଃ ନୃତ୍ୟାଚରେ ।

ତଦ୍ଵିଷମୋଦ୍ବତ୍ତାତୈନ୍ଦ୍ର ବିହୀନଃ କୋମଳଃ ଭବେ ।”

ମଞ୍ଜୀତ ଦାମୋଦର ।

ରଙ୍ଗପ୍ରବେଶେର ଅନନ୍ତର ଯେ ନୃତ୍ୟ ତାହା ହୁଇ ଅକାର ଆଛେ । ଏକେର ନାମ ବନ୍ଧନୃତ୍ୟ, ‘ଅନ୍ତେର ନାମ ଅବନ୍ଧ । ବନ୍ଧ-  
ନୃତ୍ୟ ଗତି, ନିୟମ ଏବଂ ଚାରୀ ପ୍ରଭୃତି ବିଦ୍ରିଖ କ୍ରିୟାର  
ନିଯମ ଥାକେ, ଅବନ୍ଧନୃତ୍ୟ ତାହା ଥାକେ ନା ।

মৃত্যোর মধ্যে অনেক ব্যাপার আছে, অনেক জ্ঞাতব্যও আছে। হস্তক, চক্ষু, জ্বল, মুখ, বাহু, হস্তক, চালক, তলহস্ত, হস্তপ্রচার, করকর্ম, ক্ষেত্র, কটি, অঙ্গিঃ, স্থানক, চারী, করণ, রেচক ইত্যাদি শারীরিক অনেক-বিধি ব্যাপার আছে। মৃত্যশালা ও নটের লক্ষণ, রেখা-লক্ষণ, এবং মৃত্যাঙ্গ ও তাহার সৌষ্ঠব এবং চিত্রক, লাসক, মুদ্রা, প্রমাণ, সত্তা, সত্তাধর্ম, সত্তাসংবিবেশ, রূপলক্ষণ, বশীকরণপ্রকার ইত্যাদি অনেক বিধি জ্ঞাতব্যও আছে। পশ্চিত বিট্টল এই সকল ব্যাপার বিস্তার পূর্বক নর্তননির্ণয়ের চতুর্থ প্রকরণে খণ্ডিয়াছেন। ৪ৰ্থ প্রকরণের উত্তরাধীনের প্রতিজ্ঞা শ্লোক এই—

“অথাত্রাঞ্চিন্মুখরাগাশ্চ বাহুবঃ।  
 হস্তকা হস্তকরসা চালা হস্ত-প্রচারকাঃ।  
 করকর্মাণি ক্ষেত্রাণি কটাঙ্গিঃ-স্থানকানিচ।  
 চার্যাশ্চ ভূগতা ব্যোমগতাঃ করণ রেচকাঃ।  
 লক্ষণং মৃত্যশালায়। নটস্ত চ স্তুলক্ষণং।  
 রেখায়। লক্ষণং পশ্চাত্ত লাঞ্ছাঙ্গানিচ সৌষ্ঠবং।  
 চিত্রকং লাসকং মুদ্রা প্রমাণং সত্তাসদঃ।  
 সত্তাপতিঃ সত্তায়াশ্চ নিবেশে। রূপলক্ষণং।  
 বৎশস্ত লক্ষণং তত্ত পশ্চাত্তজ্ঞপ্রবেশনং।  
 বিবিধং নর্তনং চাঞ্চিন্মুখমহে লক্ষণং ক্রমাং।”

পশ্চিত বিট্টল এইগুলিকে অতি বিশদরূপে বলিয়া-

ছেন। এতদ্বিন অভিনয় সম্পর্কীয় যে কিছু তত্ত্বাবধি  
অতীব উত্তমরূপে বলিয়াছেন।

শিরঃ।—“একোনবিংশধা তচ” শিরঃ-সন্ধিক্ষে ১৯  
প্রকার ক্রম আছে “সমৎ যুতৎ বিধৃতঞ্চ” ইত্যাদি  
ক্রমে তত্ত্বাবতের নাম ও লক্ষণ স্পষ্ট করিয়া বলিয়াছেন।

দৃষ্টি।—“অদোষৎ ভাবসংব্যক্তলোকনৎ দৃষ্টি-  
কচ্ছতে।” দোষরহিত রসভাবাদির ব্যক্তিক অবলোক-  
নের নাম দৃষ্টি। এই দৃষ্টি তিনি প্রকার। রস-দৃষ্টি, স্থায়ি-  
দৃষ্টি, সঞ্চারী-দৃষ্টি। এতদ্বিন ব্যভিচারী-দৃষ্টিও আছে।  
নর্তক বা নর্তকীদিগের পক্ষে এই দৃষ্টিবিজ্ঞান যেমন  
কঠিন, তেমন কঠিন আর কিছুই না। শৃঙ্খার, বীর,  
করণ, প্রভৃতি দশ প্রকার রসভাব এই দৃষ্টি দ্বারা  
মূর্তিমান করিতে হইবে।

যেরূপে বা উপায়ে তাহা হয় তাহারও উপদেশ  
আছে, সে সকল ব্যক্তি করিতে গেলে বড় বাহুল্য হইয়া  
যায়। ফল, রস দৃষ্টি আট প্রকার। স্থায়িভাব প্রকাশক  
দৃষ্টি আট, ব্যভিচারী দৃষ্টি কুড়ি, একুনে ছত্রিশ প্রকার  
দৃষ্টি আছে।

“দৃষ্টি-চারাঙ্গামিণ্য-স্তারাংকর্ষপুটাদয়ঃ” ইত্যাদি,  
তদ্বিন তারা-কর্ষ অর্থাৎ চক্ষের মণিবিকারসাধক  
ব্যাপারও আছে।

জ ।— সাত প্রকার জড়েদ আছে । সহজা, উৎক্ষিপ্তা,  
কুঞ্চিতা, রেচিতা, পতিতা, চতুরা, জাকুটী, এই সাত ।

“ সহজা রেচিতোৎক্ষিপ্তা কুঞ্চিতা পতিতা তথা ।

চতুরা জাকুটী চেতি সন্দিঃ সৎ সপ্তধোদিতাঃ ॥ ”

“ সহজাতু স্বভাবস্থা ” ইত্যাদিক্রমে ঐ সকলের  
লক্ষণও উক্ত হইয়াছে ।

মুখরাগ ।—“যেনাভিব্যাজ্যাতে চিত্ত-ব্লত্তিধীরে রসান্বিতা ।  
রসাভিব্যাজ্জিহেতুস্মানুখরাগঃ স উচ্যাতে ॥ ”

অন্তরঙ্গ রস (ভাব) যদ্বারা (মুখে) প্রকাশ পায়,  
তাদৃশ মুখবর্ণকে মুখরাগ বলে । উহা চারি প্রকার ।

বাহু ।—বাহু অর্থাৎ বাহুর গতি ঘোল প্রকার । উদ্ধৃ,  
অধোমুখ, তর্ফাকৃ, অপবিন্দ, প্রসারিত, অচিন্ত্য, মণ্ডল  
গতি, স্বস্তিক, বেষ্টিত, আবেষ্টিত, পৃষ্ঠাভূগ, আবিন্দ,  
কুঞ্চিত, সরল, ন্য, আন্দোলিত, উৎসারিত ; যথা—

- “ উর্ধ্বচাধোমুখস্তির্যাগাপবিন্দঃ প্রসারিতঃ ।

অচিন্ত্যা মণ্ডলগতিঃ স্বস্তিকো বেষ্টিতাবপি ॥

পৃষ্ঠাভূগস্তথাবিন্দঃ কুঞ্চিতঃ সরলস্তথা ।

ন্য আন্দোলিতঃ পশ্চাত্তৃৎসারিত ইতি ক্রমাংশ ॥ ”

ইহাদের লক্ষণ ও সাধনপ্রকারও বর্ণিত আছে ।

হস্তক ।—“ নর্তনে রক্ষিজনকোহ্যজ্ঞ বানর্থবোধকঃ ।

পাদেতরাঙ্গুলিগ্রামবিশেষে । হস্তকঃ স্মৃতঃ ॥ ”

নৃতাকালে আবুরত্তিজনক, অব্যঙ্গ অথচ অর্থপ্রকা-  
শক যে হস্তাঙ্গলির বিষ্ণাস বা বিক্ষেপবিশেষ তাহার  
নাম হস্তক। উহা তিনি প্রকার। সংযুত, অসংযুত ও  
নৃতাহস্ত। ইহাদের লক্ষণ ও সাধন উক্ত হইয়াছে।  
পরম্পুর কথিত সংযুত হস্তের আবার আটভিশ প্রকার  
ভেদ আছে। অসংযুত ও নৃতাহস্তেরও বভিশ প্রকার  
ভেদ ও তাহাদের প্রত্যেকের নাম আছে, যথ—

“ পতাকে হৎসপক্ষশ গোমুখশ্চতুরস্তথা ।  
নিকুঞ্জকঃ সর্পশিরাঃ পঞ্চাস্ত্রশৰ্চচন্দ্রকঃ ॥  
চতুর্মুখস্ত্রি-দ্বিমুখৈ স্তৰ্চাস্ত্রস্ত্রাভ্রচন্দ্রকঃ ।  
সদেশহৎসচক্রাদ্যো ততঃ স্ত্রাদ্রণগৃধুকঃ ॥  
থণ্ডাস্ত্রে মৃগশীর্ষশ মুকুলঃ পদ্মকোশকঃ ।  
কৃশনামাভিধো হস্ত অল পল্লব পল্লবাঃ ॥  
অলপদ্মাভিষোরালৌ শুকাশ্চলতাভিধঃ ।”  
ইত্যাদি।

পতাক, হৎসপক্ষ, গোমুখ, চতুর, নিকুঞ্জক, সর্প-  
শিরা, পঞ্চাস্ত্র বা সিংহাস্ত, অর্দ্ধচন্দ্রক, চতুর্মুখ, দ্বিমুখ,  
স্তৰ্চাস্ত্র, তাভ্রচন্দ্র, ইত্যাদি—

চালক।—বংশী বা অগ্রবিধ লয়বন্তের অনুগত করিয়া  
হস্তবিরেচনের নাম চালক।

তলহস্ত বা হস্তপ্রচার।—পাঞ্চ, তির্যাক, সমুখ প্রভৃতি  
স্থানবিশেষে যে হস্তান্দোলন তাহার নাম তলহস্ত।

করকর্ম ।—“উৎকর্ষণং বিকর্ষণং তথা চাকর্ষণং পুনঃ ।  
 পরিগ্ৰহে নিগ্ৰহশ ভ্ৰাহ্মানং রোধনং তথা ॥  
 সংশ্লেষণশ বিযোগশ রক্ষণং মোক্ষণং তথা ।  
 বিক্ষেপে ধূননক্ষেত্ৰ বিসৰ্জনসৰ্জনন্তথা ॥  
 ছেদনং ভেদনক্ষেত্ৰ ফোটনং মোটনং তথা ।  
 তাড়নক্ষেত্ৰি ইস্তানাং ফুটং কৰ্মাণি বিশ্বতিঃ ॥”

উৎকর্ষণ (উদ্বৃত্ত), বিকর্ষণ (দূরে), আকর্ষণ (সমুখে),  
 পরিগ্ৰহ, নিগ্ৰহ, আহ্বান, রোধন (অবরোধ কৰাৰ  
 মতন), সংশ্লেষ, বিশ্লেষ (ছাড়াইয়া দেওয়া), রক্ষণ,  
 মোক্ষণ (ছেড়ে দেওয়াৰ ভজি), বিক্ষেপ, ধূনন (কম্পন),  
 বিসৰ্জন, সৰ্জন, ছেদন, ভেদন, ফোটন (ফুটান),  
 মোটন (মটুকান), তাড়ন, এই সকল ইস্তকর্ম নামে  
 কথিত হয় ।

ইস্তক্ষেত্ৰ ।—“পার্শ্বদ্বন্দ্বং পুরস্ত্বাত্ত পশ্চাদৃক্ষমধঃশিরাঃ ।  
 ললাট কৰ্ণ স্কন্দোকু নাভিযঃ কটি শীৰ্ষকে ।  
 উকুদ্বয়ং ইস্তানাং ক্ষেত্ৰাণীতি ত্রয়োদশ ॥”

পার্শ্বদ্বয়, সমুখ, পশ্চাত, উদ্বৃত্ত, অধ, মন্তক, ললাট,  
 কৰ্ণ, স্কন্দ, নাভি, কটি, শীৰ্ষ, উকুদ্বয়,—এই ত্রয়োদশ ইস্ত-  
 ক্ষেত্ৰ অৰ্থাৎ ইস্তবিষ্যাসেৰ প্ৰধান স্থান ।

কটি ।—নির্দোষবন্ত্যযোগ্য কৃশা (দেহমধ্য) কটি ছৱ  
 . অকাৰ । যথা—

“ସମାଜିଗ୍ରା ନିରଭାଚ ରେଚିତା କଞ୍ଚିତା ତଥା ।

ଉଦ୍‌ବିହିତାତୁ ମା ପ୍ରୋତ୍ତା ସତ୍ୱବିଧା ଚାଖ ଲକ୍ଷଣମ୍ ॥”

କୃଶ୍ମା, ସମାଜିଗ୍ରା, ନିରଭା, ରେଚିତା, କଞ୍ଚିତା, ଉଦ୍‌ବିହିତା । ଇହାଦେର ଲକ୍ଷଣ ଓ ମାଧ୍ୟମପ୍ରକାରରେ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଆଛେ ।

ଚରଣ ।—ନ୍ତୋର ଉପଯୁକ୍ତ ଚରଣେର ମାଧ୍ୟମ ଓ ଲକ୍ଷଣ ତ୍ରୟୋଦଶ ଅକାର ଯଥ୍ୟ—

“ସମୋଇଞ୍ଜିତଃ କୁଞ୍ଚିତଶ୍ଚ ହୃଦୟେ ଶ୍ଵରୁମନ୍ତରଃ ।

ଉଦ୍‌ବିହିତଃ ସତ୍ୱବିଧା ସତ୍ୱତୋଽମେଧକଙ୍କତଃ ॥

ବିହିତୋ ମର୍ଦ୍ଦିତଶାଥ ପାଞ୍ଜି ଗଣ୍ଡାତ୍ରଗମ୍ଭେତା ।

ପାର୍ଶ୍ଵଗମ୍ଭେତି ପାଦଃ ମ୍ୟାଂ ତ୍ରୟୋଦଶବିଧିଙ୍କତଃ ॥”

ସମ, ଅଞ୍ଜିତ, କୁଞ୍ଚିତ, ହୃଦୟ, ତଳମଞ୍ଚର, ଉଦ୍‌ବିହିତ, ସତ୍ୱବିଧକ, ଉମେଧକ, ବିହିତ ( ବା କ୍ରୋଟିତ ), ମର୍ଦ୍ଦିତ, ପାଞ୍ଜିଗ, ଅତ୍ରଗ, ପାର୍ଶ୍ଵଗ ।

ଶ୍ଵାନକ ।—“ସନ୍ନିବେଶବିଶେଷେ ହଜେ ଶ୍ଵାନ୍ —————”

ଆହୁରକ୍ତିଜମକ ଅନ୍ଧେ ଅନ୍ଧସନ୍ନିବେଶବିଶେଷେର ନାମ ଶ୍ଵାନକ । ଇହା ଅମ୍ବଖ ପ୍ରକାର । ତମ୍ଭା ହଇତେ ମର୍ତ୍ତନ ନିର୍ଯ୍ୟକାର ମାତାଶ୍ଟିର ଲକ୍ଷଣ ଓ ମାଧ୍ୟମ ଅକାର ବଲିଯାଛେ । ଏ ମାତାଶ୍ଟିର ନାମ ଏହି—

ସମପାଦ, ପାଞ୍ଜିବିଦ୍ଧ, ସ୍ଵସ୍ତିକ, ମଂହତ, ଉଙ୍କଟ, ଅର୍କ-ଚନ୍ଦ୍ର, ମାନ ( ବା ବର୍କମାନ, ) ମର୍ଦ୍ଦାବର୍ତ୍ତ, ଯୁଲ, ଚତୁରାସ, ବୈଶାଖ, ଆବହିଥକ, ପୃଷ୍ଠୋଥାନ, ତଳୋଥାନ, ଅଶ୍ରକ୍ତ,

একপাদিক, ব্রাহ্ম, বৈষ্ণব, শৈব, আনন্দি, প্রত্যালীনি, খণ্ডচি, সমস্তচি, বিষমস্তচি, কূর্মাসন, নাগবন্ধ, গারুড়, ব্রহ্মভাসন।

চারী।—ইহার সাধারণ লক্ষণ এই যে যাহাতে পাদ, জঙ্ঘা, বক্ষ ও কটি, এই কএকটি স্থানকে আয়ত্ত করা যায়। উহা আয়ত্ত হইলে তদ্বারা চরণ করার নামও চারী। সঞ্চরণবিশেষে উহার কোন অংশের নাম চারী-করণ, কোন অংশের নাম ব্যায়াম, এই ব্যায়াম পরম্পর ষটিত অংশবিশেষের নাম খণ্ড। খণ্ডসমূহের নাম মণ্ডল। ফল,

“ চারীভিঃ প্রস্তুতং নৃত্যং চারীভিশ্চেষ্টিতং তথা ।

চারীভিঃ শস্ত্রমোক্ষক্ষ চার্যো যুদ্ধেষ্঵ কীর্তিতাঃ ॥”

চারী (সঞ্চরণবিশেষ) দ্বারা নৃত্য প্রস্তুত হইয়াছে। চারী দ্বারা চেষ্টা সকল সম্পন্ন হইতেছে, চারী দ্বারা শস্ত্রক্ষেপ সাধিত হয় এবং চারী যুদ্ধেরও এক প্রধান অঙ্গ বলিয়া অভিহিত হইয়াছে।

চারী প্রথমতঃ দ্বিবিধি ।

তৌমী চাকাশিকা চেতি দ্বিধা চারী প্রকীর্তিতা । ”

তৌমী অর্থাৎ পৃথিবীসমন্বীয়া, আকাশিকা অর্থাৎ আকাশসমন্বীয়া। আকাশচারী ও তৌমীচারী এই উভয়বিধি চারীর আশয় ৮২ প্রকার ভেদ আছে।

তত্ত্ববেতের নাম, লক্ষণ ও সাধন প্রকার নর্তকনির্ণয়ে  
উক্ত হইয়াছে। নামগুলি এই—

সমপাদা, ছিতাবর্ত্তা, শকটাস্ত্রা, বিচাবা, অধাঞ্জিকা,  
অংগতি, এলকা, ক্রীড়িতা, সমসরিত, মতন্দী, মতন্দী,  
উৎস্থন্দিতা, উড়িতা, স্থন্দিতা, বদ্বা, জনিতা, উনুখী,  
রথচক্রা, পরীরূপা, নৃপুরপাদিকা (বিক্রিকা), তর্যাঙ্গুখা,  
মরালা, করিহস্তা, কুলীরীকা, বিশ্বিষ্টা, কাতরা,  
পাঞ্চিরেচিতা, উকতাড়িতা, উকবেণী, তলোহৃতা,  
হরিণত্রাসিকা, অর্দ্ধমণ্ডলিকা, তর্যাক্রুঞ্জিতা, মদালসা,  
সঞ্চারিতা, উৎকুঞ্জিতা, স্তুতক্রীড়নিকা, লজ্জিতজ্জ্যা,  
স্ফুরিতা, আকুঞ্জিতা, সজ্জটিতা, খুরা, স্বস্তিকা, তল-  
দর্শনী, পুরাতন্ত্রপুরাটী, সারিকা, স্ফুরিকা, নিকুটা,  
কলিতা, আক্ষেপা, অর্দ্ধস্বলিতিকা, সমস্বলিতিকা,  
সৌধ্যা (এইগুলি ভৌমীচারীর জাতি) অতিক্রান্তা,  
অপক্রান্তা, পার্শ্বক্রান্তা, ঘণ্টুতা, উর্ধ্বজাম্ব, রত্তিৰা, স্থচি-  
বিদ্বা, নৃপুরপাদা, দোলপাদা, দণ্ডপাদা, বিহান্তুন্তা,  
ভমরী, ভুজঙ্গত্রাসিতা, ক্ষিণা, আবিদ্বা, উন্তুতিকা,  
আতঙ্গা, পুরক্ষেপা, বিক্ষেপা, অপক্ষেপা, ডমরা,  
জজ্বালস্বনিকা, অজ্যুতাড়িতা, লশ্চিকা, জজ্বাবর্ত্তা, আবে-  
ষ্টনা, উদ্বেষ্টনা, উৎক্ষেপা, পদোৎক্ষেপা, স্থচিবিদ্বা,  
প্রবৃত্তিকা, উন্নোলা, এই একত্রিশ আকাশচারীর জাতি।

করণ ।—“হস্তপাদসমাবোগঃ করণং নর্তনস্থচ ।”

নৃত্যকালে যে হস্তে হস্তে, পদে পদে, বা হস্ত পদে সংযোগ করে, তাহার নাম করণ । এই করণ অনন্ত প্রকার হইতে পারে, তথাদ্যে কতকগুলির নিয়ম “নর্তক-নির্ণয়ে” উক্ত হইয়াছে ।

লীন, সমনথ, ছিন্ন, গচ্ছাবতরণ, বৈশাখ, রেচিত, পশ্চাজনিত, পুষ্পপুট, পার্শ্ব, জাতু, উর্ধ্বজাতু, দণ্ডপক্ষ, তলবিলাসিত, বিহ্বাস্তুত্ত, চল্লাবর্তক, স্তুপ্তি, ললাট-তিলক, নামলতা, বৃক্ষিক, (১৬) এই ষোলটীর লক্ষণাদি বিশেষরূপে উক্ত হইয়াছে ।

রেচক ।—রেচক ৪ প্রকার—“পাদযোঃ করযোঃকট্যাঃ গ্রীবায়ুশ্চ ভবন্তি তে ।” পাদরেচক, হস্তরেচক, কটি-রেচক, গ্রীবারেচক । ইহাদের লক্ষণাদি তাবৎ উক্ত হইয়াছে ।

অতঃপর প্রতিজ্ঞাত নৃত্যবস্তুর মধ্যে নৃত্যশালা, নটের লক্ষণ, রেখালক্ষণ, লাস্তাঙ্গ, সৌষ্ঠব, চিত্রকর্ম, মুদ্রা, লামক, প্রমাণ, সত্তা, সত্তাপত্তি, সত্তাসন্নিবেশ, বৃন্দলক্ষণ, বৎশলক্ষণ, রংজ প্রাদেশ,—এই গুলিকে পরিত্যাগ করা গোল, কারণ এসকলের উপযোগ নাই ।

উক্ত পদার্থের আবাপ, উদ্বাপ, সংযোগ, বিয়োগ বশতঃ বহুবিধ নৃতা জন্মিতে পারে, এবং জয়িয়াও জ

ଥାକେ । ନୃତ୍ୟ ଆର କିଛୁଇ ନମ୍ବ, କଥିତ ନିୟମ ଆରକ୍ତ  
କରିଯା, ତାଳ ଲମ୍ବ ସଂଘୋଗ କରିଲେ ଉହାଇ ନୃତ୍ୟ ନାମ  
ଧାରଣ କରେ । ସଞ୍ଚପି ସ୍ଵତନ୍ତ୍ର ନୃତ୍ୟେର ବିଷୟ ବଲିବାର  
ଆବଶ୍ୟକ ନାହିଁ, ତଥାପି ୨୧ଟୀ ସ୍ଵତନ୍ତ୍ର ଲିଖିଲାମ । ନୃତ୍ୟ  
ଦ୍ଵିବିଧ—ବନ୍ଧ ନୃତ୍ୟ ଓ ଅନିବନ୍ଧ ନୃତ୍ୟ ।

“ କାର୍ଯ୍ୟଂ ତତ୍ତ୍ଵ ଦ୍ଵିଧା ନୃତ୍ୟଂ ବନ୍ଧକଂ ଚାନିବନ୍ଧକମ୍ ।

ଗତ୍ୟାଦି ନିୟମେରୁକ୍ତଙ୍କ ବନ୍ଧକଂ ନୃତ୍ୟ ମୁଚ୍ୟାତେ ।

ଅନିବନ୍ଧକ୍ତ ନିୟମାଂ—” ଇତ୍ୟାଦି ।

ଗତ୍ୟାଦି ନିୟମେର ଅଧୀନ ଯେ ନୃତ୍ୟ ତାହାର ନାମ ବନ୍ଧ-  
ନୃତ୍ୟ, ଆର ଅନିଯମେ ଅର୍ଥାଂ କେବଳ ତାଳ ଲମ୍ବ ସଂୟୁକ୍ତ  
ନୃତ୍ୟେର ନାମ ଅନିବନ୍ଧ ନୃତ୍ୟ ।

ନୃତ୍ୟେର ନାମ — କମଳବର୍ତ୍ତନିକା ନୃତ୍ୟ, ମକରବର୍ତ୍ତନିକା ନୃତ୍ୟ,  
ଶାଯ୍ତରି ନୃତ୍ୟ, ଭାନୁବୀ ନୃତ୍ୟ, ମୈନୀ ନୃତ୍ୟ, ଶୁଣୀ ନୃତ୍ୟ, ହଂସୀ  
ନୃତ୍ୟ, କୁକୁଟୀ ନୃତ୍ୟ, ରଞ୍ଜନୀ ନୃତ୍ୟ, ଗଜଗାମିନୀ ନୃତ୍ୟ,  
ମୁଖଚାଲୀ ନୃତ୍ୟ, ମେରି ନୃତ୍ୟ, କରଣମେରି ନୃତ୍ୟ, ମିତ୍ର ନୃତ୍ୟ,  
ଚିତ୍ର ନୃତ୍ୟ, ବେତ୍ର ନୃତ୍ୟ, ଅଦୃଷ୍ଟୋଳ ନୃତ୍ୟ, କୁବାଡ଼ ନୃତ୍ୟ,  
ଚକ୍ରବନ୍ଧ ନୃତ୍ୟ, ନାଗବନ୍ଧ ନୃତ୍ୟ, ବ୍ରତଲଭିକା ନୃତ୍ୟ, ସାଲୁକ  
ନୃତ୍ୟ, ହର୍ଷ ନୃତ୍ୟ, ରୂପକ ନୃତ୍ୟ, ଉପରୂପ ନୃତ୍ୟ, ରବି ଚକ୍ର ନୃତ୍ୟ,  
ପଦ୍ମବନ୍ଧ ନୃତ୍ୟ, ଇତ୍ୟାଦି ବହୁ ଶ୍ରେଣୀର ନୃତ୍ୟ ଆଛେ ।

ମେରୀ ଜୀତୀଯ ଶୁଦ୍ଧମେରି ନୃତ୍ୟ—

“ ଚତୁରଙ୍ଗେ ଶ୍ରିତିର୍ବଜ ରାମତାଳଶିରୋଲମ୍ବଃ ।

রথচক্রেকপাটেন পরেণ চ যথোচিতম্ ।  
 গতিঃ পতাকহস্তশ্চ প্রত্যাশং তলসঞ্চরঃ ।  
 নীরিবৎ গতিসঞ্চারঃ ক্রমাং সবাংপসব্যয়েঃ ।  
 রেখা সৌষ্ঠবসম্পন্নঃ সশুদ্ধো নেরিকচ্ছতে ।  
 উপায়েশ্চাপি সর্বেষু বিনা দৃষ্টিক পৃষ্ঠিকম্ ।  
 বাহ ভ্রমরিকাং বন্ধা মুক্তিঃস্থাচ্ছতুরঅকে ।”

পুরোক্ত চতুরঙ্গে স্থিতি করতঃ রাস নামক তালে ও  
 বিলম্বিত লয়ের অনুগত হইয়া নেরি মৃত্য আরম্ভ করি-  
 বেক। তৎপরে রথ চক্র পাট (পুরো উক্ত আছে)।  
 তৎপরে যথাযোগ্য গতি অবলম্বন করিবেক। প্রতি-  
 দিকে পতাকহস্ত হইয়া তলসঞ্চর অবলম্বন করিবেক।  
 বাম ও দক্ষিণ ভাগে নীরি (শুঙ্খাগতি) প্রকাশ করিবেক।  
 ইহাতে রেখা ও সৌষ্ঠব সংযোগ করিবেক। তৎপরে  
 দৃষ্টি পৃষ্ঠ ব্যতীত অন্য বে কোন চারী অবলম্বন করিয়া  
 বাহ ভ্রমরিকা বন্ধনপূর্বক চতুরঙ্গে মুক্তি অর্থাৎ মৃত্য  
 সমাপ্তি করিবেক।

চক্রবন্ধ মৃত্য,—

“ কাংশিত্তান্ত্রপ্রক্রম্য অয়োগে বহুল উত্তান্ত্র ।  
 সঙ্কীর্ণনেক গতিভিঃ অবৃত্ত সুমনোহরম্ ॥  
 কুবাড়াখাক্ষ তদ্মোয়ং তালক্রপ বিচক্ষণেঃ ।  
 হস্ত বাহবজ্যুভিঃ সব্যে র্বাম পন্থাহস্তকৈঃ ॥

ସତ୍ତିଭିରଜୈଶ୍ଚତୁର୍ଭି ବା ତାଲେନ୍ତତ୍ତ୍ଵିତାଞ୍ଜକେଃ ।

ସମାନମାତ୍ରଳାଈଶ୍ଚ ଦ୍ରତଲୟାଦିଦୌ ସଦି ।

ପୂର୍ବପୂର୍ବଂ ପରିତ୍ୟଜ୍ୟ ଉଗ୍ରିମାଗ୍ରିମମାତ୍ରିତୈଃ ।

ଏତଦେବାନ୍ତତାଲେନ ନୃତ୍ୟଂ କୁର୍ଯ୍ୟାଙ୍ଗଟାଗ୍ରଣୀଃ ।

ଚକ୍ରବନ୍ଧଂ ତଦାଖ୍ୟାତଂ ନୃତ୍ୟବିଜ୍ଞା ବିଶାରଦୈଃ ।”

ସେ କୋନ ତାଲେ ଆରଣ୍ୟ—ଆରଣ୍ୟର ପର ଦ୍ରତ ତାଲଇ ଅଧିକ ସନ୍ଧିର୍ଗ, ଏବଂ ଅନେକବିଧି ଗତିଦ୍ୱାରା ପ୍ରବର୍ତ୍ତ କରା—  
କୁବାଡ଼ ନାମକ ଗୀତଜ୍ଞାତିର ଗୀତ ସଂସ୍କୃତ କରା—ଏବଂ ଐ  
ଜାତୀୟ ତାଲ ଘୋଜନା କରା—ହଣ୍ଡ, ବାହୁ, ବାମପଦ, ପ୍ରଭୃତି  
ହୟ ଅନ୍ଧ ତୃପରିମିତ ତାଲଦ୍ୱାରା ମିଳିତ କରିଯା ଲ-  
ଅନ୍ତତାଲ ସଦି ସମାନ ମାତ୍ରାର ଗୃହୀତ ହୟ, ଆର ଦ୍ରତ  
ଏବଂ ଲୟ ଦ-ଦ୍ୱାରା ସଦି ତାହାତେ ଥାକେ, ତବେ ପୂର୍ବ ପୂର୍ବ  
ମାତ୍ରାର ପରିତ୍ୟାଗ କରା, କ୍ରମେ ଅଗ୍ରିମେ ଆରୋହଣ  
କରା—ଏତକ୍ରିୟା ଅନ୍ୟ କୋନ ତାଲେ ଏ ନୃତ୍ୟ କରିବେ ନା—  
ଏଇନାପାଇଁ ନୃତ୍ୟ ଚକ୍ରବନ୍ଧ ନାମେ ଧ୍ୟାତ । ଇତ୍ୟାଦି ।

ସଂକ୍ଷିତ ଶାନ୍ତାନ୍ତ୍ର୍ୟାଯୀ ନୃତ୍ୟର ବିଷୟ ସଂକ୍ଷେପେ ଆଲୋ-  
ଚନ୍ଦ କରା ହିଲ, ଏକଶେ ଏତଦେଶେ ସନ୍ଧିତ ଶାନ୍ତାନ୍ତ୍ର୍ୟାଯୀ  
କୋନ ପ୍ରକାର ନୃତ୍ୟ ପ୍ରଚଲିତ ନାହିଁ, ସେ ସକଳ ନୃତ୍ୟ ପ୍ରଚ-  
ଲିତ ଆଛେ ତାହା ସମସ୍ତଇ ଆବୁନିକ । ଶୁତରାଂ ତର୍ବର୍ଣ୍ଣ  
ଏ ଅନ୍ତାବେର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ନହେ ।

---

---

# ଶାହସ୍ରାନ୍ତ ଚରିତ ।

---

The aspiring soul, in thoughts celestial woven,  
Dallies in bygone dreams, the dim foretaste of heaven.

THE BHILSA TOPES.

---



## সাহসাঙ্ক চরিত ।

---

সংকৃত ভাষায় ইই খানি কান্তকুজাধিপতি সাহসাঙ্ক  
ন্পতির জীবনস্মৃতিগুটিত গ্রন্থ বর্তমান আছে।  
ইহার মধ্যে প্রথম খানি “সাহসাঙ্ক-চরিত” ও শেষোভূত  
খানি “নব সাহসাঙ্ক-চরিত” নামে দ্ব্যাত ; সুবিখ্যাত  
কোষকার মহেশ্বর সাহসাঙ্ক-চরিতের রচয়িতা। এই গ্রন্থ  
এক্ষণে সুপ্রাপ্য নহে ; কিন্তু “বিশ্ব-প্রকাশ” নিষ্টুর  
প্রারম্ভে মহেশ্বর অগ্ন্যান্ত কোষকারের বিষয় লিখিয়া  
আপন পরিচয় লিপিবদ্ধ করিয়াছেন। মহেশ্বর লিখিয়া-  
ছেন যে, তিনি গাধিপুরেশ্বর সাহসাঙ্কের চিকিৎসক চূড়া-  
মণি আঙুক্ষের বংশধর, এবং তাহার পরিচয় অনুসারে  
তিনি ১০৩০শকে বর্তমান ছিলেন ; স্বতরাং সংকৃত বিষ্ণা-  
বিশায়দ উইল্সন সাহেব যে তাহার ১১১১ খ্রিষ্টাব্দ সময়  
নিরূপণ করিয়াছেন তাহা অমপূর্ণ বোধ হইতেছে না।  
বিশ্বকোষের ৯ এবং ১০ খোকে স্পষ্ট লিখিত আছে যে,  
মহেশ্বর কুক্ষের পৌত্র ! সাহসাঙ্কের অপর এক নাম  
বিক্রমাদিত্য, তিনি মহেশ্বরের মতে গাধিপুরাধিপতি ।

କେହ କେହ ଗାଧିପୁର ଗାଜିପୁରେର ସଂକ୍ଷତ ନାମ ମନେ  
କରିଯା ଥାକେନ. କିନ୍ତୁ ସେଠି ତୀହାଦିଗେର ଭର୍ମ । ଉହା  
କାନ୍ୟକୁଞ୍ଜେର ଅପର ନାମ ମାତ୍ର ।\* ଉଇଲ୍ସନ ସାହେବ ବଲେନ  
ଯେ ହେମଚନ୍ଦ୍ରେର ଅଭିଧାନ ଚିନ୍ତାମଣିର “ନାନାର୍ଥଭାଗ  
ବିଶ୍ଵକୋଷ” ହିତେ ସଙ୍କଳିତ, କିନ୍ତୁ ଏ କଥାର ଆମରା  
ଅନୁମୋଦନ କରି ନା । ମେ ସାହା ହଡକ ବିଶ୍ଵକୋଷ ହିତେ  
ଆମାଦିଗେର ମତ ପରିପୋଷକ କବିର ଜୀବନ ବ୍ରତ ମସକ୍କୀୟ  
ବିବରଣ ଓ ଗ୍ରେନ୍ଡଗ୍ରନ୍ଟନେର ଅବତରଣିକା ନିମ୍ନେ ଉଦ୍‌ଧୃତ  
ହଇଲ । ସଥା,—

ଆଶାହସାଙ୍କ ନୃପତେରନ ବଢ଼ବିଦ୍ୟ-

ବୈଦ୍ୟୋତ୍ତରଙ୍ଗ ପଦପଦ୍ଧତିମେବ ବିଭିନ୍ନ ।

ଯଶ୍ଚନ୍ଦ୍ରଚାରୁଚରିତୋ ହରିଚନ୍ଦ୍ରନାମ୍ବା

ସ୍ଵବ୍ୟାଖ୍ୟାତୀ ଚରକତନ୍ତ୍ରମଲଂଚକାର । ୫ ।

ଆସୀଦ୍ସୀମବନ୍ଧୁ ଧିପବନ୍ଦନୀୟେ

ତନ୍ତ୍ରାବ୍ୟରେ ସକଳବୈଦ୍ୟାକୁଳାବତ୍ସଂସଃ ।

ଶକ୍ତ୍ସ୍ତ ଦ୍ୱାରା ଇବ ଗାଧିପୁରାଧିପସ୍ୟ

ଆକୃଷ୍ଣ ଇତ୍ୟମଳକୀର୍ତ୍ତି-ଲତା-ବିତାନଃ । ୬ ।

\* ଅସିନ୍ଦିକ କୋଷକାର ହେମଚନ୍ଦ୍ର “କାନ୍ୟକୁଞ୍ଜ ଗାଧିପୁରଃ” ଇତ୍ୟାଦି  
କ୍ରମେ କାନ୍ୟକୁଞ୍ଜ ମନ୍ଦରେର ପର୍ଯ୍ୟାୟେ ‘ଗାଧିପୁର’ ଶବ୍ଦ ବଲିଯାଇଛେ । ଏଇକ୍ରମ  
ଅନ୍ୟାନ୍ୟ କୋଷ ଏବଂ ମହାଭାରତାଦି ପ୍ରଦ୍ଵେଶ କଥିତ ଆଛେ ।

সংক্ষি সংগ্রহদনপ্রিকপ্রজপ  
 কপানলা-কুলিতবাদিসহস্রমিশ্রঃ ।  
 তর্কত্বয়ত্রিয়ন স্তনয়স্তদীয়ে।  
 দামোদরঃ সমভবত্তিষজাং বরেণ্যঃ । ৭ ।  
 তস্যাভবৎস্থুরুদারবাচে।  
 বাচস্পতিঃ অললনাবিলাসী ।  
 সৈন্দেবাবিজ্ঞানলিনী দিমেশঃ  
 কৃষ্ণস্ততঃ সৎকুমুদাকরেন্দ্ৰঃ । ৮ ।  
 যন্ত্রুত্তজঃ সকলবৈজ্ঞাকত্ত্বরত্ন  
 রত্নাকরশ্রিয়মবাপ্যাচ কেশবোহত্তু ।  
 কীর্তিনির্কেতনমনিন্দ্যপদপ্রমাণ  
 বাক্যপঞ্চরচনা চতুরানন্দীঃ । ৯ ।  
 কৃষ্ণ তস্য চ স্তুতঃ শ্মিতপুণৰীক  
 দণ্ডতপ্তপৰ ভাগ্যশঃ পতাকঃ ।  
 শ্রীত্রজ্ঞইত্যবিকলাত্মুখারবিন্দ  
 সোন্নাম ভাসিত রমার্জ সরস্বতীকঃ । ১০ ।  
 তস্যাত্মজঃ সরস কৈরবকান্তকীর্তিঃ  
 শ্রীমন্ত্বহেশ্বর ইতি প্রথিতঃ কবীন্দ্ৰঃ ।  
 অশোষ বাঞ্ছয় মহার্গব পারদৃশ্য  
 শক্তাগমামুক্তহষণৱির্বত্তু । ১১ ।

য়ঃ সাহসাঙ্গচরিতাদি মহাপ্রবন্ধ  
 নির্মাণ নৈপুণ্য শুগর্গোরবত্তীঃ ।  
 যো বৈত্তকত্ত্ব সরোজ সরোজ বন্ধুঃ  
 বন্ধুঃ সতাং চ কবি-কৈরেব কাননেন্দ্ৰঃ । ১২।

সেয়ৎ কৃতিস্তম্ভ মহেশ্বরস্য  
 বৈদঞ্জ্যসিঙ্গোঃ পুরুষোত্তমানাং ।  
 দেদীপ্যতাং ছৎকমলেষু নিতা  
 মাকপ্প মাকপ্পিত কৌস্তুভত্তীঃ । ১৩।

লক্ষ্মীঃ কথঞ্জিদভিজাত সুবর্ণকার  
 লীলেন কোষশত বারিধি শব্দরঁড়েঃ ।  
 বিশ্বপ্রকাশ ইতি কাঞ্চন বন্ধুশোভাং  
 বিভূত্যাত্র ঘটিতো মুখথঙ্গ এষঃ । ১৪।

ফণীশ্বরোদীরিত শব্দকোষ  
 রংকাকরালোড়ন লালিতানাং ।  
 সেব্যঃ কথৎ নৈশ সুবর্ণ শৈলে।  
 বিশ্বপ্রকাশে। বিবুধাধিপানাং । ১৫।

তোগৌন্ড কাত্যায়ন সাহসাঙ্গ  
 বাচস্পতি ব্যাড়িপুরঃ সরাণাম্ ।  
 সবিশ্বরূপামরমঙ্গলানাং  
 শুভাঙ্গ বোপালিত ভাণুরীণাং । ১৬।

কোষাবকাশ প্রকট প্রভাৱ  
 সংভাবিতানৰ্ধগুণঃ স এষঃ ।  
 সংপাদয়ন্নেব্যতি বাণ্ডিতাৰ্থান্  
 কথং ন চিন্তামণিতাং কবীনাং । ১৭ ।

আমিত্র শৈল চৱমাচল মেখলাঞ্জি  
 কৈলাসভূমিবলয়াদ্যদিহাস্তিকিঞ্চিৎ ।  
 একত্র সংভূতমগোচৱশব্দৱত্ত  
 মালোক্যতাং তদথিলং সুধিয়ঃ কবীন্দ্রাঃ । ১৮ ।  
 ইত্যাদি ।

অর্থাং যিনি সাহসাঙ্ক নৃপতিৰ নিকট বৈদ্যব্রত্তি  
 অবলম্বন কৱিয়া মনোহৱ চৱিত্বে অবস্থান কৱত  
 সম্ভ্যাথ্যা দ্বাৱা চৱক শাস্ত্ৰকে অলঙ্কৃত কৱিয়াছেন  
 তাহার নাম হৱিচন্দ্ৰ । (হৱিচন্দ্ৰকৃত চৱক টীকা একগে  
 আৱ পাওয়া যায় না ।) এই হৱিচন্দ্ৰেৰ বৎশে বহুল  
 বস্তুধাপতি মাত্ৰ, বৈদাকুলোন্তৰ, নিৰ্মলকীর্তি ত্ৰীকৃষ্ণ  
 নামা ব্যক্তি জন্মগ্ৰহণ কৱেন । ইনিও ইন্দ্ৰেৰ অশ্বিনী-  
 কুমারেৰ আয় গাধিপুৱাধিপতিৰ বৈদ্য ছিলেন । (৫,৬)  
 এই ত্ৰীকৃষ্ণ হইতে সমস্ত ভিষগ়ণেৰ পুজ্য দামোদৱ  
 জন্মগ্ৰহণ কৱেন । ইহার মানসিক শক্তিসমুদ্রত বহুবিধ  
 জপকৰণ অনলে বাদীকৰণ সমুদ্র পৱিত্ৰ হইয়াছিল ।

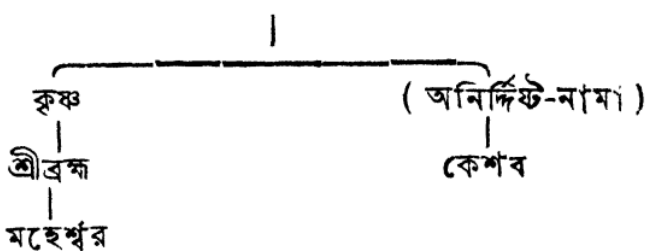
ଏବଂ ତ୍ରିବିଧ ତର୍କ ଶାସ୍ତ୍ରେ ତ୍ରିମନ୍ୟମ ଅର୍ଥାତ୍ ଶିବତୁଳ୍ୟ ଛିଲେନ । ୭ । ଇହାର ପୁନ୍ତ୍ରେର ନାମ ବାଚମ୍ପତି । ବାଚମ୍ପତି ଅତି ଶ୍ରୀ-ବିଲାସୀ ଛିଲେନ, ଏବଂ ବୈଦ୍ୟବିଦ୍ୟାକୁଳପ ପଦ୍ମକୁଳେର ଦିବାକର ଛିଲେନ । ଏହି ବାଚମ୍ପତି ହିତେ ସାଧୁଜନଙ୍କ ପଦ୍ମକୁଳେର ଚନ୍ଦ୍ରମ୍ବକରି ହିଲ୍ଲା କୁଷଙ୍ଗ ଉତ୍ତପ୍ନ୍ନ ହନ । ୮ । ଇହାର ଭାତ୍ରପୁନ୍ତ କେଶବ । କେଶବ ଓ ବୈଦ୍ୟକ ଶାସ୍ତ୍ରେ ପାରଦୃଷ୍ଟ ଛିଲେନ । ଅପିଚ ପଦ, ବାକ୍ୟ, ପ୍ରମାଣ ଓ ରଚନାବିଷୟରେ ଶୁଚତୁର ଛିଲେନ । ୯ । ତାଦୃଶ କୁଷେର ପୁନ୍ତ ଶ୍ରୀବ୍ରକ୍ଷ । ଇନିଗୁ ସର୍ବଶୁଣ୍ୟମ୍ପନ୍ନ । ୧୦ । ଏହି ଶ୍ରୀବ୍ରକ୍ଷେର ଆସ୍ତର ମହେଶ୍ୱର । ଇନି ଚନ୍ଦ୍ରେର ଘାର ନିର୍ମଳ କୌର୍ତ୍ତିଲାଭ କରେନ, ଏବଂ ଇନି କବିଗଣେର ଶ୍ରେଷ୍ଠ, ବାକ୍ୟକୁଳପ ଅପାର ମୟୁନ୍ଦେର ପାରଗମନକାରୀ, ଶକ୍ତିଶାସ୍ତ୍ରକୁଳପ ପଦ୍ମବନେର ଶ୍ର୍ଵୀର୍ଯ୍ୟ ହିଲ୍ଲା ଜୟାଗ୍ରହଣ କରିଯାଇଲେନ । ୧୧ । ଇନି ସାହମାଙ୍କ ଚରିତ ପ୍ରଭୃତି ମହାପ୍ରବନ୍ଧ ନିର୍ମାଣେ ନିପୁଣତା ପ୍ରକାଶ କରିଯା, ଶୁଣଗୋରବେ ଶ୍ରୀମନ୍ଦିର, ବୈଦ୍ୟକ ଶାସ୍ତ୍ରକୁଳପ ପଦ୍ମେର ଶ୍ର୍ଵୀର୍ଯ୍ୟ, ସାଧୁଜନେର ବନ୍ଦୁ, କବି, ଏବଂ କବିତକୁଳପ କୈରାବ ବନେର ଚନ୍ଦ୍ରମ୍ବକରି ବଲିଯା ପ୍ରଥିତ । ୧୨ । ଏତାଦୃଶ ମହେଶ୍ୱରେର କୃତ ଏହି ଗ୍ରୂହ ଉତ୍ତମ ପୂର୍ବଦିଗେର କ୍ଷଦରେ ଆକପ୍ତ ନିତ୍ୟ ନିତ୍ୟ ଶ୍ରୀପୁରୁଷୋତ୍ତମେର କୌନ୍ସିଭ ଧାରଣେର ଶୋଭା-ଲାଭ କରୁକ । ୧୩ । ୧୪ । ଫଣିପତି କର୍ତ୍ତ୍ତକ ଉଦ୍‌ଦୀରିତ “ଶକ୍ତିକୋଷମୟୁଦ୍ଧ” ଆଲୋଡ଼ନ କରିତେ କରିତେ ଝାହାରା ।

লালাৱিত হইয়াছেন, তাহাদিগের নিকট কেন না এই  
স্বৰ্গ স্মৃতেকতুল্য “বিশ্঵প্রকাশ” সমাপ্ত হইবে ? ১৫ ।

ভোগীন্দ্র অর্থাৎ ফণিপতি, কাত্যায়ন, সাহসাক,\*  
বাচস্পতি, ব্যাড়ি, বিশ্বরূপ, অমর, মঙ্গল, শুভাঙ্গ,  
বোপালিত, ভাণ্ডুরী, এবং-আদি প্রভৃতিরা কি কাঞ্চন  
শৈলের মেৰাগ পরাঞ্জুখ হইবে ? দেবতাৱা কি এই  
কাঞ্চন শৈলের (স্মৃতেক) মেৰা কৱেন না ?—ইতাদি  
ইত্যাদি—১৬ । ১৭ । ১৮ ।



\* সাহসাককৃত শব্দ গ্ৰহ যাহা আছে তাহা আমৱা দেখিতে পাই  
নাই, কিন্তু শব্দ শাস্ত্ৰের টাকাকাৱেৱা স্থানে স্থানে “ইতি সাহসাক  
দেবঃ” এই বলিয়া উজ্জ্বল ব্যক্তিৰ নাম প্ৰহণ কৱিয়াছেন। এবং  
“দেবঃ” এই বিশেষণ দ্বাৱা বোধ হয় সাহসাক ত্ৰাঙ্গণ বা ক্ষত্ৰিয়  
ছিলেন।



অপিচ, রায় মুকুটমণি খ্যাত বৃহস্পতি ৪৫৩২ কলিগতাক্ষে অর্থাৎ ১৪৩০ খ্রিস্টাব্দে অমরকোষের প্রসিদ্ধ টিকা পদচন্দ্রিকা রচনা করেন এবং মেদিনীকর তাহার পরে শ্বীর কোষ রচনা করিয়াছেন, ইহার উভয়েই বিশ্বপ্রকাশের প্রমাণ উক্ত করিয়াছেন, তথাহি মেদিনী,—

হারাবল্যভিধাং ত্রিকাণ্ড শেষঞ্চ রত্নমালঞ্চ ।

অপি বহুদোষং বিশ্বপ্রকাশ কোষঞ্চ সুবিচার্যা ।

ইত্যাদি—

কোলাচল মলিনাথ স্মরি বিশ্বকোষের প্রমাণ শ্বীর টিকার উক্ত করিয়াছেন। রায় মুকুট, মেদিনীকর, এবং হেমচার্য সকলেই মহেশ্বরচার্যের পরে বর্তমান ছিলেন। এক্ষণে প্রকৃত কথার অনুসরণ করা যাউক। মহেশ্বরের সাহসাঙ্গ চরিত রচনার পরে নৈষধকর্তা শ্রীহর্ষ নবসাহসাঙ্গচরিত রচনা করেন।

আমরা পূর্বে লিখিয়াছি যে রাজ শেখরের প্রবন্ধ

চিন্তামণির প্রমাণান্বয়ারে শ্রীহর্ষদেব ১১৬৩ খ্রিস্টাব্দে  
জয়ন্ত চন্দ্রের সভাসদ ছিলেন। এই প্রমাণ বিদ্বৎ-  
শান্দুল বুলার মহোদয় আছ করিয়াছেন, সুতরাং  
আমরাও তাহা রাজশেখরের শ্রীহর্ষ-প্রবন্ধ পাঠে  
প্রামাণিক বোধ করিতেছি। পুনরায় রাজ শেখর স্মরি  
হরিহর প্রবন্ধে লিখিয়াছেন, হরিহর শ্রীহর্ষ বৎশধর।  
তিনি শ্রীহর্ষের মৈষধচরিত প্রথম প্রচারিত খণ্ড ১২৩২  
শ্রীষ্টাব্দে গুজরাটে লইয়া গিয়া ঢোলকার রাণা বিরাধ  
বলের মন্ত্রী বস্ত্রপালকে প্রতিলিপি প্রদান করিয়া—  
ছিলেন। শ্রীহর্ষের সাহসাক্ষ চরিতের পূর্বে “নব” শব্দ  
প্রয়োগের তাৎপর্য এই যে তিনি মৃতন রাজা সাহসা-  
ক্ষের চরিতবর্ণনা করিয়াছেন সুতরাং এখানি মহেশ্বরের  
গ্রন্থ হইতে পৃথক নৃপতির চরিত বর্ণন বিষয়ক গ্রন্থ  
এজন্য ইহার নাম নব সাহসাক্ষ চরিত যথা—

ন্বাবিংশো নবসাহসাক্ষচরিতে চম্পুক্তোয়ং মহ।

কাব্যে তন্ত্য কৃতৌ নলীয় চরিতে সর্গো নিসর্গোজ্জ্বলঃ ॥

ইহাতে টীকাকার নারায়ণ এই ব্যাখ্যা করিয়াছেন—  
নবো যঃ সাহসাক্ষ নামা রাজা তন্ত্য চরিতে বিষয়ে চম্পং  
গত্তপত্তময়ীং কথাং করেটীতি কৃৎ তন্ত্য বিনির্মিতবতঃ  
মোপি গ্রন্থস্তেন কৃত ইতি স্মচ্যতে।

অর্থাত—

ଯିନି ଅଭିନବ ସାହସାଙ୍କ ରାଜୀର ଚରିତ୍ର ଲଇଯା ଚଞ୍ଚୁ  
ଅର୍ଥାତ୍ ଗତପଦ୍ଧମର ଗ୍ରନ୍ଥ ରଚନା କରିଯାଛେନ ଏହି ନଳଚରିତ  
ବର୍ଣନାତ୍ସକ ମହାକାବ୍ୟେର ଦ୍ୱାବିଃଶ ସର୍ଗ ତ୍ୱରିକ୍ତ ସମାପ୍ତ  
ହେଲା । ନଳଚରିତ ବର୍ଣନାତ୍ସକ ମହାକାବ୍ୟେର ରଚରିତୀ  
ଏହୁଲେ ଏହି ଅର୍ଥେର ସ୍ଥଚନା କରିଲେନ ଯେ, ନବସାହସାଙ୍କ  
ଚରିତ ଗ୍ରନ୍ଥ ଓ ତାହାର ଦ୍ୱାରା ନିର୍ମିତ ।

ଏହି ଅମାଣେ ସ୍ପଷ୍ଟ ଅତୀକରିତ ହିବେକ, ନୃତମ ସାହ-  
ସାଙ୍କ ନୃପତିର ଚରିତ୍ର ବର୍ଣନ ଗ୍ରନ୍ଥ; ଏଜନ୍ତ ଆହସ୍ଵ ଇହାର  
ନାମ “ନବସାହସାଙ୍କଚରିତ” ରାଖିଯାଛେନ ।

---

“देशात्मा भैरवी हेच रक्तदंशी च माझला ।  
न नक्करस्त्रिका एता सायंकाले च निन्दिता ।  
प्रभाते येन गोयन्ते स नरः सुखमेधते ॥”

ये व्यक्ति प्रताते गान करे से गान करिया सुखी हय ।

शुद्ध नट्ट, सारঙ्गी नट्ट, बराटिका, छाया गोड़ी, अन्यान्य गोड़ी, ललिता, मालबगोड़, मल्लारिका, छाया गोरी, तोड़ी, गोड़ी, रामकिरी, छाया रामकिरी, सकल प्रकार छाया बड़ा-रिका, कर्णाट, वन्धाली ;— एই सकल राग प्रातःकाले विशेष निन्दित ।

एই सकल सावंकाले गाइले लक्षीतांग्य हय । यथा—

“शुद्धनट्टाच सारङ्गी तथा नट्टवराटिका ।  
छाया गौड़ी तथा चान्या ललिता च तथा मता ।  
मल्लारिका तथा छाया गौरीतु तौड़िकाक्षया ।  
गौड़ी मालबगौड़ी च रामकिरी तघैवच ।  
छाया रामकिरी चैव छाया सर्वं वराडिका ।  
यते रागाः विशेषेण प्रातःकाले च निन्दिताः ।  
सायमेघान्तु गानेन महतां श्रियमानुयात् ।”

गीतगोविन्दटौकाते लक्षणभट्ट बलियाछेन—

गोउगौरी, महामंहरा, देशी, गुर्जरी, प्रातःकाले ।  
मध्याहे रामकिरी (इह ऐकारु) कर्णाट, नाट वा नट्ट, सन्ध्या-

କାଳେ । ମାଲବ ଓ ନାରଙ୍ଗ ଶେଷସନ୍ଧ୍ୟାୟ । ଗୌଡ ଓ ବୈରବୀ ପ୍ରତ୍ୟେ ଗେଇ । ସଥା—

“ମାତ୍ର ଗୌଣ୍ଡକିରୀ ମହାମଲହରୀ ଦେଖାଖିକା ଗୁର୍ଜରୀ  
ମଧ୍ୟାକ୍ରୋଧି ରାମକୃତ୍ୟମଧୀ କର୍ଣ୍ଣାଟନାଟାଦୟଃ ।  
ସାଯଂ ମାଲବିକାଙ୍ଗତେତି ମୁଧିଧୀ ଗାସନ୍ତି ସାମ୍ବନ୍ଧନେ  
ମାର୍ଜନ୍ ମୁନରେବ ଗୌଡ଼ମପରଂ ପ୍ରତୁଷତୌ ଭୈରବୀ ॥”  
(କୋମୁଦୀ ନାମକ ସଂଗୀତ ଗ୍ରହ ହଟିତେ ଦେଖିଲିତ ।)

ଶ୍ରୀପଞ୍ଚମୀତେ ଆରଣ୍ୟ କରିଯା ଦୁର୍ଗୋତ୍ସବ କାଳ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବନନ୍ତ  
ରାଗ ଗୀତ ହଟିତେ ପାରେ । ବୈରବ ପ୍ରଭାତେ, ବରାଟି ପ୍ରଭୃତି  
ମଧ୍ୟାହ୍ନେ, କର୍ଣ୍ଣାଟ ଓ ନାଟ ସାଯଂକାଳେ, ଶ୍ରୀରାଗ ଓ ମାଲବ ପ୍ରତ୍ୟାନ୍ତିର  
ଗାନ କରିଲେ ଦୋଷ ନାହିଁ । ସଥା—

“ଶ୍ରୀପଞ୍ଚମୀ ସମାରଭ୍ୟ ଯାଵଦ୍ରଗମହୋତ୍ସବମ୍ ।  
ତାଵଦସନ୍ତୌ ଗୀଯେତ ପଭାତେ ଭୈରବାଦିକଃ ॥  
ମଧ୍ୟାକ୍ରୋଧି ତୁ ବରାତ୍ରାଦ୍ୟଃ ସାଯଂ କର୍ଣ୍ଣାଟନାଟଦ୍ୟଃ ।  
ଶ୍ରୀରାଗ ମାଲବାଦେଶ୍ତ୍ର ଗାନେ ଦୌଘି ନ ବିଦ୍ୟତେ ॥”

ଇନ୍ଦ୍ରପୂଜାର କାଳ ହଟିତେ (ଶ୍ରାବନମାସ) ଦିକ୍ପତିପୂଜାର  
ସମୟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମାଲବରାଗ ଗେଇ । ସଥା—

“ଇନ୍ଦ୍ରପୂଜାଂ ସମାସାଦ୍ୟ ଯାଵଦ୍ଵିଗ୍ରହତାର୍ଜନମ୍ ।  
ତାଵଦବ ସମ୍ଭିଷ୍ଟ ଗାନ୍ ବୈ ମାଲବାସ୍ତ୍ରୟମ୍ ॥”

ସଂଗୀତାଚାର୍ଯ୍ୟରୀ ଏଇନ୍ଦ୍ରପ ବହୁଅକାର ଉପଦେଶ କରିଯାଛେ,  
କାଳେର ନିଯମ ବଲିଯାଛେ, ପରନ୍ତ ଯେ ଦେଶେ ଯେ ସମୟେ

ପ୍ରଧାନ ସଂଗୀତାଚାର୍ଯ୍ୟରା ଯାହା ଗାନ କରିଯା ଗିଯାଛେ, ବିଲ୍ଲ ବ୍ୟକ୍ତି ସେଇ ଦେଶେ ସେଇ ସମୟେ ତାହାରୁ ଗାନ କରିବେନ । ସଥା—

“ୟବନ୍ତୁ ଵଜ୍ରଧାଚାର୍ଯ୍ୟମାନକାଳ: ସମୀହିତ: ।  
ସମ୍ମିନ୍ ଦେଶେ ଯଥା ଶିଷ୍ଟେଗିର୍ତ୍ତଂ ବିଜ୍ଞାତ୍ସଥାଚରେତ ॥”

ଅକାଳ ବା ଅସମରେ ଗାଇଲେ ଦୋଷ ହୁଏ । ସଥା—

“ସମୟୋଲ୍ଲଭପନ୍ ଗାନ୍ ସର୍ବ ନାଶକରୁ ପ୍ରାପ୍ତମ୍ ।  
ଶ୍ରେଣୀବନ୍ଦେ ନୃପାତ୍ମାଯାଂ ରଙ୍ଗଭୂମୀନ ଦୌଷଦମ୍ ॥”

ଗାନେର ସମୟ ମର୍ଯ୍ୟାଦା ଅତିକ୍ରମ କରିଲେ ସର୍ବନାଶ ହୁଏ । କିନ୍ତୁ ଶ୍ରେଣୀବକ, ରାଜାଜ୍ଞା ଓ ରଙ୍ଗଭୂମିତେ ଦୋଷ ହୁଏ ନା ।

କୋହଲୀଯ ଗ୍ରହେ ଇହାର ପ୍ରାୟଚିତ୍ର ଆଛେ । ସଥା—  
‘ଲୋଭାତ୍ ମୋହାର୍ ଯେ କଚିତ୍ ଗାୟନ୍ତ ଚ ବିହାଗତ: ।  
ସୁରସା ଗୁର୍ଜାହୀ ତସ୍ୟ ଦୌଷଂ ହନ୍ତୀତି କଥନ୍ତି ॥’

ଲୋଭ ବା ମୋହ ବଶତଃ ଯଦି ବିରାଗେ ଗାନ କରେ ତବେ ଶୁରସ  
ଶୁର୍ଜରୀ ଗାଇଲେଇ ତଜ୍ଜନ୍ୟ ଦୋଷ ନଷ୍ଟ ହୁଏ ।

ରତ୍ନମାଳାଗ୍ରହେ ଉତ୍କ ଆଛେ,—ବସନ୍ତ, ରାମକିର୍ଣ୍ଣ, ଶୁରସା,  
ଶୁର୍ଜରୀ, ଏହି କଯେକଟୀ ସକଳ ସମୟେ ଗାଇତେ ପାରେ, କିଛୁ ଦୋଷ  
ହୁଏ ନା । ସଥା—

ବମନ୍ତୌ ରାମକିର୍ଣ୍ଣ ଚ ଗୁର୍ଜାହୀ ସୁରସାପି ଚ ।  
ସର୍ବ ସମ୍ମିନ୍ ମୀଥତେ କାଳେ ନୈବ ଦୌଷୋଭିଜାୟତେ ॥  
ନାରଦେର ଏକଟୀ ବିଶେଷ ଉତ୍କ ଆଛେ । ସଥା—  
“ଦୟଦର୍ଢାତ ପରଂ ହାତୀ ଭର୍ବିଧାଂ ଗାନମୀହିତମ୍ ॥”

দশ দণ্ড রাত্রির পর সকল গানই করিতে পারে।

অবশেষে রাগ সকলের ঋতুবিভাগ বর্ণন করা যাইতেছে।

“সৌহামী হামিজীযুক্তঃ শিখিহৈ মীয়তে বৃধৈঃ।

ভার্যাসহ শ্রীরাগ শিশির ঋতুতে গীত হইয়া থাকে।

“বসন্তঃ সমহাযস্তু বসন্তে প্রগীততে ॥”

সমহায় রসন্তরাগ বসন্তকালে গীত হয়।

“মৈর্বে সমহাযস্তু জ্বতৌ যীঘে প্রগীততে।

পঞ্চমস্তু তথা মেয়ো হামিজ্বা সহ শ্বারদে ॥”

সমহায় তৈরিব শ্রীম ঋতুতে গীত হয়। ভার্যাসহ পঞ্চম-  
রাগ শরৎকালে গেয়।

“মেঘহামী হামিজীমিদুংক্তৌ বর্ষাস্তু মীয়তে।”

রাগিনীর সহিত মেবরাগ বর্ষাকালে গান হইয়া থাকে।

“নটনারায়ণী হামো হামিজ্বা সহ হৈমক্তি।”

রাগিনীসহ নটনারায়ণ রাগ হিম ঋতুতে গেয়।

“ধৰ্মচক্রগ্রা বা গানজ্বা সর্ব্ব ত্ব সুখপদাঃ।”

স্থুল প্রদ রাগ সকল যথেচ্ছা অর্থাৎ ইচ্ছানুসারে সকল  
ঋতুতে গাইতে পারে।

সঙ্গীত বিদ্যা এত বিস্তীর্ণ যে, এমন বছকাল লিখিলেও  
সকল ব্যাপার পাঠকগণকে গোচর করান যায় কি না সন্দেহ।  
স্থুতরাঙ স্থূল বিষয়গুলি লিখিলাম।

সঙ্গীত বিদ্যার গ্রন্থ সকলের আর দুইটা অংশ আছে, তাহা

---

## বৌদ্ধগত ও তৎসমালোচন।

---

What are religions? Moral legislations, and as such, worthy of  
all respect.

LOUIS VIARDOT.

---



# ବୋନ୍ଦମତ ଓ ତୃସମାଲୋଚନ ।

କୁଣୀ ନଗରେର\* ସରିକଟଙ୍କ ପାଞ୍ଜା ଆମେର କାନନ  
ମଧ୍ୟ ଶାକ୍ୟମିଂହ ମୃତ୍ୟୁଶବ୍ୟାଯ ଶରନ କରିଯାଇରିବାଛେନ,  
ତାହାର ବଦନମଣ୍ଡଳ ପ୍ରଶାନ୍ତ ଏବଂ ତାହାତେ ମୃତ୍ୟୁବ୍ରତଗାର  
ଲକ୍ଷଣ କିଛୁମାତ୍ର ଲକ୍ଷିତ ହୟ ନା । ଚତୁର୍ଦ୍ଦିକେ ଶ୍ଵବିରମଣ୍ଡଳୀ  
ତାହାକେ ବେଟନ କରିଯା ରହିଯାଛେନ, ସକଳେରଇ ମୁକ୍ତି  
ପ୍ରଶାନ୍ତ ଓ ଗନ୍ଧୀର—ଦୃଷ୍ଟାଟୀ ଦେଖିଲେ ବୋଧ ହୟ, ସେମ  
ଦେବତାଗଣ କୋନ ଅଲୋକିକ କାର୍ଯ୍ୟ ନିଯୁକ୍ତ ହଇଯାଛେ ।  
କାନନ ନିଷ୍ଠକ, ଚରାଚର ନିଷ୍ଠକ, ଚତୁର୍ଦ୍ଦିକ ଗନ୍ଧୀରଭାବେ  
ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ, ଏମତ ସମରେ ବୁଦ୍ଧଦେବ କହିଲେନ “ଭିକ୍ଷୁଗଣ !  
ଯଦି ତୋମାଦିଗେର ବୁଦ୍ଧ, ଧର୍ମ, ମଞ୍ଜୁ ଏବଂ ମାର୍ଗ ସମସ୍ତଙ୍କେ  
କୋନ ସନ୍ଦେହ ଥାକେ ତବେ ତାହା ଏହି ସମୟ ଭଞ୍ଜନ କରିଯା  
ଲାଗ ।” ଭଗବାନ ବାରତ୍ୟ ଏହି କଥା ବଲିଲେନ କିଣ୍ଡ କେହିଇ  
ତାହାର ଅତ୍ୟନ୍ତର କରିଲ ନା, ଭିକ୍ଷୁବ୍ଲନ୍ଦ ନିଷ୍ଠକେ ଉପ-  
ବେଶନ କରିଯା ରହିଲେନ । ବୁଦ୍ଧଦେବ ପୁନର୍ବାର ବଲିଲେନ,  
“ହେ ଭିକ୍ଷୁବ୍ଲନ୍ଦ ! ଆମି ତୋମାଦିଗକେ ଏହି ଶେଷବାର

\* ଏହି ଜ୍ଞାନ ଗୋରକ୍ଷପୁରେର ସରିକଟ ଛିଲ

উপদেশ দিতেছি যে, পৃথিবীর সকল বস্তু ক্ষণভঙ্গের  
এজন্য তোমরা নির্বাণকামনায় জীবনক্ষেপ কর।”  
তিনি এই শেষ বাক্য বলিয়া ৮০ বৎসর বয়ঃক্রমে সংসার  
পরিত্যাগ করিলেন। ভগবানের মৃত্যুর পর অর্হতগণ  
কহিলেন, বুদ্ধদেব নির্বাণ প্রাপ্ত হইয়াছেন। ভগবানের  
মৃত্যুর বহুকাল পর একদা নাগসেন সগলাধিপতি  
মহারাজ মিলিন্দকে\* কহিলেন “বহুগুণম্পন্ন ভগবান्  
জীবিত আছেন।” তাহাতে তিনি প্রত্যুত্তর করিলেন  
“তবে তিনি কোথায়?” আচার্য নাগসেন কহিলেন  
“ভগবান্ নির্বাণ প্রাপ্ত হইয়াছেন, তাঁহার আর জন্ম-  
গ্রহণ করিয়া ভববন্ত্রণাভোগ করিতে হইবে না।” তিনি  
এখানে, সেখানে বা অন্য কোন স্থানেই বর্তমান নাই।  
অগ্নি নির্বাণ হইলে তাহাকি এখানে বা সেখানে আছে  
বলা যাইতে পারে? এইরূপ আমাদিগের ভগবান্  
নির্বাণ প্রাপ্ত হইয়াছেন। তিনি চিরকালের জন্য অস্ত-  
গত হইয়াছেন, আর উদিত হইবেন না। তিনি আর

\* ইনি যৌন বা যবনরাজ মিলিন্দ (Bactrian king Menander) ভারতবর্ষীয় কোন কোন স্থলে ইনি খ্রীষ্ট জন্মের ২০০ বৎসর পূর্বে  
রাজ্য করিয়াছিলেন। দেবামানডেমিয়ুস (Demetrius) ইহার পারিষদ  
ছিলেন। মিলিন্দের সহিত নাগসেনের ধর্মসমষ্টি প্রশ়োত্তর পালি-  
ভাষার “মিলিন্দপত্রে” লিখিত আছে।

কোন স্থলেই বর্তমান নাই কিন্তু তিনি তাঁহার ধর্মচক্রে  
বর্তমান আছেন এবং তাঁহার সেই প্রদর্শিত ধর্ম মধ্যেই  
তিনি সজীব রহিয়াছেন।” আমরা এক্ষণে বুদ্ধদেবের  
সেই পবিত্র ধর্মের সংক্ষেপে কিঞ্চিৎ আলোচনা করিব।  
ইহাতে বৌদ্ধধর্মের সারাংশের আলোচনা করা  
যাইবে, তৎসম্বন্ধে অন্য অন্য বিষয় আমাদিগের স্বতন্ত্র  
প্রস্তাবে লিখিত হইয়াছে।

ভগবান् শাকাসিংহের প্রধান বিহার স্থান আবস্তী \*  
তথা হইতে তিনি সকল লোককে ধর্মপদেশ দিয়া-  
ছিলেন, এজন্য উহার অপর নাম ধর্মপত্রন। এই  
স্থলেই সকল লোক তাঁহার উপদেশকদম্ব শ্রবণে মুক্ত  
হইয়াছিল, এমন কি দেবতারাও তাঁহার ধর্মবোধণ।

\* মহাভারতে লিখিত আছে ‘আবস্তী’ ইক্ষুকুবংশীয় রাজাদিগের  
রাজধানী। মরুপুঁজ ইক্ষুকু হইতে অষ্টম পুরুষ আবস্তীক উহার  
নির্ণাতা; যথা, মরু—ইক্ষুকু—নাশক—ককুৎস—অমেনাঃ—পৃথু—  
বিশ্বগন্ধ—অঙ্গ—যুবনাশ—আব—আবস্তীক—এই আবস্তীক রাজা উহা  
স্থানামে বিখ্যাত করিয়া দক্ষিণ দিকে শাপন করেন। “অদ্রেশ যুব-  
নাশত আবস্তীজ্ঞাজ্ঞেহিতবৎ। তস্য আবস্তীকে জ্ঞেয়ঃ আবস্তী ঘেন  
নির্ণিতা ॥” (বনপর্ব) মহাভারতে এইরূপ আবস্তীর উল্লেখসত্ত্বেও  
প্রত্যক্ষসন্ধানী কনিঙ্গ্যাম সাহেব, ইহা প্রাচীন অযোধ্যা (কোশল)  
প্রদেশের রাজধানী স্থির করিয়াছেন। ইহার আধুনিক নাম ‘সাহেঁ  
ঘাহেঁ’। পালিভাষায় আবস্তীর নাম আতিপুর।

ଶ୍ରୀମଦ୍ଭଗବତରେ ଆନନ୍ଦେ ମଧ୍ୟ ହଇଯା ତାହାକେ ଏଇରୂପ ଉତ୍କିଳାରୀ  
ଶ୍ଵର କରିଯାଇଲେ—

“ ଉତ୍କିଳା ଲୋକପଥୋତୋ ଲୋକନାଥଃ ପ୍ରଭୁଙ୍କରଃ ।  
“ ଅନ୍ତିଭୂତଶ୍ୱର ଲୋକଶ୍ୱର ଚକ୍ରଦାତା ରଣଞ୍ଜିତଃ ।  
“ ଭଗବାନ୍ ଜିତସଂଗ୍ରାମଃ ପୁଣ୍ୟଃ ପୂର୍ଣ୍ଣମନୋରଥଃ ।  
“ ମଞ୍ଜୁଣ୍ୟଃ ଶୁକ୍ଳଧର୍ମଶିଖ ଜଗନ୍ତି ତପ୍ରାଣିଷାମି ।  
“ ଚିରମ୍ୟ ଶୁଷ୍ଠମିମଂ ଲୋକଃ ଭମଃକନ୍ଦାବନ୍ଧୁଣ୍ଠିତ ।  
“ ଭବାନ୍ ପ୍ରଜା ଅଦୀପେନ ସମର୍ଥଃ ପ୍ରତିବୋଧିତୁ ।  
“ ଚିରାତୁରେ ଜୀବଲୋକେ କ୍ଲେଶବ୍ୟାଧିଅପୌଡ଼ିତେ ।  
“ ବୈଦ୍ୟରାଟ୍ ତ୍ରଂ ସମୁଦ୍ରପତଃ ସର୍ବବ୍ୟାଧିପ୍ରମୋଚକ ।  
“ ଭବିଷ୍ୟନ୍ତ୍ୟକ୍ଷଣଃ ଶୂନ୍ୟାସ୍ତ୍ରୀ ନାଥେ ସମୁଦ୍ରାତେ ।  
“ ମନୁଷ୍ୟାଶ୍ଚେବ ଦେବାଶ୍ଚ ଭବିଷ୍ୟନ୍ତି ଶୁଦ୍ଧାଗ୍ନିତା ।  
“ ପଣ୍ଡିତାଶ୍ଚପ୍ରାରୋଗାଶ୍ଚ ଧର୍ମଃ ଶ୍ରୋଷ୍ୟନ୍ତି ବେପି ତେ ।”

ଇତ୍ୟାଦି ।

ଅର୍ଥାତ୍ “ଆପନି ଲୋକଭାଙ୍ଗ, ଲୋକନାଥ ଏବଂ  
ଅନ୍ତିଭୂତ ଲୋକ ସକଳେର ଚକ୍ରଦାତା ହଇଯା ଉତ୍କିଳ ହଇ-  
ଯାଇଛେ । ଆପନି ସତ୍ୟଧ୍ୟାମଞ୍ଚଳ, କାମଜଗୀ, ପୂର୍ଣ୍ଣ-  
ମନୋରଥ, ଏବଂ ଆପନି ଏହି ଜଗଂ ଶୁକ୍ଳଧର୍ମ\* ଦ୍ୱାରା

---

\* ଶୁକ୍ଳଧର୍ମ ଅର୍ଥାତ୍ ଅହିଂସାଧର୍ମ । ଅହିଂସାଧର୍ମେର ଶୁକ୍ଳମଂଜଳ  
ବୌଦ୍ଧ ଭାଷାର ଅଭିଗତ ନହେ । ଇହା ସଂକ୍ଷିତ ଭାଷାର ଅଭିଗତ । ବେଦ  
ହାତେ ଆକର୍ଷଣ କରିଯା ପ୍ରଥମତଃ ବ୍ୟାସ, ତଥପରେ ପତଞ୍ଜଲି, ଇହାର  
ବାବହାର କରିଯାଇଲେ ।

ପରିତ୍ତପ୍ତ କରିବେନ । ଜୀବନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅଜ୍ଞାନନିଦ୍ରାର ଅଭିଭୂତ ଆଛେ, ତମ ଅର୍ଥାତ୍ ଅଜ୍ଞାନ ରୂପ ଅନ୍ଧକାରେ ଆଚ୍ଛବ୍ର ଆଛେ—ଆପନି ଇହାକେ ଜ୍ଞାନଲୋକ ବିଷ୍ଣ୍ଵାର ଦ୍ୱାରା ପ୍ରସୁକ କରିତେ ସମର୍ଥ । ଏହି ଜୀବଲୋକ କ୍ଳେଶବ୍ୟାଧିତେ ପ୍ରମିଳିତ ଆଛେ ଦେଖିଯା ଆପନି ବୈତ୍ତରାଜ ହିୟା ଉପରେ ହିୟାଛେନ । ଆପନାର ଦ୍ୱାରାଇ ଏହି ଜୀବଲୋକର ସକଳ ପୀଡ଼ାର ଅନ୍ତ ହିୟିବେ । ଏହି ଜୀବଲୋକ ଏତକାଳ ଚକ୍ରହିନ୍ଦିରୁ ହିୟାଛିଲ, ଆପନି ଉଦିତ ହୋଯାତେ ତାହାରା ମର୍ଦ୍ଦୁ ହିୟିବେ । କି ଦେବ, କି ମନ୍ଦିର, ସକଳେଇ ଶୁଦ୍ଧି ହିୟିବେ । ଯାହାରା ଆପନାର ଏହି ଧର୍ମୋପଦେଶ ଅବଗ କରେ, ତାହାରା ପଣ୍ଡିତ ହର ଏବଂ ଗତବ୍ୟାଧି ହର ।” ଇତାଦି ।

ଏକଦା ଧ୍ୟାନନିମୀଲିତ ନେତ୍ରେ ଉପବିଷ୍ଟ ଶାକ୍ୟମିଂହ ଭାବିଲେନ, ହାଯ କି କଷ୍ଟ ! ଏହି ଜୀବଲୋକ କେବଳ କଷ୍ଟମର । ଜୟିତେହେ—ବୈଚିତେହେ—ମରିତେହେ—ଚୁତ ହିତେହେ । ଲୋକ ସକଳ ଏହି ମହାଦ୍ୱଃଖକନ୍ଦେର ମଧ୍ୟ ହିତେ ନିଃସୃତ ହିତେ ଜାନେ ନା, ଏବଂ ଜରାବ୍ୟାଧି ଅଭୂତିର ଅନ୍ତ ଅର୍ଥାତ୍ ନାଶକ୍ରିୟା ଅବଗତ ନହେ । ଏହି ଗତୀର ଚିନ୍ତାର ପର ଶାକ୍ୟମିଂହ ଭାବିଲେନ “କି ହେତୁ ଜରାମରଣ ହର ?

“ ଜରାମରଣ କିଂ ମୂଳକଂ ? ”

ଏହି ପ୍ରଶ୍ନାଦର୍ଶ୍ୟେର ପରକ୍ଷଣେଇ ଉଦୟ ହିୟିଲ “ଜାତିପ୍ରତ୍ୟାମଂ ହି ଜରାମରଣ ।” ଜାତିସତ୍ତାଇ ଜରାମରଣେର କାରଣ ।

“কিৎ মূলকং জ্ঞাতিঃ ?” জ্ঞাতির মূল কি ?

“জ্ঞাতিভূতি ভবপ্রত্যায়া !” ভব অর্থাৎ উৎপত্তিই জ্ঞাতির মূল । এইরূপ উৎপত্তির বীজ উপাদান, (অর্থাৎ পৃথিবী ধাত্রাদি) উপাদানের মূল তত্ত্ব, তত্ত্বার মূল বেদনা, বেদনার মূল স্পর্শ, স্পর্শের বীজ ষড়ায়তন, ষড়ায়তনের বীজ নামকৃপ, নামকৃপের বীজ বিজ্ঞান, বিজ্ঞানোৎপত্তির বীজ সংস্কার, সংস্কারের বীজ অবিদ্যা ।\* হৃৎস্কন্দের এই হেতু ভাব অবগত হইয়া বোধিসত্ত্ব, ঐ হেতু-ভাবের উচ্চেদচিন্তায় নিমগ্ন হইলেন এবং তৎক্ষণাত্মে তাহার মনে হইল যে—

“অবিদ্যারামসত্যাং সংস্কারা ন ভবন্তি অবিদ্যা-নিরোধাং সংস্কারনিরোধঃ । সংস্কারনিরোধান্তিজ্ঞান-নিরোধঃ । যাবজ্জ্ঞাতিনিরোধাজ্জ্ঞরা-মরণ-শোক-পরিদেবন-হৃৎস্কন্দনশ্চোপারাহশ্চ নিরুত্থান্তে । এবমস্য কেবলস্য মহতো হৃৎস্কন্দস্য নিরোধে ভবতীতি । ইতি হি ভিক্ষবো বোধিসত্ত্বশ্চ পূর্বমণ্ডতেষু ধর্মেষু যোহনিশেখ

\* পালিভাষার দ্বাদশ নিদানের মতও এইরূপ যথা “অবিজ্ঞপ্সন্মেয় সংশ্লার, সংশ্লার পস্মেয় বিঘানম্, বিঘানপস্মেয় নামকৃপম্, নামকৃপপস্মেয় ষড়ায়তনম, ষড়ায়তন পস্মেয় কাসসো, কাসসপস্মেয় বেদনা, বেদনা পস্মেয় তবিগ়, তবিগ় পস্মেয় উপাদানম্ উপাদান পস্মেয় ভাবে, ভাবপস্মেয় জ্ঞাতি, জ্ঞাতিপস্মেয় জরামরণমূল শোক। পরিদেব হৃৎস্ম” ইত্যাদি । .

ମନସିକାରାହୁଳୀକାରାଜ୍ଞାନମୁଦପାଦି— ଚନ୍ଦ୍ରକଦପାଦି—  
ବିଦ୍ୟୋଦପାଦି ଭୂରିକଦପାଦି—ମେଷୋଦପାଦି ପ୍ରଜ୍ଞୋଦ-  
ପାଦି ଆଲୋକଃ ପ୍ରାହୁର୍ବ୍ରତୁବ ।”

ଅବିଦ୍ୟାକେ ନିରୋଧ କରିତେ ପାରିଲେ ସଂକ୍ଷାର ନିରକ୍ଷ  
ହୟ ସଂକ୍ଷାର ନିରକ୍ଷ ହିଲେ ବିଜ୍ଞାନୋଽପତ୍ର ନିରକ୍ଷ ହୟ ;  
ଏଇରୂପେ କ୍ରମେ ସମନ୍ତ ଦୁଃଖକ୍ଷର୍ଦ୍ଦ ନିରକ୍ଷ ହିତେ ପାରେ ।  
ଅତ୍ୟବ ଦୁଃଖନିରୋଧେର ନାମ ନିର୍ବାଣ । ନିର୍ବାଣ ହିଲେ  
ଶୁଖଦୁଃଖାଦି ଥାକେ ନା, ଆସ୍ତାଓ ଥାକେ ନା, ଏକବାରେ  
ଅଭାବ ହିଯା ଯାଇ । ଶାକାସିଂହ ଏଇରୂପ ଚିନ୍ତାର ଚରମ  
ଫଳ ପ୍ରାପ୍ତ ହିଲେନ ଏବଂ ତିନି “ଜଗା-ମରଗ-ବିଷାତୀ  
ଭିଷଥର” ବଲିଯା ଧ୍ୟାତ ହିଲେନ ।

ଭାରତବର୍ଷୀୟ ଆର୍ଦ୍ଧ ଦାର୍ଶନିକଦିଗେର ମଧ୍ୟେ ଯେମନ  
ଜଗତେର ମୂଲତତ୍ତ୍ଵ କୋନମତେ ପଞ୍ଚିଶ, କୋନ ମତେ ଷୋଳ,  
କୋନ ମତେ ସାତ—ତେମନି ପୁରାତନ ବୌଦ୍ଧଦିଗେର ମତେ  
ଜଗତେର ମୂଲତତ୍ତ୍ଵ ହୁଇ, ଚିତ୍ତ ଓ ଭୂତ । ଚିତ୍ତ ହିତେ ପଞ୍ଚ  
କ୍ଷକ୍ଷାସ୍ତରକ ଚୈତ୍ପଦାର୍ଥ, ଭୂତ ହିତେ ଭୌତିକ ପଦାର୍ଥ, ଏଇ  
ଉତ୍ସବିଧ ପଦାର୍ଥ ଦ୍ୱାରା ବାହୁ ଓ ଅଭାନ୍ତରଷ୍ଟଟିତ ସମନ୍ତ  
ବ୍ୟବହାର ନିଷ୍ପାନ୍ତ ହିତେଛେ । ତଦ୍ୟଥା—

“ଭୂତଂ ଭୌତିକଂ ଚିତ୍ତଂ ଚୈତ୍ପଞ୍ଚ”

ଶକ୍ରରାଚାର୍ଯ୍ୟମୂଳତ ବୁଦ୍ଧବାକ୍ୟ ।

“ଥର ସ୍ମେହୋକ୍ଷେରଣ୍ସଭାବାନ୍ତେ ପୃଥିବୀ ଧାସାଦୟଶ୍ଵତ୍ତାରଃ”

ବୁଦ୍ଧଦେବେର ମତେ ଭୂତ ୪୮ୟ, ଇନି ମୂଳ ପଦାର୍ଥକେ ଧାତୁ ଶଙ୍କେ ଉଲ୍ଲେଖ କରିତେନ । ତଦମୁସାରେ ପୃଥିବୀ ଧାତୁ, ଆପ୍ୟଧାତୁ, ତେଜୋଧାତୁ ବାସୁଧାତୁ । ଏହି ଚାରି ପ୍ରକାର ଧାତୁ ଅର୍ଥାଏ ପରମାଣୁସତ୍ତ୍ଵ ବୌକୁଦିଗେର ମତେ ହିତେଛେ । ଆକାଶ କୋନ ପଦାର୍ଥ ନହେ । ଆବରଣାଭାବ ଅର୍ଥାଏ ସେଥାନେ କିଛୁ ନାହିଁ, ମେହି ଅବକାଶମଯ ସ୍ଥାନେର ନାମ ଆକାଶ, ତାହା କୋନ ଓ ପଦାର୍ଥ ନହେ ।

ଉତ୍ତ ଚାରି ପ୍ରକାର ଧାତୁ ଅର୍ଥାଏ ପରମାଣୁର ସ୍ଵଭାବ ଭିନ୍ନ । ପୃଥିବୀ ଧାତୁ ଥର ଅର୍ଥାଏ କଠିନ ସ୍ଵଭାବ । ପୃଥିବୀର ସ୍ଵଭାବେହି ବନ୍ତତେ କାଠିଯ ଜୟ । ଆପ୍ୟଧାତୁ ସେହି ସ୍ଵଭାବପନ୍ଥ, ତେଜୋଧାତୁ ଉଷ୍ଣସ୍ଵଭାବ, ବାସୁବୀର ପରମାଣୁ ଝିରଣ ଅର୍ଥାଏ ଚଲନଶୀଳ । “ଅନ୍ତଦିପି ସ୍ଵାଭାବ୍ୟମନ୍ତରାନ୍ତିତେ-ଶାମ୍” ଉତ୍ତ ଏ ପ୍ରକାର ସ୍ଵଭାବପନ୍ଥ ଚାରି ପ୍ରକାର ଧାତୁର ଅନ୍ୟ ପ୍ରକାର ସ୍ଵଭାବଓ ଆଛେ । ତାହା ଆକର୍ଷଣ, ବିକର୍ଷଣ, ବିକ୍ରିଯା ଧର୍ମବନ୍ତାଦି ଅନେକ ପ୍ରକାର । ଏହି ଚାରି ପ୍ରକାର ପରମାଣୁ ରାଶିର ମୂଳାଧିକ ଓ ତାରତମ୍ୟ ଭାବେ ସଂହତ ହେଉଥାର ନାମ ସ୍ତୂଳ ଦୃଷ୍ଟି । ଇହା ଭୂତ ହିତେ ଜୟଳାଭ କରେ ବଲିଯା ଭୌତିକ ନାମେ ଅଭିହିତ ହୁଏ । ଏଇରପେ ଭୂତ ଭୌତିକ ସମୁଦାୟ ଜଗତେର ଏକ ଅବଗ୍ୟବ । ଅବଶିଷ୍ଟ ଅବଗ୍ୟବ ପଞ୍ଚ କ୍ଷକ୍ଷାତ୍ରକ ଚିତ୍ର ପଦାର୍ଥ ଦ୍ୱାରା ପୂରଣ ହୁଏ ।  
ସ୍ଥା—

“ রূপ-বিজ্ঞান-বেদন্য-সংজ্ঞা-সংস্কারসংজ্ঞকাঃ পঞ্চ  
স্ফুরাশ্চিত্ত-চৈত্তাত্মকাঃ । ”

শঙ্করাচার্যধৃত বুদ্ধবাক্য।

সবিষয় ইন্দ্রিয়কে রূপস্ফুর বলে (বিষয় সকল বহিঃস্থ  
হইলেও অন্তঃস্থ ইন্দ্রিয় দ্বারাই উহার উপলব্ধি ।) বাহ  
বস্ত্র কিছু নাই, সমস্তই অন্তঃস্থ বিজ্ঞান ধাতুর পরিণাম,  
এই মতের উপর্যুক্ত এই স্থান হইতেই হইয়াছে ।

“ অহমহমিত্যালয়বিজ্ঞানং রূপস্ফুরঃ । ”

“আমি আমি” “আমার আমার” এবস্ত্রকার অহং-  
ভাবাপর সর্বদা উৎপন্ন জ্ঞানপ্রবাহের নাম বিজ্ঞান-  
স্ফুর । সুখহৃঃস্থাদির অন্তর্ভুব হওয়ার নাম বেদন্য-  
স্ফুর । ইহা গো, ইহা মহিষ, উহা অশ, এই প্রকার  
ভেদব্যবহারসম্পাদক নামবিশিষ্ট বিকল্পাত্মক প্রতী-  
তির নাম সংজ্ঞাস্ফুর । রাগ, দেষ, মোহ, ধৰ্ম, অধৰ্ম,  
ইত্যাদি আন্তরীণ ভাবসমূহকে সংস্কারস্ফুর বলে ।  
(বৌদ্ধমতে ধৰ্মাধৰ্ম কেবল চিত্তগত সংস্কারমাত্র ।)

“বিজ্ঞানস্ফুরশ্চিত্তমাত্মাচ অগ্রচত্ত্বারস্ফুরাশ্চৈত্ত চ  
সকললোকব্যাত্রা নির্বাহকাঃ । ”

উক্ত পঞ্চস্ফুরের মধ্যে যেটি বিজ্ঞানস্ফুর, তাহার অপর  
নাম চিত্ত এবং আস্ত্র । অপর চারি স্ফুরের নাম চৈত্ত ।

এই মতে আস্ত্রার নিত্যতা নাই, ছিরতাও নাই ।

জগতের সকল ভাবই ক্ষণিক, তবে যে স্থির বলিয়া অতীতি হয়, তাহা কেবল প্রবাহের শক্তিতে। বর্তমান দেহে প্রতিক্ষণেই শ্রোতের আর বিজ্ঞানধাতুর উৎপত্তি বিনাশ হইতেছে। যদি মধ্যে ব্যবধানকাল থাকিত তাহা হইলেই অতীতি হইত, ব্যবধান নাই বলিয়াই যেন বাল্য হইতে মরণ পর্যন্ত এক আস্থাই ভোগ করিতেছেন বলিয়া অতীতি হয়।

“—অয়াদন্যৎ সংস্কৃতং ক্ষণিকঃ”

শঙ্করাচার্যাধ্যত বৌদ্ধিচিত্ত বিবরণ।

আর্ধাদিগের মতে যেমন ভাববিকার ছয়, বৌদ্ধ-দিগের মতে ভাববিকার বিংশতিরও অধিক। যথা—

“অবিষ্টা সংস্কারো বিজ্ঞানং নামক্রপং ষড়ায়তন্ত্ৰং  
স্পর্শৈ বেদনাত্মকোপাদানং ভবোজ্ঞাতি জ্ঞানমুগ্ধং  
শোকঃ পরিবেদন। দ্রুঃখং দ্রুমনস্ত। ইতোবৎ জাতীয়কা  
ইতরেতরহেতুকাঃ।”

শঙ্করাচার্যাধ্যত বৌদ্ধ স্মৃত।

ক্ষণিক বস্তুতে স্থিরত্ব বুঝির নাম অবিষ্টা। জগতের সকল পদাৰ্থই ক্ষণিক, কিন্তু এ শত বৎসৱ, ও দশ বৎসৱ আছে বা থাকিবে ইত্যাদি বুঝিই আমাদের অবিদ্যা। এই অবিদ্যায় রাগ, রৈব, মোহ জন্মে—পঞ্চাং সংস্কার জন্মে। মেই সংস্কার বিজ্ঞানকে জন্মায়। গর্ভস্থ বিজ্ঞান

বা আলয়বিজ্ঞান তুল্যার্থ। এই আলয় বিজ্ঞান ক্রমশঃ  
শরীরস্থ ৪ প্রকার ধাতু উপযুক্ত রূপে সংহত করে,  
তাহারা পরম্পর পরম্পরের অভাব প্রকাশ করিয়া  
পরম্পরকে পরিপাক করে। তৎপরে রূপ নিষ্পত্তি  
অর্থাৎ শুক্র শোণিতের নিষ্পত্তি হয়। এইরূপে নাম-  
রূপ শব্দে গর্ভস্থ সকল বুদ্বুদ আদি অবস্থা পর্যন্ত  
গ্রহণ করিতে হইবে। তৎপরে ষড়ায়তন অর্থাৎ  
ইন্দ্রিয়। ইন্দ্রিয়, বিজ্ঞান চারি ধাতু ও রূপ, এই ছয়টির  
সংযোগে উৎপন্ন হয় বলিয়া ইহার নাম ষড়ায়তন।  
নাম, রূপ, ও ইন্দ্রিয় এই তিনের সংযোগ হওয়ার নাম  
স্পর্শ। স্পর্শ হইতে স্তুথাকারা বেদনা, বেদনা হইতে  
বিষয়তৃষ্ণা, বিষয়তৃষ্ণা হইতে প্রবৃত্তি, এই প্রবৃত্তি  
অচুমারে ধর্মাধর্ম, এই ধর্মাধর্ম হইতে জাতি অর্থাৎ  
নানাদেহোৎপত্তি। এত দূরে পঞ্চসংক্ল উৎপত্তির  
কথা বলা হইল। এই উৎপন্ন পঞ্চসংক্লের পরিপাক হয়,  
সেই পরিপাকের নাম বার্দ্ধক্য (ইহাকে জরাস্কল বলে।)  
তৎপরে নাশ হয়। অর্থাৎ যে বলে সংক্ল সমুদয় সংহত  
ছিল সে বলের লয় হইলে সকলই লয় হইল—থাকিল  
সেই মূল ধাতুমাত্র। ঐরূপ নাশ হইলে তৎপ্রতি শ্বেহ-  
ভাবাপন্ন জীবের অন্তর্দেহের নাম শোক। শোক  
উপস্থিত হইলে “হ্য পুত্র !” বলিয়া বিলাপ করে। এই

বিলাপের নাম পরিবেদন। যাহা ইষ্ট নয়, অর্থাৎ মনের অনুকূল নয়, তাহার অনুভব হওয়ার নাম দ্রুঃখ। এই দ্রুঃখ হইতে দুর্মনস্তা অর্থাৎ মনোবাধা জন্মে। এত-দ্রুঃখ মান, অপমান প্রভৃতি বিকারান্তর জন্মিয়া থাকে।

এই সকলগুলি পরম্পরের পরম্পরের হইয়া হেতু হেতুমন্ত্রাবে অবস্থান করিতেছে অর্থাৎ যেমন অবিষ্টা সংস্কার উৎপত্তির প্রতি হেতু, তেমনি আবার সংস্কারও অবিষ্টান্তর উৎপত্তির প্রতি হেতু। এইরূপ প্রাচীন বৌদ্ধগণ জগৎপরীক্ষা সম্বন্ধে মত প্রকাশ করিয়াছেন।

বিজ্ঞানবাদী বৈক্ষণেগের মতে ভোক্তা আত্মা নাই। বিজ্ঞানই আত্মা এবং বিজ্ঞানই আত্মার ভোগ্য। বিজ্ঞান বাতীত পদাৰ্থান্তর এ জগতে নাই। এই বিজ্ঞাননিরোধের নামই মুক্তি। ক্ষণিকত্ব বুঝি জন্মাইবার মিমিক্ত বৌদ্ধেরা ধ্যান করিয়া থাকেন। বৌদ্ধদিগের দর্শন শাস্ত্রীয় তাৰার কতিপয় উদাহরণ মিমে প্রদর্শিত হইল।

|              |                         |
|--------------|-------------------------|
| বৌদ্ধদর্শন।  | আর্যাদর্শন। (গৌতমাদি)   |
| থৰ           | কাঠিঙ্গ অর্থাৎ সংস্কৃত। |
| ধ্যাতু       | তৃতৃ                    |
| হেতুক        | প্রকাৰ                  |
| প্রতার       | কাৰণ                    |
| আলয় বিজ্ঞান | গৰ্ভস্থজীবেৰ            |
| .            | প্ৰথম জ্ঞান             |

|               |                   |
|---------------|-------------------|
| ପୁଦ୍ରଗଳ       | ଦେହ               |
| ଅତୀତା         | କାର୍ଯ୍ୟ           |
| ଅତ୍ୟାରହେତୁକ   |                   |
| ଭାବ, ଉତ୍ତପ୍ତି |                   |
| ନିରୋଧ         | ଧୂମ               |
| ଅପ୍ରତିସଂଖ୍ୟା  |                   |
| ନିରୋଧ         | ଇନନ               |
| ଅପ୍ରତିସଂଖ୍ୟା  |                   |
| ନିରୋଧ         | ସ୍ଵର୍ଗ ବିନାଶୀ     |
| ଆବରଣା-ଭାବ     | ଆକାଶ              |
| ସନ୍ତାନୀ       | ହେତୁ-ଫଳ-ଭାବ       |
| ସନ୍ଧିଅଯ       | ଅଧିକରଣ            |
| ଅଜୀବ          | ଭୋଗ୍ୟ             |
| ଆତ୍ମବ         | ବିସ୍ତର ପ୍ରହତ୍ତି   |
| ସଂବର          | ସମ ନିୟମାଦି        |
| ନିର୍ଜର        | ପ୍ରାୟଶ୍ଚିତ୍ତ      |
| ବନ୍ଧ          | କର୍ମ              |
| ମୋକ୍ଷ         | କର୍ମନାଶ           |
| ଅନ୍ତିକାର      | ତତ୍ତ୍ଵ ବା ପଦାର୍ଥ  |
| ସାତିକର୍ମ      | ଶ୍ରେଷ୍ଠ: ଅତିବନ୍ଧକ |
| ଭଞ୍ଜିନୟ       | ସୁତ୍ତିରୀତି        |
| ତୀର୍ଥକ୍ଷର     | ଆଚାର୍ଯ୍ୟ          |
|               | ଇତ୍ୟାଦି ।         |

বুদ্ধদেব ষষ্ঠি কোন গ্রন্থ রচনা করেন নাই, তাহার মৃত্যুর পর (৫৪৩খঃ জন্মগ্রহণের পূর্বে) তদীয় কাশ্যপ নামক ভ্রাতৃজন শিষ্য অভিধর্ম, তাহার ভাতু-শুভ্র আমন্দ স্মত, এবং উপালী নামক শূন্ত বিনয় নামক বৌদ্ধধর্মগ্রন্থ রচনা করেন। এই “রত্নত্রয়ে” শাক্যাসিংহের সমুদায় বাক্য গৃহীত হইয়াছে, ইহাই প্রাচীন বৌদ্ধদিগের মূল ধর্মগ্রন্থ এবং ইহাতেই বুদ্ধ-দেব সংসারমধ্যে সজীব রহিয়াছেন, এই গ্রন্থত্রিতয়ের প্রত্যেক বাক্য ভগবানের মুখনিঃস্মৃত বাক্য বলিয়া সাদরে ভিক্ষুমণ্ডলী গ্রহণ করিয়া থাকেন।

বৌদ্ধাচার্য বুদ্ধঘোষ কহেন “এ সকল বুদ্ধবচন, এজন্য ইহার সকল অংশই অপরিবর্তনীয়, কেন না বুদ্ধদেব ইহার মধ্যে একটী বাক্যও রুখ্য ব্যবহার করেন নাই।” এই “রত্নত্রয়” স্মত, অভিধর্ম, ত্রিবিধ গ্রন্থকে ত্রিপিটক কহে। পালিভাষায় উহার নাম “ত্রিপিটকম্।” তিল্সাস্তুপ গ্রন্থকার কনিংহাম সাহেব কহেন বিনয় ও স্মৃতিপিটকে আবক ও সাধারণ বুদ্ধ-মণ্ডলীকে সম্মোধন করিয়া উপদেশ দেওয়া হইয়াছিল, এজন্য উহা প্রাকৃত এবং অভিধর্মপিটক বোধিসত্ত্ব-গণকে বলা হইয়াছিল, এজন্য উহা সংস্কৃত ভাষায় রচিত হয়; কিন্তু আমাদিগের বিবেচনায় সমুদায়

পালের বা পালিভাষার লিখিত হইয়াছিল, কেননা  
বুদ্ধদেব মাগধীভাষা ভিন্ন অন্য কোন ভাষায় উপ-  
দেশ প্রদান করেন নাই। তিনি ভিস্কুলন্দকে সম্বোধন  
করিয় কহিয়াছিলেন “আমার বাক্যসকল সংক্ষিতে  
অনুবাদ করিও না, তাহা হইলে বিশেষ অপরাধী  
হইবে। আমি যেমত প্রাকৃতভাষায় উপদেশ দিতেছি,  
ঠিক সেইরূপ ভাষা গ্রহণ করিবে।”  
সুতরাং ইহা নিঃসংশয় স্থির হইতেছে, ত্রিপিটক পালি-  
ভাষায় রচিত হইয়াছিল এবং ইহার ঢিকাকারও  
কহেন “বুদ্ধ-বাক্যসকল সকলিকতি অর্থাৎ প্রাকৃত-  
ভাষায় রচিত।” মহাবৎশের লিখনাত্মনারে সুভূতি-  
নামক সিংহলদেশীয় বৌকাচার্য অনুবাদ করেন,  
ত্রিপিটক শৃঙ্গির ন্যায় পূর্বে সকলের কঠিন ছিল,  
তৎপরে অনুমান গ্রীষ্মজন্মের একশত বৎসরের পূর্বে  
ভট্টগমনীর রাজ্যকালে গ্রহণ হইয়া লিখিত ও প্রচা-  
রিত হইয়াছিল। ৩০৭ খ্রীঃ পূঃ মহারাজ মহেন্দ্র ত্রিপিটক  
ও তাহার অর্থকথা সিংহলদ্বীপে প্রচার করেন এবং  
তিনি সাধারণ বৈকুণ্ঘের জন্য তাহার সিংহলদ্বীয়  
অনুবাদ করিয়াছিলেন; এই সিংহলদ্বীয় ভাষায় অনু-  
বাদ এক্ষণে সুপ্রাপ্য নহে। আচার্য বুদ্ধঘোষ চারি  
শত গ্রীষ্মাক্ষেত্রে ইহার পুনরায় পালি অনুবাদ করিয়া-

ଛିଲେମ, ତାହା ସିଂହଳ ଓ ବୁନ୍ଦଦେଶେ ପ୍ରଚଲିତ ଆଛେ । ବିନ୍ୟାପିଟକେ ଶାକାସିଂହେର ଜୀବନଚରିତ ଓ ବୌଦ୍ଧ ଭିକ୍ଷୁ-  
ବ୍ରନ୍ଦେର ନିମିତ୍ତ ସର୍ବସଂକର୍ମ-ପଦ୍ଧତି ଲିଖିତ ଆଛେ, ସ୍ଵତ୍ର-  
ପିଟକ ବୁନ୍ଦଦେବେର ଉପଦେଶ ଓ ବିବିଧ ଆଖ୍ୟାନପରିପୂର୍ଣ୍ଣ  
ଏବଂ ଅଭିଧର୍ମପିଟକେ ବିଜ୍ଞାନାଦିଷ୍ଟିତ ବୌଦ୍ଧଧର୍ମର ନିଗୃତ  
ତତ୍ତ୍ଵ ନିରାପିତ ହଇଯାଛେ । ତ୍ରିପିଟକେର ଗ୍ରହ୍ୟବିଭାଗ ଯଥା—  
ବିନ୍ୟାପିଟକମ୍ ।

ପରାଜିକା, ପାସିତି, ମହାବନ୍ଦେଶୀ, ମୂଳବନ୍ଦେଶୀ, ପରି-  
ବାରପାଠୋ ।

### ସ୍ଵତ୍ତପିଟକମ୍ ।

ଦୀଘୟ ନିକେଯ, ମୃଦୁଖି ନିକେଯ, ସାମୁତ, ଅନୁତ୍ତର ନିକେଯ,  
କୁନ୍ଦକ ନିକେଯ । ଶେଷୋତ୍ତ ଗ୍ରହ ନିୟଲିଖିତଭାଗେ  
ବିଭକ୍ତ—ଖୁଦକ ପାଠୋ, ଧର୍ମପଦମ୍, ଉଦାନମ୍, ଇତିବୁତକମ୍,  
ସ୍ଵତ୍ତନିପାତ, ବିମାନବାଖ୍ୟ, ପେଟବାଖ୍ୟ, ଥେରଗାଥ୍ୟ, ଥେରୌ-  
ଗାଥ୍ୟ, ଜାତକମ୍, ନିଦେଶୋ, ପତିସମଭିଦ ମାଙ୍ଗ, ଆପା-  
ଦାନମ୍, ବୁନ୍ଦବଂଶ, ମାରିଯାପିଟକମ୍ ।

### ଅଭିଧର୍ମ ପିଟକମ୍ ।

ଧର୍ମସଙ୍ଗନି, ବିଭାଜମ, କଥାବାଖ୍ୟ, ପୁଗଳ, ପାନତି,  
ଧାତୁକଥା, ସମକମ୍, ପାଠନମ୍ ।

ନିର୍ବାଣକାମନାଇ ବୌଦ୍ଧ ଜୀବନେର ମୁଖ୍ୟ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ । ଏହି  
ନିର୍ବାଣପ୍ରାପ୍ତିର ଜନ୍ମଇ ତାହାର ଶାରୀରିକ ନାନାବିଧ

କଷ୍ଟ ସ୍ଥିକାର କରିଯା ଥାକେ ଏବଂ ଶାକ୍ୟସିଂହ ପୁନଃ ପୁନଃ ଜୟାଗ୍ରହଣେର କଷ୍ଟ ହିତେ ପରିବ୍ରାଗ ପାଇବାର ଜୟ, ବୌଦ୍ଧ ଗଣକେ ଏକମାତ୍ର ନିର୍ବାଗ ଲାଭ କରିତେ ବିବିଧ ଉପଦେଶ ଦିଯାଛେ । ପୃଥିବୀତେ ଜୟାଗ୍ରହଣଇ କଷ୍ଟଦାରକ । ସେକାର୍ଯ୍ୟ ଦ୍ୱାରା ପୁନର୍ଜୟ ନା ହଇଯା ନିର୍ବାଗ ଲାଭ ହୁଯ ତାହାଇ ବୌଦ୍ଧଗଣେର ପରମ ଶୁଖ । ବୌଦ୍ଧଶାਸ୍ତ୍ର କହେ—

“ଜିଯ୍ସଚା ଚରମ ରୋଗ ସଞ୍ଚାର ପରମ ଶୁଖ ।

ଏତମ୍ ବତ୍ୟ ସଥୀ ଭୃତ୍ୟ ନିର୍ବାଗମ୍ ପରମମ୍ ଶୁଖମ୍ ।”

ଅର୍ଥାତ୍ ଯେମନ କୁଳା, ରୋଗ ଅପେକ୍ଷାଓ କଷ୍ଟଦାରକ, ମେଇମତ ଜୀବନ, ଶୁଖ ଅପେକ୍ଷାଓ କ୍ଲେଶଦାରକ, କିନ୍ତୁ ଏକମାତ୍ର ନିର୍ବାଗଇ ପରମ ଶୁଖ । ନିର୍ବାଗପ୍ରାପ୍ତିର ନିମିତ୍ତ ଅର୍ଥଗଣକେ ଏହି ସକଳ ଗୁଣବିଶିଷ୍ଟ ହିତେ ହିବେକ ; ସଥୀ,—ଦାନ, ଶୀଳ, କ୍ଷାନ୍ତି, ବୀର୍ଯ୍ୟ, ଧ୍ୟାନ, ପ୍ରଜାନ, ଉପାୟ, ବଳ, ପ୍ରଣିଧି, ଜ୍ଞାନ, ଇହାକେ ପାରମିତା କହେ । ବୌଦ୍ଧରେ ନାନ୍ଦିକ, ତାହାଦିଗେର ଧର୍ମଗ୍ରହେ ଈଶ୍ୱରେର ନାମମାତ୍ର ଉଲ୍ଲେଖ ନାହିଁ । ବୌଦ୍ଧ ଅଭ୍ୟମଧ୍ୟ ଆଦିବୁଦ୍ଧଶଦେର ଉଲ୍ଲେଖ ଆହେ । କେହ କେହ ତାହାର ଅର୍ଥ ଈଶ୍ୱର ଅଭ୍ୟମାନ କରେନ କିନ୍ତୁ ମେଟୀ ଭର୍ମ, ଉହାର ଅର୍ଥ ପୂର୍ବ ପୂର୍ବ କମ୍ପେର ଦୀପଙ୍କାରାଦି ବୁଦ୍ଧ । ବୁଦ୍ଧର ନୀତି ଅତି ପବିତ୍ର, ତାହା ଚିନ୍ତା କରିଲେ ହୁଦୟେ ଅଲୋକିକ ଭାବେର ଉଦୟ ହୁଯ । ତତ୍ତ୍ଵବିଂ କାଷ୍ଟ ଓ କୋମନ୍, ଯେ ସକଳ ଅଭିନବ ତତ୍ତ୍ଵ ଆବିକ୍ଷାର କରିଯାଛେ, ତାହାର

অধিকাংশ শাকাসিংহের মুখ হইতে সহস্র সহস্র বৎসর  
পূর্বে বিনির্গত হইয়াছে। বৌদ্ধ ধর্মের জোতি ভারতবর্ষ  
হইতে বিকীর্ণ হইয়া পৃথিবীর অনেক স্থানে জাতির  
স্বদর্য উজ্জ্বল করিয়াছিল। একসময় “ওঁ মণি পদ্মেহঁ”  
এই মন্ত্রে পৃথিবী কম্পান্বিত হইয়া উঠিয়াছিল। যে  
বরন জাতি আমাদিগকে একেবে অসভ্য অঙ্কশিক্ষিত  
বলিয়া ঘৃণা করিয়া থাকেন, সেই জাতির পিতামহ  
গ্রীকগণ আমাদিগের নিকট বৌদ্ধ ধর্ম দীক্ষিত হইয়া  
এই ধর্মের উন্নতি সাধন করিতেন।\* আমরা সেই  
আর্যাজাতি। এবং ভারতবর্ষের ইতিকাল হইতে সকল  
জ্ঞানবীজ অঙ্কুরিত হইয়াছিল কিন্তু সেদিন কোথায়!  
“তে হি মো দিবসা গতাঃ” সেদিন গত হইয়াছে!  
আমাদিগের সেই অসীম বুকিবল কালের তরঙ্গে চির  
কালের জন্য বিলীন হইয়া গিয়াছে। প্রাচীন শাস্ত্র  
আলোচনা করিতে গিয়া স্বদর শোকে আপ্নুত হইয়া  
উঠিল স্ফুরণ অস্ত এই পর্যন্ত!—

\* যোনধর্ম রক্ষিত অলসেমন্দী নগর হইতে ১৫৭গ্রেট জেমের পৃষ্ঠে  
সিঙ্গলটোপে ধর্ম প্রচার জন্য গম্ভীর করিয়াছিলেন। বৎসর—মহাবৎশ  
“হেন্টন-গ্রেল-সন্দ যোন-মহাধর্ম-রক্ষকো।”

---

## পালিভাষা ও তৎসমালোচন।

---

ওঁ হং গীতিৰ ক্ষতি কৃতিৰ পুণ্যগীক্ষণ

Atthan pāti rakkhati iti tasma pāti.

---



# পালিভাষা ও তৎসমালোচন।

---

পালি অতি আঢ়ীন ভাষা। সংস্কৃত ইহার জননী  
সত্ত্বেও পালিব্যাকরণকর্তা কচ্চারন\* কহেন “এই ভাষা  
সকল ভাষার মূল, এই কপ্পারম্ভে ব্রাহ্মণ ও অন্য বর্ণের  
বাক্তিগণের ইহা মাতৃভাষা ছিল, এবং বুদ্ধদেব স্বয়ং  
এই ভাষায় কথোপকথন করিয়াছিলেন, ইহাকে মাগধী  
ভাষা বলে যথা—

সমাগধী মূল ভাষা  
নরের আদি কপিক ।  
ব্রাহ্মণ সমষ্টিলাপ  
সম বুদ্ধ চ্যাপি ভাষরে ॥

পুনশ্চ “পতি-সম্বিধ-অত্তুয়” নামক পালিগ্রন্থে  
লিখিত আছে “এই ভাষা দেবলোকে, নরলোকে,  
নরকে, প্রেতলোকে, এবং পশুজাতির মধ্যে সর্বস্থলেই  
প্রচলিত । কিরাত, অঙ্কুর, ঘোণক, দামিল, প্রভৃতি

---

\* কাত্যায়ন ।

ଭାଷା ପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳ କିନ୍ତୁ ମାଗଧୀ ଆର୍ଯ୍ୟ ଓ ବ୍ରାହ୍ମଣଗଣେର ଭାଷା ଏଜ୍ଞା ଅପରିବର୍ତ୍ତନୀୟ, ଚିରକାଳ ସମୀକ୍ଷାକୁପେ ବାବୁଛତ । ବୁଦ୍ଧଦେବ ଅସ୍ୱର୍ଗ ମାଗଧୀ ଭାଷା ଶୁଗମ ଭାବିଯାଇପିଟକନିଚର ଏହି ଭାଷାର ସର୍ବମାଧାରଗେର ବୋଧ୍ସୌକର୍ଷ୍ୟରେ ସାଧାରଣୀୟ ବ୍ୟକ୍ତ କରିଯାଇଲେନ ।”

ଲିଖିବାର ଓ କଥୋପକଥନେର (ଗୃହଧର୍ମେର) ଭାଷା ସ୍ଵତନ୍ତ୍ର ସ୍ଵତନ୍ତ୍ର ପ୍ରକାର, ଏବଂ ଏହି ଦ୍ଵିବିଧ ଭାଷା ଚିରକାଳରେ ପ୍ରମିଳିତ । “ନ ମ୍ଲେଚ୍ଛିତ ବୈ ନାପ ଅଂଶିତ ବୈ” ଏହି ଶ୍ରତି ବାକ୍ୟ ଆର “ସଏବ ଶବ୍ଦା ଲୋକେ ତଏବ ବେଦେ,” “ଲୋକ-ବେଦଯୋଃ ସାଧାରଣ୍ୟଃ” ଇତ୍ୟାଦି ଆର୍ଯ୍ୟ—ବାକ୍ୟ ଏବଂ “ସତ୍ୟାମତ୍ତ୍ୱ ସନ୍ଦର୍ଭେ” ଏହି ବେଦବାକ୍ୟ ଏବଂ “ସାତ୍ୟାମତ୍ତ୍ୱ ସନ୍ଦର୍ଭେ” ଇତ୍ୟାଦି ସ୍ମୃତିବାକ୍ୟ ଦ୍ୱାରା ସ୍ପଷ୍ଟ ପ୍ରତୀତ ହୁଏ ଯେ, ଅତି ଆଚୀନକାଳେ ଦ୍ଵିବିଧ ଭାଷା ପ୍ରଚଲିତ ଛିଲ । ବୁଦ୍ଧଧର୍ମପୁରାଣେ ଲିଖିତ ଆଛେ,

“ତତୋ ଭାଷାଶ ମୟୁଜେ ପଞ୍ଚାଶ୍ୟ ସ୍ଟର୍ଚ ସଂଖ୍ୟାଯା ।

ତତ୍ତ୍ଜାନାୟଚ ବାଲାନ୍ତ ତତ୍ତ୍ତ୍ଵାକରଣାନିଚ ॥”

“ବିଧାତା ଛାପାର୍ଟି ଭାଷାର ଯୃତି କରିଲେନ ଏବଂ ତତ୍ତ୍ତ୍ଵାକରଣ ବ୍ୟାକରଣ କରିଲେନ” ଏ କଥା ଯତନ୍ତ୍ର ସତ୍ୟ ଇଉକ, ତାହାର ଅନୁଶୀଳନ ନିଷ୍ପୁରୋଜନ । ସମସ୍ତ ଭାରତ-ବର୍ଷେ ଆଠାର୍ଟି ଶାନ୍ତ୍ରୀୟ ଭାଷା ପ୍ରଚଲିତ । ଇହୀ ଭିନ୍ନ ବ୍ୟବହାରିକ ଭାଷା ନାନାଥିକାର ଆଛେ । ଫଳ, ଶାନ୍ତ୍ରୀୟ

ভাষা প্রধানতঃ বিবিধ, সংস্কৃত ও প্রাকৃত। শিক্ষাগ্রামে  
ভগবান্পাণিনি বলিয়াছেন—

“প্রাকৃতে সংস্কৃতে বাপি স্বয়ং প্রোক্তা স্বয়ত্ত্বা”

স্বয়ত্ত্ব স্বয়ং সংস্কৃত ও প্রাকৃত শাস্ত্র বলিয়াছেন,  
এতাবতা শাস্ত্রীয় ভাষা বিবিধ হইতেছে, এবং তাহার  
প্রভেদ অষ্টাদশ প্রকার যথা। (১) সংস্কৃত (২) প্রাকৃত  
এই প্রাকৃতের ভেদ উদীচী (৩) মহারাজী (৪) মাগধী  
(৫) মিআর্ক মাগধী (৬) শকাভৌরী (৭) অবস্তী (৮) দ্রাবিড়ী  
(৯) গুড়ীয়া (১০) পাঞ্চাত্য (১১) প্রাচা (১২) বাহ্লিকা  
(১৩) রন্তিকা (১৪) দাক্ষিণ্যাত্য (১৫) পৈশাচী (১৬) আবস্তী  
(১৭) শৌরসেনী (১৮) এতজ্বাদে অষ্টম স্থানে অবস্তী  
ভাষা আছে, উহাই পালিভাষা বলিয়া প্রসিদ্ধ।  
ভগবান্শাকাসিংহ যে সময় অবস্তীস্থ জেতবনে বাস  
করিয়া ভিক্ষুদিগকে উপদেশ প্রদান করেন, সেই  
সময়েই ঐ বৌদ্ধ ভাষার সংস্কার হয় এবং সেই  
সংস্কারপ্রাপ্ত ভাষা পালিনামে প্রথাপ্ত হয়। কঙ্কন  
পঞ্চিত লিখিয়াছেন—

“বৌদ্ধভাষামজানানে মাহেশ্বরতয়া নৃপঃ;”

এতদ্বারা তাহার বৌদ্ধভাষার ভিন্নতা দেখান  
প্রধান উদ্দেশ্য। হস্তীর টীকায় উক্ত হইয়াছে।—

“সংস্কৃতা শিষ্টভাষা চ অবস্তী বাক্ বিনায়কাঃ”

ଅର୍ଥାଏ ଶିଷ୍ଟଦିଗେର ଭାଷା ସଂକ୍ଷତ, ଆର ବିନାୟକ-  
ଦିଗେର ଭାଷା ଅବସ୍ତୀ । ବିନାୟକ ଶଦେ ବୌଦ୍ଧ ବୁଝାଇ ।  
ଏହି ଆଚାର ପ୍ରକାର ଭାଷାର ଉଦ୍ଦାହରଣ “ଆକୃତଳଙ୍କେଶ୍ୱର-  
ବ୍ୟାକରଣେ” କିଛୁ କିଛୁ ଆଛେ । ଏ ସକଳ ଉଦ୍ଦାହରଣ  
ପର୍ଯ୍ୟାଲୋଚନା କରିଲେ ପାଲିଭାଷାର ମହିତ ଅବସ୍ତୀ-  
ଭାଷାର ସାମ୍ୟ ଦୃଷ୍ଟି ହିଁବେ ।

ପାଲି ଶଦେର ଅକୃତ ଅର୍ଥ ‘ଶ୍ରେଣୀ’ ସଥା—ମହାବଂଶ  
(ମୂଲପାଲି) “ଅଞ୍ଚ ପାଲି ବାଧନମ୍ ତଦୀ ଅସି ନିବେସିତ”  
ଅର୍ଥାଏ ମେହି ସମୟ ରାଜାର ବାଧଗଣେର ନିମିତ୍ତ ଏକ ଶ୍ରେଣୀ  
ବାଟୀ ନିର୍ମିତ ହିଁଲ । ଆମାଦିଗେର ସଂକ୍ଷତ ସ୍ଵତ୍ର ଓ ତତ୍ତ୍ଵେର  
ଭାବ ବୌଦ୍ଧଦିଗେର ଶ୍ରେଣୀବନ୍ଦ ଧର୍ମଗ୍ରହଣିଚଯ ‘ପାଲି’  
ନାମେ ପ୍ରଥାତ ହିଁଯାଛିଲ, ଏକଣେ ସାଧାରଣତଃ ମେହି  
ମାଗଧୀ - ଭାଷାଯ ବିରଚିତ ଗ୍ରହଣିଚରେ ଭାଷାଭ୍ୟାସରେ  
ପାଲି ଏକଟି ସ୍ଵତତ୍ତ୍ଵ ବୌଦ୍ଧ ଭାଷା ହିଁଯାଛେ । ଅଧ୍ୟାପକ  
ଚାଇଲ୍ଡାର୍ ଅଭ୍ୟାନ କରେନ ସେ ବୌଦ୍ଧ ଧର୍ମଗ୍ରହଣିଚଯ  
ଆଈଜ୍ଞାଗ୍ରହଣେର ଏକଶତ ବା ଦୁଇଶତ ବର୍ଷ ପରେ ପାଲି  
ଗ୍ରହଣ ନାମେ ପ୍ରଚଲିତ ହିଁଯାଛିଲ, କାରଣ କେବଳ ଆଧୁନିକ  
କତିପର ପାଲିଗ୍ରହେ ପାଲି ସେ କେବଳ ବୌଦ୍ଧଧର୍ମମୂର୍ତ୍ତିକୀୟ  
ମୂଳ ଗ୍ରହଣ କେବଳ ବୁଝାଇ ତାହାର ଉଲ୍ଲେଖ ଦେଖିତେ ପାଞ୍ଚା  
ଯାଇତେହେ ସଥା—“ସାମାଜିକାଲସ୍ତରଅସ୍ଥ—କଥା—” ମେବା  
ପାଲିଯମ୍ ନ ଅସ୍ଥ କଥାଯମ୍ ଦୀଶତି” ଅର୍ଥାଏ ଇହା ମୂଳ ବା

ଅର୍ଥକଥାଯ ଅର୍ଥାତ୍ ଟିକାର ଉଲ୍ଲେଖ ଦେଖିତେ ପାଗ୍ରାୟ  
ଯାଇତେହେ ନା ; ସଥା ଲୟ-ପଦ୍ମ-ପୁଣ୍ଡରୀକ “ ପାଲିରମ ପାନ  
ବୁଦ୍ଧତି କେନ ଅଥେନ ” ଅର୍ଥାତ୍ ତାହାକେ ମୂଳଗ୍ରହେ କିଜନ୍ତ  
ବୁଦ୍ଧ ବଳୀ ଯାଯ ? ପୁନଶ୍ଚ ସଥା—ମହାବଂଶ “ ପିଟକତାଯ  
ପାଲିନ ସତ୍ସ ଅଥକଥାନ ” ଅର୍ଥାତ୍ ମୂଳତ୍ରିପେଟକ ଏବଂ  
ତାହାର ଅର୍ଥକଥା ଇତ୍ୟାଦି ଆଧୁନିକ ପାଲିଗ୍ରହେର ଭୂରି  
ଭୂରି ଉଦ୍ଧାରଣ ଆଲୋଚନା ଦ୍ୱାରା ପାଲି ଯେ ମୂଳ  
ବୌଦ୍ଧଧର୍ମ ଗ୍ରହେ ଏକଟୀ ବିଦ୍ୟାତ ନାମ ତାହା ସପ୍ରମାଣ  
ହଇବେକ । ପାଲିଭାଷାଯ ମୂଳଧର୍ମଗ୍ରହ ରଚିତ ବଲିଯା ପାଲି  
ଶକ ମୂଳଗ୍ରହକେ ବୁଝାଇତ ଏବଂ ଇହାର ଟିକା ଅନ୍ତ ଭାଷାଯ  
ରଚିତ, ତାହା ଉପରେର ଲିଖିତ ପ୍ରମାଣେ ସ୍ପଷ୍ଟ ଅତୀଯମାନ  
ହଇତେହେ । ସାଧାରଣତଃ ପାଲି ମଗଧଦେଶୀୟ ଭାଷା । ଏହି  
ଆକୃତ ଭାଷାର ନାମ ମାଗଧୀ, କିନ୍ତୁ ଇହା ଦୃଶ୍ୟ କାବ୍ୟେର  
ଆକୃତ ଭାଷା ହିତେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭିନ୍ନ । ଅତି ପ୍ରାଚୀନ ବୌଦ୍ଧ  
ଧର୍ମଗ୍ରହେ “ ପାଲିଭାଷା ” ଏହି ନାମେର ପରିବର୍ତ୍ତେ ମାଗଧୀ  
ଭାଷା ଏହି ନାମେ ପାଲି ଭାଷା ବୁଝାଇତ । ପାଲିଭାଷାଯ  
ବୁଦ୍ଧଦେବ ବକ୍ତ୍ଵା କରିଯାଛିଲେନ ଏବଂ ଶ୍ରୀକ୍ଷେତ୍ରଜୟେଷ୍ଠ-  
ବ୍ୟସ୍କ ପୂର୍ବେ ଇହା ମଗଧଦେଶୀ ଭାଷା ଛିଲ, ତଥାମ  
ଇହାକେ ମାଗଧୀ ବଲିତ, ପରେ ସିଂହଲଦ୍ୱୀପେ ଇହା ପାଲି  
ନାମେ ଥ୍ୟାତ ହିଲ । ଏକଣେ ପାଲିଭାଷା କଥୋପକଥନେର  
ଏବଂ ବୌଦ୍ଧଧର୍ମଗ୍ରହେ ମୂଳ ଆକୃତ ଭାଷାକେ ବୁଝାଇତେହେ,

ଏଜନ୍ତୁ ଇହାକେ ଆର ମାଗଧୀ ଭାଷା ବଲା ଯାଇ ନା, ତାହା ଦୃଶ୍ୟ କାବ୍ୟେର ସ୍ଵତନ୍ତ୍ର ଭାଷା । ଡଟ ଲାମେନ କହେନ ପାଲିର ସହିତ ସୌରସେନୀ ଓ ମହାରାଞ୍ଚୀର ସୌମାଦୃଶ୍ୟ ଆଛେ, କିନ୍ତୁ ତାହା ହିଲେ ଇହାକେ ମାଗଧୀ ବଲା ଯାଇତେ ପାରେ ନା, ଏଜନ୍ତୁ ଆମରା ତୋହାର କଥା ଅପ୍ରାମାଣ୍ୟ ବୋଧ କରିଲାମ । ବରକୁଚିର ପ୍ରାକୃତ ଅକାଶେର ମହାରାଞ୍ଚୀ ଓ ସୌରସେନୀର ସହିତ ପାଲିଭାଷାର କୋନ ସୌମାଦୃଶ୍ୟ ନାହିଁ । ବୈଦ୍ଯଗଣେର ତିନଟି ପ୍ରାକୃତ ଭାଷା; ସଥା, ଅର୍ଥମ ଗାଥା, ଦ୍ଵିତୀୟ ଅନ୍ତରେର ଖୋଦିତ କୀର୍ତ୍ତିସ୍ମୃତର ଭାଷା, ଓ ତୃତୀୟ ପାଲିଭାଷା । ଆମଦିଗେର ମତେ ଅଶୋକେର ଲାଟେର ଭାଷାର ସହିତ ଆଧୁନିକ ପାଲିର ସହିତ ଅତି ଅପ୍ରମାତ୍ର ତିରତା ଦୃଷ୍ଟ ହୟ । ଲଲିତବିଷ୍ଣୁରେ ଗାଥା, ନେପାଲୀୟ ବୌଦ୍ଧ ଭାଷା ।

ଆକ୍ୟସିଂହ ମାଗଧୀ ଅର୍ଥାଏ ପାଲିଭାଷାଯ ଉପଦେଶ ଅଦାନ କରିଯାଇଲେନ । ତୋହାର ଶିଷ୍ୟବର୍ଗ ଏହି ସକଳ ଉପଦେଶ ସଂକ୍ଷତ ଭାଷାଯ ଅଭ୍ୟାଦ କରିଯା ଅଚାର କରିତେ ଇଚ୍ଛା ପ୍ରକାଶ କରିଲେ, ତିନି ତାହାଦିଗଙ୍କେ ନିଷେଧ କରିଯା ଉହା ପ୍ରାକୃତ ଭାଷାର ଅଚାର କରିତେ ଆଜ୍ଞା ପ୍ରଦାନ କରେନ । ପାଲିଭାଷାଯ କର୍କଣ୍ଠ ଶବ୍ଦ ସକଳ ପରିତାଙ୍କ ହଇଯାଇଛେ । ବୁଦ୍ଧଦେବେର ବାକ୍ୟ ସ୍ମର୍ଣ୍ଣୁର କରିବାର ଜନ୍ମ ଏହି ଭାଷା ବ୍ୟବସ୍ଥତ ହଇଯାଇଲ । ନିମ୍ନଲିଖିତ ଉଦ୍ଦାହରଣ ସାରା

ইহার সংক্ষিপ্ত ভাষার সহিত বিলক্ষণ সৌমাদৃশ্য প্রতীয়মান হইবেক যথা—

|            |            |
|------------|------------|
| সংক্ষিপ্ত। | পালি।      |
| অভিধর্ম    | অভিধম্ম    |
| অযুত       | অমত        |
| অর্হত      | অরহ        |
| অর্থকথা    | অর্থকথা    |
| শ্রুতি     | শ্রুতি     |
| মন্ত্র     | মন্ত্রা    |
| মার্গ      | মার্গেগা   |
| যৈষ্ঠ      | যৈলাক্ষ্মা |
| নির্বাণ    | নির্বানম্  |
| বর্ণ       | বর্ণে      |
| যবন        | যোন        |
| পর্বত      | পর্বত      |
| অশ্ব       | অসো        |
| রক্ত       | রক্ত       |
| বৃক্ষ      | কৃক্ষ      |
| শিষ্য      | শিষ্যণ     |
| সপ         | সপ্ত       |
| সিংহ       | মিহো       |

ମଗଧରାଜ ମହା ମହେନ୍ଦ୍ର ୩୦୭ ଖ୍ରୀଃ ପୂଃ ସିଂହଲଦ୍ଵୀପେ  
ବୌଦ୍ଧଧର୍ମ ପ୍ରଚାର କରେନ, ମେହି ସମୟ ତାହାର ଦ୍ୱାରା ପାଲି-  
ଭାଷା ତଥାର ପ୍ରଚଲିତ ହଇଯାଛିଲ । ଶ୍ରୀକୀର୍ତ୍ତିର ଚାରି ଶତ  
ଶତାବ୍ଦୀତେ ବୁଦ୍ଧଧୋଷ ମଗଧଦେଶ ହିତେ ସିଂହଲଦ୍ଵୀପେ  
ଗମନ କରିଯା ତଥାର ପାଲିଭାଷାର ବିଲକ୍ଷଣ ଉତ୍ସତିସାଧନ  
କରିଯାଛିଲେନ । ତିନି ବିବିଧ ଉତ୍ସକ୍ରମ ଏମ୍ବୁ ପାଲିଭାଷାର  
ରଚନା କରିଯା ଅବିନଶ୍ଵର କୀର୍ତ୍ତି ସ୍ଥାପନ କରିଯା ଗିଯା-  
ଛେ ।

କଞ୍ଚାଯନକୁତ ପାଲିବ୍ୟାକରଣ ଅତିପ୍ରମିଳ । ଆମା-  
ଦିଗେର ପାଣିନି-ବ୍ୟାକରଣେର ଆଯ ବୌଦ୍ଧଗଣ ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥର  
ମାତ୍ର କରିଯା ଥାକେନ । ସିଂହଲଦ୍ଵୀପେ ମକଳ ବୌଦ୍ଧମଟେ  
ଉହା ସାଦରେ ରକ୍ଷିତ ହଇଯା ଥାକେ ଏବଂ ଉହା ବୌଦ୍ଧ  
ସ୍ଵବିରଗଣ ଏକାଳପର୍ବାନ୍ତ ବଳ ପରିଶ୍ରମେର ସହିତ ଅଧ୍ୟାୟନ  
କରିଯା ଥାକେନ । ଅନେକଙ୍ଗଳି ପାଲିବ୍ୟାକରଣ ଆଛେ,  
ତାହାର ମଧ୍ୟେ କଞ୍ଚାଯନକୁତ ବ୍ୟାକରଣ ପ୍ରାଚୀନ ଓ ଉତ୍ସକ୍ରମ ।  
ଅଧ୍ୟାୟକ ଏଗ୍ଲିଂ କହେନ କଞ୍ଚାଯନେର ପାଲିବ୍ୟାକରଣେର  
ନିୟମାନ୍ତ୍ରମାରେ କାତନ୍ତ୍ର ରଚିତ ହଇଯାଛେ ।

ଏହି ପାଲିବ୍ୟାକରଣ ଆଟ ଭାଗେ ବିଭିତ୍ତ । ଏହି ଆଟ  
ଭାଗ ବିବିଧ ଅଧ୍ୟାୟେ ବିଭିତ୍ତ ହଇଯାଛେ । ଏମ୍ବୁକାର  
ଏଇକପେ ଏମ୍ବୁରଙ୍ଗ କରିଯାଛେନ ସଥା—

“ସିଧାନ ତିଲୋକମହିତମ୍ ଅଭିବନ୍ଦି ଜଗାନ

বুদ্ধন চ ধৰ্ম মমলান্ গণ মুও যঞ্চ  
 সথুস তস বচনাথ বরান্ স্ববোধন্  
 ব্যাখ্যামি সুত্ত্বহিত মেথ্য স্মসঙ্কিপান্  
 মোয়ান জিনিরিত নেয়েন বুদ্ধ লভন্তি  
 তঞ্চপি তসবচনাথ স্ববোধনেন  
 অথ্যন চ অক্ষর পদেষ্ট অনোহতাব  
 সিরাপ্তিক পদ মতো বিবিধন শৃঙ্গেয় ।”

অর্থাৎ “আমি ত্রিলোক-আরাধ্য বুদ্ধদেব, তথা নির্শল  
 ধর্ম, ও স্থবিরমগুলীকে বন্দনা করিয়া সঙ্কিপের  
 গভীরার্থ স্তুতি অচুসারে ব্যাখ্যা করিতে প্রয়ত্ন হই-  
 তেছি। জ্ঞানিগণ বুদ্ধদেবের উপদেশ স্মরণে ধারণ  
 করিয়া চিরস্মৃথসন্তোগ করিয়া থাকেন। এক্ষণে যাহারা  
 এতাদৃশ যথার্থ স্থথের আশা করেন, তাহারা এই  
 অস্ত্রের নামাপ্রকার বাক্যসংযোগ অবগ করুন।”\*

পালি ব্যাকরণের স্তুতি যথা—

- ১। অথ অক্ষর সন্ত্বাত্তো ।
- ২। অক্ষর পাঞ্চেয় একচত্তালিশন् ।
- ৩। তথ্যে উদ্বৃত্ত স্বর অথ ।
- ৪। লক্ষ মত্ত তর্য রস্ম ।
- ৫। অন্য দীঘঘ ।

---

\* এইচলে মর্মান্বাদমাত্র করা হইয়াছে।

୬ । ଶେଷ ବ୍ୟକ୍ତିନ ।

୭ । ବଗ ପଞ୍ଚା-ପଞ୍ଚାଶ-ମନ୍ତ୍ର ।

ଏଇରପେ କଢାଇନ ବ୍ୟାକରଣ ଆରମ୍ଭ କରିଯା ଗେହେନ ।  
ତିନି ବାର୍ତ୍ତିକର୍ତ୍ତାରୀ ଏମୁଖ୍ୟାଥ୍ୟ ସୁଗମ କରିଯାଇଛେ ।  
ଇହାତେ କୋନ କୋନ ସ୍ଥାନେ ପାଣିନିଷ୍ଠତ ଅବିକଳ  
ଗୃହୀତ ହଇଯାଇଛେ, ସଥା, ପାଣିନି “ଅପାଦାନେ ପଞ୍ଚମୀ”  
ତଥ୍ୟ କଢାଇନ “ଅପାଦାନେ ପଞ୍ଚମୀ ।” ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥେ ଅନେକ  
ବୌଦ୍ଧତୀର୍ଥସ୍ଥାନେର ଉଦାହରଣ ପ୍ରଦତ୍ତ ହଇଯାଇଛେ, ସଥା—  
ଶ୍ରୀବନ୍ଦୀ, ପାଟନୀ, ବାରାଣସୀ ଇତ୍ୟାଦି ।

କେହ କେହ ଅନୁମାନ କରେନ କଢାଇନ ବ୍ୟାକରଣେର ବ୍ୟକ୍ତି  
ପ୍ରସଂସନ ରଚନା କରିଯାଇଲେନ ବିଭୁ ଭାବୀ ଅଧ୍ୟାତ୍ମିକ  
ସଥା—

କଢାଇନକୁତୋ ଘୋଗୋ, ବୁଦ୍ଧି ଚ ମଞ୍ଜ୍ଯ ନନ୍ଦିମେ ।

ପାରୋଗୋ ବ୍ରକ୍ଷଦତ୍ତେନ, ଶ୍ରାମୋ ବିମଲବୁଦ୍ଧିନା ॥

ଅର୍ଥାତ୍ ମୂଳ କଢାଇନକୁତ, ବୁଦ୍ଧି, ମଞ୍ଜ୍ଯନନ୍ଦିର, ଉଦାହରଣ  
ବ୍ରକ୍ଷଦତ୍ତେର, ଓ ନ୍ୟାସ ବିମଲ ବୁଦ୍ଧିକୁତ ।

ଝପମିକି ଏହି ବ୍ୟାକରଣେର ଅନ୍ତିମ ଟିକାକାର ।

ବାଲାବତାର—ଏଥାନି ମଚରାଚର ପ୍ରଚଲିତ ପାଲିବ୍ୟାକ-  
ରଣ । ଇହା କଢାଇନେର ବ୍ୟାକରଣେର ସଂକଷିପ୍ତମାର  
ଏବଂ ଏପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମିହିଲେ ଏତଦେଶୀୟ ଲଘୁକୌମୁଦୀର ଶ୍ରାଵ  
ଆଦରଣୀୟ । ବାଲାବତାର କଢାଇନେର ବ୍ୟାକରଣ ହିତେ

বিভিন্ন নিয়মানুসারে সঙ্কলিত। ইহার প্রথম অধ্যায়ে  
সঙ্কি, দ্বিতীয় অধ্যায়ে নাম, তৃতীয় অধ্যায়ে সমাস,  
চতুর্থ অধ্যায়ে তক্ষিত, পঞ্চম অধ্যায়ে আশ্যাত, ষষ্ঠ  
অধ্যায়ে হৃত, ও উন্দিদ্বিত্ত এবং সপ্তম অধ্যায়ে কারক  
ও বিভক্তিভেদ নির্ণীত আছে। গ্রন্থারস্তে একটি গাথা  
আছে, যথ—

বুদ্ধনতি দভিবন্ধিত বুদ্ধম্ ত্রুজবিলোচনন্  
বালাবতারণ ভাবিবন্ম বালানান্ম বুদ্ধি বুদ্ধিয়।

অর্থাৎ অশুটিত পদ্মের ঘায় আনন্দবর্কক বুদ্ধ-  
দেবকে তিনটি প্রণাম করিয়া শুকুমারমতি বালকের  
জ্ঞানোন্নতি ও বুদ্ধিবুদ্ধির নিমিত্ত বালাবতার রচনায়  
প্রযুক্ত হইলাম।\*

দেবরক্ষিত নামক সিংহলীয় বৌক পুরোহিত ইহার  
মূল মুদ্রিত করিয়াছেন।

রূপসিকি।—এখানিও কচ্ছায়নের পালিবাকরণের  
নারমংগ্রহ; কিন্ত বালাবতারের ঘায় প্রাঞ্জল ও  
শিক্ষেপযোগী নহে। যে সময় মহারাষ্ট্র প্রদেশে  
বৌকধর্ম প্রচারিত হইয়াছিল, সেই সময় এই ব্যাকরণ

\* পালি ও গাথাসমূহ, এই প্রস্তাবে অক্ষরার্থ অনুবাদ করি নাই,  
কেবল মর্মানুবাদ করিয়াছি মাত্র।

রচিত হয়। গ্রন্থকার কচ্ছায়নের একজন আচীন সঙ্কলনকর্তা, তিনি মূলগ্রন্থের বানান আদি হইতে বিস্তর উপকরণ প্রাপ্ত করিয়াছেন। যথা—

কচ্ছায়ন্ন চ চরিয়ন্ন নমিত্ব  
নিশ্চোয় কচ্ছায়ন বানান দিন্।  
বালাপবোধাখ মুজন করিশন  
ব্যাখ্যান স্মৃথানন্দন পদরূপসিদ্ধি ॥

অর্থাৎ “আচার্য কচ্ছায়নকে প্রণাম করিয়া তাহার কৃত বানান আদি পর্যালোচনা করতঃ বালকগণের জ্ঞানোন্নতির নিষিদ্ধ করেক কাণ্ডে বিভাগ করিয়া এই পদরূপসিদ্ধি রচনা করিলাম।”

গ্রন্থকার আপনার এইরূপ পরিচয় দিয়াছেন। যথা—  
“বিখ্যাত আনন্দ থেরাত্ত্বয় বরশুকনাম তম পাণি  
ধজানন ।

শিষ্যে দিপাঙ্করাখ্য দমিল বসুমতি দিপালধ্যাপ্প  
কাশ ।

বালাদিচ্ছদি বাসদিত্য মধিবসান নসনান ঘোতিও  
সোরম্ব বুদ্ধ পিরভোবতি ইমামুজুকান রূপ সিদ্ধিন  
অকাশী ।”

অর্থাৎ এই নির্দোষ রূপসিদ্ধিগ্রন্থ বিখ্যাত আনন্দ

দামিল দেশেৱ ( চোল ) দীপন্ধৰণ এবং “ বুদ্ধপ্রিয় ”  
 ( বুদ্ধপ্ৰিয় ) খ্যাত দীপাক্ষিৱ রচনা কৱেন। তিনি  
 বালাচিন্দ ও চৃড়ামাণিক্য নামক মঠদৱেৱ পুরোহিত  
 ছিলেন এবং তাহাৱ দ্বাৱা বৌদ্ধধৰ্ম উজ্জ্বল প্ৰভা ধাৰণ  
 কৱিয়াছিল।

সিংহলদেশীয় প্ৰবাদ অভুমারে গ্ৰহকাৰ সিংহল-  
 দীপবাসী ছিলেন।

মহাবৎশে উল্লেখ আছে, মহাৱাজ পৱাক্রমবাহু  
 চোল দেশীৱ ( তাঞ্জোৱ ) একজন স্থবিৱেৱ নিকট হইতে  
 দীক্ষিত হইয়াছিলেন। ইহাতে বোধ হয়, উক্ত নৃপতিৰ  
 সময় হইতে তাঞ্জোৱ দেশীৱ জ্ঞানী ও নানাশাস্ত্ৰদশীী  
 বৌদ্ধগণ সিংহলদীপে উপনিবেশ কৱিয়াছিলেন। রূপ-  
 সিদ্ধি গ্ৰহকাৱেৱ মুখবন্ধ শ্ৰোকাভুমারে তাহাকে চোল-  
 দেশবাসী বোধ হইতেছে।

মৌগ্গল্যায়ণ ব্যাকৰণ।—এখানি বিখ্যাত বৌদ্ধ গুৰু  
 মৌকাল্যায়ণপ্ৰণীত। “ বিনয়াথসমুচ্চয় ” “ পঞ্চীকাপ-  
 দীপ ” গ্ৰন্থে এবং বিখ্যাত আচার্য মেধাক্ষৰেৱ গ্ৰন্থে  
 এই গ্ৰন্থকাৱেৱ বিশেষৱৰ্ণনপে গুণ কীৰ্তিত হইয়াছে।  
 মৌগ্গল্যায়ণ ১১৫৩ হইতে ১১৮৬ খঃ অন্ধ মধ্যে  
 পৱাক্রমবাহুৰ রাজ্যকালে অভুৱাধাপুৱেৱ খুপাৱাম

ଓ ସଦାନୀତି ହିତେ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ବୀତିତେ ରଚିତ ।

ସମୁଦ୍ରାୟ ବ୍ୟାକରଣ ସତ୍ତ ତାଗେ ବିଭିନ୍ନ । ସଥା—

ଅର୍ଥମ ସଙ୍କି, ଦ୍ଵିତୀୟ ସି-ଆଦି, ତୃତୀୟ ସମାସ, ଚତୁର୍ଥ ନାଦି, ପଞ୍ଚମ ଧାଦି, ଏବଂ ସତ୍ତ ତାଦି । ଗ୍ରେହର ପ୍ରାରମ୍ଭ ବାକ୍ୟ । ସଥା—

ସିଙ୍କ ସିଙ୍କ ଗ୍ରଣମ ସାତୁ ନମାମିତ୍ର ତଥାଗତମ୍ ।

ସଥମ୍ ସଜ୍ଜମ ଭାସିଷନ୍ ମଗଧନଶଦ ଲକ୍ଷଣମ୍ ॥

ଅର୍ଥାତ୍ ଅର୍ଥମେ ବିନୀତଭାବେ ବୁଦ୍ଧ, ଧର୍ମ, ଏବଂ ସଜ୍ଜକେ ବନ୍ଦନା କରିଯା ଆମି ମାଗଧୀ ଭାସାର ବ୍ୟାକରଣ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିତେଛି ।

ଗ୍ରେହର ସମାପ୍ତିଶୋକ ସଥା—

ତତ୍ତ୍ଵ ଭୂତି ସମାସେନ ବିପୁଳାତ୍ମ ପକାଶିନୀ ।

ରଚିତ ପୁନ ତେବେ ସମାତ୍ର ଘୋତ କାରିନ ॥

ଏହି କରେକଥାନି ସଚରାଚର ପ୍ରଚଲିତ ବ୍ୟାକରଣ ଭିନ୍ନ ପାଲିଭାସାର ଦୀପାନି, କଚ୍ଚାଯନଭେଦ ଟିକା, ମହାଶଦ୍ଧନୀତି, ପ୍ରାୟୋଗମିନ୍ଦି, ଗରଲଦେନୀମୟ, ପଞ୍ଚିକାପଦାପି, ଅକ୍ଷତ ପଦ ପ୍ରଭୃତି ବ୍ୟାକରଣ ଆଛେ ।

ବୁତୋଦର ।—ଏଥାନି ପ୍ରମିଳି ପାଲିଚନ୍ଦ୍ରାଗ୍ରହ । ଈହା ଗଢ଼େ ଓ ପଢ଼େ ରଚିତ । ଏବଂ ପିନ୍ଦଲ, ବୃତ୍ତରତ୍ନାକର ପ୍ରଭୃତି ଆମାନିକ ସଂକ୍ଷତ ଛନ୍ଦୋଗ୍ରେହର ଆଦଶେ ଲିଖିତ । ଗ୍ରେହକାର ପ୍ରାରମ୍ଭ ଶୋକେ ଲିଖିଯାଇଛନ୍—

“ নমাঞ্চুজন়; শান্তন তমশান্তন ভেদিবো  
 ধন্দুজ্জালন্ত কচিন মুনিদ্বোদাতরচিবো ।  
 পিঙ্গলাচার্য দিহিষ্ঠন্দানম দিতমপুরা  
 সুন্দ মাগধী কানন তন ন সাধতি বথিষ্ঠিংতমৃ ॥  
 ততো মগধ ভাষের সতাবন্ন বিভেদনন  
 লক্ষ লক্ষণ সম্মুত্তন পশ্চান্ত পদাকমম্ ।  
 ইদম বুত্তোদয়ন নামা লোকীয় ছন্দ নিশ্চিয়তন্  
 অব ভিশ্মহন দানি তেশম সুখ বিরুদ্ধিয় ॥”

অর্থাৎ “ মুনীন্দ্রকে নমস্কার, যিনি চন্দ্রের ঘাস  
 কিরণে ধর্মের উজ্জ্বলতা বৃদ্ধি করেন, এবং যিনি  
 মানবজ্ঞাতির মনের তিমির নাশ করেন। পিঙ্গলা-  
 চার্য প্রভৃতি পুরুষ পশ্চিতগণের রচিত ছন্দোগ্রন্থ  
 প্রার্য বিশুন্দ মাগধী ভাষা উত্তমরূপ শিক্ষা করা  
 যায় না, এজন্য অতি সুগম মাগধী ভাষায় এই  
 বুত্তোদয় রচনায় প্রযুক্ত হইলাম। ইহাতে উত্তমরূপ  
 মাত্রা ও বর্ণের অভেদ দেখাইয়া প্রচলিত ছন্দঃসমূহের  
 রচনার রীতি উদাহরণসহকারে প্রদর্শিত হইল। ”  
 এই গ্রন্থ ছয় অংশে বিভক্ত। গ্রন্থকারের নাম সঙ্গ-  
 রক্ষিত।

ধাতুমঞ্জুষা ।—এখানি শিলাবৎশ নামক বৈক স্থবির-  
 কৃত। পালিভাষার ধাতুপাঠ। ইহা কচ্ছায়নের ব্যাকরণ-

সম্ভত গ্রন্থ, এজন্য ইহার অপর নাম কচ্ছায়ন-ধাতু-মঞ্চুষ। গ্রন্থের প্রারম্ভ-শ্লোক যথা—

নিকতি নিকর পার পারাবারন্তগান্ত মুনিন्

বদ্ধিত ধাতুমঞ্চুষান্ত ক্রমি পবচনান্ত ঘৃণান

সুগত গম মধম তন তন ব্যাকরণানিচ।” ইত্যাদি।

অর্থাৎ শব্দ সমূজ্জ্বল পার হইয়াছেন, এতাদৃশ বুদ্ধ-দেবকে বদ্ধনা করিয়া সন্দর্ভের মার্গস্থরূপ এই ধাতু-মঞ্চুষা রচনা করিলাম। বৌদ্ধধর্ম, বিবিধ ব্যাকরণ উত্তম-রূপ আলোচনা করিয়া এই ধাতু পাঠ সঙ্কলন করিলাম।”

গ্রন্থকার এইরূপ আপনার পরিচয় দিয়াছেন যথা—

“ রচিতা ধাতুমঞ্চুষা শিলাবংশেন ধীমত্য

সধম্য পঞ্জেকহ রাজহংস

অসিথ ধামাং থিটি শিলাবংশ

যক্ষাদিলে নাম্য নিবাসবাসী

যতীখ্রে সো জমিদান্ত আকাশী—”

অর্থাৎ এই ধাতুমঞ্চুষা প্রথম পাঠার্থিগণের শিক্ষার জন্য পঞ্জিতবর শিলাবংশ কর্তৃক রচিত। এই শিলাবংশ এক জন বক্ষ্যাদিলেন মন্দিরের পুরোহিত ও তথায় অবস্থিতি করেন; তাহার বাসনা বৌদ্ধধর্ম বহুকাল প্রচলিত থাকিয়া রাজহংসের স্থান ধর্মগ্রন্থরূপ পদ্ধতিমে বিরাজ করুক।

ধাতুমঞ্জুষা।—ডন এনডিশ সিলভিয়া বাতুবান্ত দেব নামক খন্টধর্মাবলম্বী পণ্ডিত ইহা সিংহল ও ইংরাজি-ভাষার অন্বয়দসহ প্রকাশ করিয়াছেন।

অভিধানপদীপি।—এখানি সংকৃত অমরকোষের গ্রাম প্রসিদ্ধ পালি অভিধান। ইহা অমরকোষের অণালীতে আঢ়োপান্ত রচিত।

গ্রন্থের মন্তব্যচরণ যথা—

“ তথাগতো কৰণাকরো করো।  
প্যারতো মোসঙ্গ সুখাপ পদান্পদান্।  
অক পঘাথান কলিসম্ভাব  
নমামি তান্ত কেবল দ্রঃখ করণু করণু ”

অর্থাৎ আমি দয়ার মিন্তু তথাগতকে বন্দন্য করি, যিনি নির্বাণ আপনার আয়ত্তাধীন বিবেচনা করিয়াও অন্তের সুখবর্দ্ধন নিমিত্ত স্বয়ং পুনঃ পুনঃ জন্মগ্রহণের অপার কষ্ট স্বীকার করিয়াছিলেন। এন্ত রচনার উদ্দেশ্য বৃত্তান্ত যথা—

“ সগ্রগ কাণ্ডেচ ভুকাণ্ডে।  
তথ্য সামান্য কাণ্ডকান্ড  
কাণ্ডাটতান বিত এস  
অভিধান পদীপিকা।  
তিদীব মাহিয়ান ভুজগ বশাধি

ସକଳାଂଶ୍ଚ ସମାଭାଯ ଦିପା ନିଯାନ  
ଇହ କୁଶଲ ମତୀମ ସନାରୋ  
ପାତୁ ହୋତି ମହା ମୁନିନ ବଚନ ।”

ଅର୍ଥାତ୍ ଏହି ଅଭିଧାନପଦୀପିକା ତ୍ରିକାଣ୍ଡେ ବିଭକ୍ତ । ସଥା ସ୍ଵର୍ଗ, ପୃଥିବୀ ଓ ସାମାଜିକ କାଣ୍ଡ । ଇହାତେ ସ୍ଵର୍ଗ, ପୃଥିବୀ ଏବଂ ମାନ୍ଦେଶେର ସକଳ ବିଷୟେର ଉଲ୍ଲେଖ ଆଛେ । ବୁଦ୍ଧି-ମାନ୍ ବ୍ୟକ୍ତି ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥ ଅଧ୍ୟାଯନ କରିଲେ ମହାମୁନିର ସକଳ ବ୍ୟାକ ଅବଗତ ହିଁବେନ । ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥ ଲଙ୍ଘାଧିପତି ପରାକ୍ରମ-ବାହୁର ରାଜ୍ୟକାଳେ ମୋଗ୍ନଗନ୍ୟାଯଗ କର୍ତ୍ତ୍ରକ ରଚିତ । ପରା-କ୍ରମବାହୁ ୧୧୫୩ ଖ୍ରୀ ଅବେ ରାଜ୍ୟାରଣ୍ଣ କରେନ । ଉପରେର ଲିଖିତ ପ୍ରବନ୍ଧକୁ ପାଲିଭାଷା ସମ୍ବନ୍ଧୀୟ ବ୍ୟାକରଣ, ଧାତୁପାଠ, ଛନ୍ଦୋଗ୍ରନ୍ଥ, ଏବଂ ଅଭିଧାନର ସଂକଷିପ୍ତ ବିବରଣ ସମ୍ବଲିତ ହିଁଲ, ଏକଣେ ପାଲିଭାଷାର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ସାହିତ୍ୟ ଗ୍ରନ୍ଥର ବିବରଣ ନିଷେ ସଂକ୍ଷେପେ ସାରୋଚ୍ଛବ୍ଦ ହିଁତେହେ । ଆମରା ପାଲିଭାଷାର ଶୁଣଗିତ ନହିଁ, ଏଜନ୍ତ୍ୟ ଶୁବିଜ୍ଞ ପାଠକ ମହୋଦୟଗଣ ଏହି ପ୍ରକାଶର ଅମର୍ଯ୍ୟାନ୍ତିର ବା ବର୍ଣ୍ଣନାରେ ବା ଅମ୍ବବାଦସଂପତ୍ତିତ ଦୋଷ ମାର୍ଜନ କରିବେନ ।

ମହାବଂଶ ।—ଇତିପୁରୈ ସଂକ୍ଷିତଭାଷାଯ ମୃପତି ବା କେବଳ ମହାଭାରାତ ଜୀବନୀ କିମ୍ବା କୋନ ଦେଶେର ଇତିହାସ ସଙ୍କଳ-ନେର ପଢ଼ନ୍ତି ଛିଲ ନା । କେବଳ ପୁରାଣ ଓ ମୁହଁୟ କଥାର ଘାୟା ଅଲୀକ ଗମ୍ପପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ଗ୍ରନ୍ଥେ ଆମାଦିଗେର ଯାହା କିଛୁ

পুরাবৃত্ত সংকলিত হইয়াছে, তাহা হইতে অগুমাত্র সত্তা আবিক্ষার করা দূরপরাহত। আমাদিগের সংস্কৃতে প্রকৃত পুরাবৃত্তমধ্যে কেবল একমাত্র রাজতরঙ্গিণী প্রামাণিক গ্রন্থ, কিন্তু তাহা ও আধুনিক। রাজতরঙ্গিণী ১১৪০ খঃ অন্দে সংকলিত হইয়াছিল। কিন্তু পালি-ভাষায় রচিত সিংহলদেশীয় বৌদ্ধ-ইতিহাস-গ্রন্থনিচয় তাহা অপেক্ষা অতি প্রাচীন দৃষ্ট হইয়া থাকে। সিংহল-দেশীয় পালি-বৌদ্ধ-ইতিহাসসমূহ প্রকৃত পুরাবৃত্তের প্রণালীতে সংকলিত, তাহা হইতে আমরা সিংহল দ্বীপের অনেক বৌদ্ধ-ধর্মসংক্রান্ত প্রাচীন বিবরণ জানিতে পারিতেছি। পালি-বৌদ্ধ-গ্রন্থিসিক গ্রন্থের মধ্যে মহাবৎশ অতি প্রসিদ্ধ এবং প্রাচীন। মহাবৎশ নামে পালিভাষার দুইখানি পুরাবৃত্ত প্রচলিত, কিন্তু দুইখানি গ্রন্থের বিবরণে পরম্পর অনৈক্য নাই। ইহার মধ্যে প্রাচীন গ্রন্থখানি অনুরাধাপুরের উত্তর বিহারের কোন শ্ববিরকর্তৃক রচিত, কিন্তু কোন্ সময়ে কাহার দ্বারা ইহা সংকলিত হইয়াছে তাহার কোন বিবরণ অবগত হইতে পারা যায় না। সিংহলেশ্বর ধাতুমেন এই গ্রন্থের পাঠ শ্রবণ করিতেন; তিনি ৪৫৯-৪৭৭ খ্রীঃ অন্দের মধ্যে রাজ্য করিয়াছিলেন। ইহাতে স্পষ্ট প্রতীয়মান হইতেছে যে, প্রাচীন মহাবৎশ গ্রন্থখানি

ଇହାର ପୂର୍ବେର ରଚିତ । ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥେ ମହାସେନେର ଯୁଦ୍ଧ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ (୩୦୨ ଖୀଃ ଅନ୍ଦ) ବର୍ଣ୍ଣିତ ହିଁଯାଛେ । ଦ୍ଵିତୀୟ ଗ୍ରୂଥାନି ପ୍ରଥମ ଗ୍ରୁ ହିଁତେ ଉତ୍କଳ ଏବଂ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ । ଇହାତେ ଓ ମହାସେନେର ଯୁଦ୍ଧ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଇତିହାସ ସଙ୍କଳିତ ହିଁଯାଛେ । ଏହି ଗ୍ରୁ ମହାନାମକୃତ । ଗ୍ରୁମଧ୍ୟେ ୫୪୩ ଖୀଃ ପୂଃ ହିଁତେ ସିଂହଲ ଦ୍ୱୀପେର ପ୍ରାଚୀନ ଇତିହାସ ଲିଖିତ ହିଁଯାଛେ । ମହାବଂଶ ଏକ ଅକାର ବୌଦ୍ଧଦିଗେର ପୁରାଣ ବଲିଲେ ଓ ହୟ, ଏଜନ୍ତ ତାହାତେ ଆମାଦିଗେର ପୁରାଣେର ନ୍ୟାୟ ଅନେକ ଅଲୋକିକ ବିବରଣ ଆଛେ । କିନ୍ତୁ ତାହା ହିଲେ ଓ ଇହାତେ ଐତିହାସିକ ବିବରଣସମୁହ ସ୍ଵପ୍ରଣାଲୀ ସହକାରେ ବିବିଧ ପ୍ରାଚୀନ ସିଂହଲଦେଶୀୟ ଗ୍ରୁ ହିଁତେ ସଙ୍କଳିତ ହିଁଯାଛେ । ଆମାଦିଗେର ସଂକ୍ଷତ ପୁରାଣେର ଘାୟ ଏ ଗ୍ରୁଥାନି କେବଳ “କାହିନୀ” ବହେ । ମହାବଂଶେ ଐତିହାସିକ ସତ୍ୟର ଅପଲାପ କରା ହୟ ନାହିଁ । ମହାନାମକୃତ ମହାବଂଶ ୪୫୯ ହିଁତେ ୪୭୭ ଖୁଃ ଅନ୍ଦେର ମଧ୍ୟେ ସଙ୍କଳିତ । ଇହା ଏକ ଶତ ଅଧ୍ୟାୟେ ବିଭକ୍ତ ଏବଂ ଆତ୍ମୋପାନ୍ତ ପାଲି କବିତାର ଅର୍ଥିତ । ଗ୍ରୁକାର ଇହା ଟିକାମହ ରଚନା କରିଯାଛେ ।

ମହାବଂଶେର ଆର ଏକ ଅଂଶ ଆଛେ, ତାହାର ନାମ ସ୍ଵଲ୍ପବଂଶ । ଏହି ଅଂଶେ ପରାକ୍ରମବାହୁର (୧୧୬୬ ଖୁଃ ଅନ୍ଦ) ରାଜ୍ୟଶାସନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କୀର୍ତ୍ତି ହିଁଯାଛେ । ଏହି ଗ୍ରୁ କୀର୍ତ୍ତି ଶ୍ରୀମହାରାଜେର ଅନୁଞ୍ଜାନ୍ତ୍ରମାରେ ଓ ତିବତ୍ସର ଦ୍ୱାରା ରଚିତ ।

.জর্জ টেরনার মহোদয় দ্বারা মহাবৎশ অভ্যন্তর সহ  
৩৭ অধ্যায় মুদ্রিত ও প্রচারিত হইয়াছে।

দ্বীপবৎশ।—মহাবৎশের আয় এখানিও সিংহলদেশীয়  
প্রমিন্দ পালি-ইতিহাস। মেং টেরনার সাহেব অভ্যন্তর  
করেন, এই গ্রন্থ উক্ত বিছারের বৌদ্ধ স্থবিরগণের  
মহাবৎশ গ্রন্থ। দ্বীপবৎশ সুপ্রণালী অভ্যন্তরে রচিত  
নহে, এজন্য কেহ কেহ অভ্যন্তর করেন, এই গ্রন্থ এক  
সময়ে এক ব্যক্তির দ্বারা রচিত হয় নাই। এই গ্রন্থে  
বৌদ্ধ ধর্মের ঐতিহাসিক বিবরণ বিস্তারিতরূপে লিখিত  
হইয়াছে।

পালিভাষা অনেক উৎকৃষ্ট উৎকৃষ্ট গ্রন্থ আছে,  
তাহার মধ্যে অতাঙ্গলুবৎশ, দাতাবৎশ, ব্রহ্মজালস্তুত,  
জাতক (পঞ্চ) স্কুন্দক পাঠ, স্তুত নিপাত, মহা পরি-  
নির্কাণ স্তুত, ধর্ম্মপদ প্রভৃতি অতিপ্রমিন্দ এবং সিংহল  
দেশে প্রচলিত।

পালিভাষা এক্ষণে সিংহল দ্বীপে ও ব্রহ্মদেশে  
প্রচলিত আছে। এই ভাষার অনেক গ্রন্থ চাইল্ডার্শ,  
ফন্ডুল, ক্লফ ও কুমার স্বামীর ঘন্টে মুদ্রিত হইয়াছে।





---

# বেদ।

The Vedic Literature will always remain the most attractive object of study in relation to India.—*Dr. Burnell's Elements of South Indian Paleography.*

---



# বেদ।



বেদ হিন্দুদিগের মূল ধর্মগ্রন্থ এবং ইহা হইতেই  
অন্যান্য শাস্ত্র সম্প্রস্তুত হইয়াছে। বেদে আর্যজাতির  
অটল বিশ্বাস। আগামিদিগের ঐহিক পারত্রিক সকল  
কার্যালৈ বেদমূলক। বেদ অমান্য করিলে হিন্দুধর্মের  
জীবন নাশ করা হয়, স্থূলভাবে সমাতন হিন্দুধর্মাবলম্বি-  
গণের বেদ অমান্য করিবার অধিকার নাই। কি জেন্দ  
আবেস্ত্বা, কি বাইবল, কি কোরান, পৃথিবীর সকল  
প্রকার ধর্মগ্রন্থ মধ্যে বেদ প্রাচীন এবং শুল্ক ভূমগুলের  
একমাত্র প্রাচীন গ্রন্থ বলিয়া বিদেশীয় পণ্ডিতগণ ইহার  
বাহার পর নাই আদর করিয়া থাকেন।

বিদ্য ধাতু হইতে বেদ শব্দ, এজন্য ইহার প্রাকৃতিক  
অর্থ এই যে, জ্ঞানলাভ অথবা শ্রোয়োলাভ হয় যদ্বারা  
তাহারই নাম বেদ। বেদের অপর নাম ত্রয়ী অর্থাৎ  
তিন বেদ—ঋক্ত, যজুৰ, সাম। খণ্ডে এই তিন বেদের

“ଅହେ ବୁଦ୍ଧି ମନ୍ତ୍ରଂମେ ଗୋପାରୀ ସ ମୁଷୟସ୍ତ୍ରଗୌଣୀ-  
ବେଦା ବିଦୁଃ ଖଚୋ ସଜୁଂବି ସାମାନି ॥”

ଭଗବାନ୍ ଦର୍ଶ କହେନ— .

“ଅଗ୍ନିବାଯୁରବିଭାସ୍ତ ତ୍ରୟଃ ତ୍ରକ୍ଷ ସନାତନଃ ।  
ଛଦୋହ ସଜ୍ଜନିକ୍ଷାର୍ଥ-ହୃଗ୍ୟଜୁଃ ସାମଲକ୍ଷଣଃ ॥”

ଅର୍ଥାତ୍—“ତିନି (ଈଶ୍ଵର) ସଜ୍ଜକାର୍ଯ୍ୟ ସିନିର ନିମିତ୍ତ  
ଅଗ୍ନିହିତେ ସନାତନ ଋକୁବେଦ, ବାଯୁହିତେ ସଜୁର୍ବେଦ, ଏବଂ  
ସୂର୍ଯ୍ୟହିତେ ସାମବେଦ ଉତ୍ସ୍ଫୁଲ୍ଳ କରିଲେନ ।\*

ଉପନିଷଦେର ସମର ଚାରି ବେଦ ପ୍ରଚଲିତ ଛିଲ । ସଥା—

“ତମୋତ୍ସ ମହତୋଭୂତସ୍ତ ନିଶ୍ଚମିତ ମେତ୍ଦ୍ୟଦୃଘେଦୋ  
ସଜୁର୍ବେଦଃ ସାମବେଦୋ ଅଥର୍ଵାଦ୍ଵିରମ” ଇତ୍ୟାଦି—

ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରକ୍ରିୟାବିତ ପରମାତ୍ମା ହିତେ, ନିଶ୍ଚାସ ଯେମନ  
ପୁକୁବେର ଅଧିତ୍ୱ ବ୍ୟାତୀତ ବହିର୍ଗତ ହୟ, ମେଇଙ୍କପ ଋକ୍, ସଜୁ,  
ସାମ ଓ ଅଥର୍ଵାଦ୍ଵିରମ ଅଭୂତି ଶାନ୍ତି ଓ ନିର୍ଗତ ହଇଯାଛେ ।

ପୋରାଣିକ କାଳେ ଋକ୍, ସଜୁ, ସାମ, ଅଥର୍ଵ, ଏହି ଚାରି  
ବେଦଇ ପ୍ରଚଲିତ ଛିଲ, ଏଜନ୍ତ ମହାଭାରତ, ବିଷ୍ଣୁପୁରାଣ,  
ମାର୍କଣ୍ଡେୟ ପୁରାଣ, ଭାଗବତ, ହରିବଂଶ ଅଭୂତି ଗ୍ରନ୍ଥେ ଏହି  
ଚାରି ବେଦେର ଉଲ୍ଲେଖ ଦେଖିତେ ପାଇଯା ଯାଇ । ବେଦମୟୁହ  
ମନ୍ତ୍ର ଓ ବ୍ରାହ୍ମଣାତ୍ମକ । ମନ୍ତ୍ରଶଳି ସଂହିତା ବନ୍ଦ ହଇଯା ଆଛେ,

\* ପଣ୍ଡିତ ଭରତଚନ୍ଦ୍ର ଶିରୋଣି କର୍ତ୍ତକ ଅଭୁବାଦିତ । ମନୁମଂ ହିତ  
୧୨ ପୃଷ୍ଠା ।

অবশিষ্ট ব্রাহ্মণ। মন্ত্রভাগ পঞ্চে ও ব্রাহ্মণভাগ গঢ়ে রচিত। ব্রাহ্মণ শব্দের অর্থ বেদের ব্যাখ্যা। যথা—পাণিনির মতে “ব্রহ্মণে বেদস্ত্য ব্যাখ্যানম্” এইরূপ বাক্যে “ব্রাহ্মণ” শব্দ নিষ্পত্তি হওয়ার স্পষ্টতই প্রতীয়মান হইতেছে, অগ্রে মন্ত্রভাগ ও তৎপরে ব্রাহ্মণভাগ রচিত হইয়াছিল, কেন না ব্যাখ্যা পরেই হওয়া থাকে।

বেদবাক্য সকল তিন শ্রেণীভুক্ত। লোকিক বাক্য সকল যেরূপ পঞ্চ, গৃহ্ণ, গৌত এই তিন প্রকার ভিন্ন চারি প্রকার নাই, বেদেও সেইরূপ পঞ্চ গৃহ্ণ গৌত এই তিন শ্রেণীর রচনা আছে। পঞ্চগুলি ঋক, গৃহ্ণভাগ যজুঃ ও গৌতভাগ সাম। যথা—জৈমিনিস্ত্র “তেষাম্বগ্য-ত্বার্থবশেন পাদব্যবস্থা” “গৌতিষ্ঠ সামাখ্যা” “শেষে যজুঃ শব্দঃ।”

যজুর আর একটি নাম নিগদ অর্থাৎ গৃহ্ণ। অথর্ব বেদের স্বতন্ত্র কোন লক্ষণ নাই, অপর তিন বেদের কোন কোন অংশ লইয়া অথর্ব নামক ঋষি ইহা অচার করেন। এই বেদ বাগ-বজ্জ্বের উপকারী নহে, ইহা সাংসারিক ব্যবস্থার উপকারী।

জৈমিনি বেদকে পৌর্ণিষেন্ন অর্থাৎ পুরুষনির্মিত বলেন না, ঈশ্঵রনির্মিতও নহে। তাহার মতে বেদের নির্মাতা কেহ নাই। শব্দ, অর্থ ও তহুভয়ের সম্বন্ধ  
ঠ

(বোধ্য বোধক ভাব) নিত্য। মনুষ্যের কঠো যে শব্দ হয় তাহা ধনিমাত্র, তাহার নিত্যতা নাই। ধনি সকল অনিত্য। আমরা বাস্তবিক শব্দের রূপবিশেষ আবির্ভাব করিবার জন্য ধনিমাত্র করিয়া থাকি। এই ধনি দেশ, কাল, পাত্র ও প্রযত্নতে মনুষ্যের বাক্যবন্ধের তারতম্যহেতু শব্দপ্রকাশক সঙ্গেতধনিখণ্ডলি ভিন্ন ভিন্ন অকার হইয়া যায়। আমি বলিলাম লবণ, একজন বলিল লুগ, আর একজন ধনি করিল ডুবণ—লক্ষ্য সকলেরই এক। একজন বলিল “মাতৃ,” একজন বলিল “মা,” আর একজন বলিল “মাতারি,” অপরে বলিল “মাদারু,” ইহাতে সকলেরই মেই জননীবোধক শব্দ প্রকাশ করিবার প্রয়াস পাইল। এই মর্মে জৈমিনি মীমাংসার অম্বাগপাদে কহিয়াছেন,—

“ উৎপত্তিকস্তু শব্দস্থার্থেন সম্বন্ধস্তুষ্ট জ্ঞানমুপ-  
দেশোহ্ব্যতিরেকশার্থেহৃপলক্ষে তৎপ্রমাণণং বাদ-  
রায়ণস্যানপেক্ষত্বাং” ( ১ম পাদ, ৫ম স্তুত )

এই স্তুত হইতে ইহার অনন্তর একত্রিশ স্তুত পর্যন্ত সমুদায় স্তুতে শব্দ-সম্বন্ধের বিচার করিয়াছেন। অপিচ, উক্ত অকার শব্দের রূপ প্রকাশ করিবার জন্য লোকে মানবিধ সঙ্গে কম্পনা করায় লোকিক শব্দ অনেক বাহুল্য হইয়া উঠিয়াছে। এই লোককৃত সাঙ্গেতিক

শব্দের প্রামাণ্য নাই। লৌকিক শব্দই পৌরুষের, কেন না পুরুষে ইহার সঙ্গেত করিয়াছে। বৈদিক শব্দ কাহারও সঙ্গেত দ্বারা স্থাপিত হয় নাই, কেন না উহার সঙ্গেতকর্তা কেহ দৃষ্ট হয় না, অনুমিতও হয় না। “বেদাং ক্ষেকে সন্নিকর্ষং পুরুষাখ্যা” (২৭ স্থৎ) “অনিতা দর্শনাচ্চ” (২৮ স্থৎ) “সারস্বতং স্মৃতং” (অর্থাৎ সরস্বতী-প্রণীত) “কঠশাখা”—কঠনামক ঋষি-প্রণীত শাখা, এই-রূপ পৈপুপলাদক, মেহল, মৌকাল প্রভৃতি বেদ-তাগের বক্তব্য বিবেচনা করিয়া এবং “ববরঃ প্রাবাহণি রকাময়ত,” “গৈদ্যালকি রকাময়ত,” এই সকল ব্যক্তিষ্ঠিত আধ্যায়িকা দেখিয়া ও ব্যক্তিবিশেষের বিশ্বাসের প্রতি লক্ষ্য করিয়া উক্ত স্মৃতদ্বারা বেদ পুরুষনির্মিত এবং বেদের বিষয়বিশেষও অনিত্য অর্থাৎ যৎকিঞ্চিত কাঙ্গ ছিল, এখন নাই, এইরূপ পূর্বপক্ষ করিয়া পরিশেষে “উক্তস্ত শব্দপূর্বত্তং” (২৯) “আধ্যাপ্রবচনাং” (৩০) ইতাদি স্থিতে জৈমিনী তাদৃশ বিশ্বাসের ব্যাঘাত জন্মাইয়া দিয়াছেন। এই বিচারের সংক্ষেপ মৰ্ম এই যে, কাঠক প্রভৃতি আধ্যান কেবল কঠাদি ঋষিগণ উহু প্রথমে বা প্রাধান্যক্রমে অঁচুষ্ঠান করিয়াছিলেন বলিয়া ঐরূপ সমাধ্যান হইয়াছে।

সাংখ্যকার কপিল “ন ত্রিভিরপৌরুষেরত্বাদ্বেদস্ত

ତଦର୍ଥ୍ୟାତୀନ୍ଦ୍ରିୟଭାଗ” (୫ ଅଃ ୪୧ ସ୍ଥ) ଏହି ସ୍ମତେ ଆରଣ୍ୟ କରିଯା “ନ ପୌରୁଷେଯଭ୍ରଂ୍ଝ ତଙ୍କର୍ତ୍ତୁଃ ପୁରୁଷ୍ୟ ସନ୍ତବାହ” (୫ ଅଃ ୪୬ସ୍ଥ) ଏବଂ ଅଞ୍ଚଳ ବହୁତର ସ୍ଵତ୍ରବାରା ନାନାଥକାର ଆଶଙ୍କା ଉନ୍ନାବନ କରିଯା ପରିଶେଷେ ସିଦ୍ଧାନ୍ତ କରିଯାଛେନ ଯେ, ବେଦ କୋନ ପୁରୁଷ, ବୁଦ୍ଧିବାରା ନିର୍ମାଣ କରେନ ନାହିଁ, ଚିରକାଳଇ ଆଛେ । ତବେ କଞ୍ଚାନ୍ତକାଲେ ଯେ ବ୍ୟକ୍ତି ପ୍ରଥମ ଶରୀରୀ ହନ—ତିନି ଅର୍ଥାହ ହିରଣ୍ୟଗର୍ଭ ବା ବ୍ରଜା ପ୍ରକାଶ କରେନ ମାତ୍ର । ସୁପ୍ତ ବ୍ୟକ୍ତି ପ୍ରତିବୁନ୍ଦ ହଇଲେ ଯେମନ ପୁନର୍ବାର ତାହାର ପୁର୍ବାଭ୍ୟନ୍ତ ପଦାର୍ଥ ଭାବ ହୁଯ, ମେଇରୂପ ବେଦ ଓ ତାହାର ଭାବ ପ୍ରାପ୍ତ ହୁଯ ଏବଂ ପୁରୁଷେର ଯେମନ ଶ୍ଵାସ ପ୍ରଶ୍ଵାସ ଉତ୍ପାଦନ କରିତେ ବୁଦ୍ଧି ବା ସ୍ତୁର ଅପେକ୍ଷା କରେ ନା, ମେଇରୂପ ବେଦ ଉଚ୍ଚାରଣ କରିତେ ଓ ତାହାର ବୁଦ୍ଧି ବା ସ୍ତୁର ଅପେକ୍ଷିତ ହୁଯ ନାହିଁ । ବେଦାନ୍ତଓ ଏଇରୂପ ବଲେନ । ଗୋତମ ବଲେନ, ବେଦ ଜନ୍ୟ ବଟେ, କିନ୍ତୁ ତାହାର ପ୍ରମାଣ ଅଗ୍ରାହ ନହେ, କେମ ନା ଭରମାଦାଦିରହିତ ଆପ୍ନପୁରୁଷ ଇହାର ବଜ୍ଞା । “ମନ୍ତ୍ରାୟ-ର୍ବଦ୍ରାମାଣ୍ୟବନ୍ଧ ତଃ ଆମାଣ୍ୟମ୍” ଏହି ସ୍ଵତ୍ରବାରା ବେଦେର ଆମାଣ୍ୟପରିଗ୍ରହେର ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ଦେଖାନ । “ମନ୍ତ୍ର ଓ ଆୟୁର୍ବେଦ” ଗୋତମ ସଦିଓ ସ୍ପଷ୍ଟାଭିଧାନେ ଈଶ୍ଵରପ୍ରଣୀତ ବଲେନ ନା କିନ୍ତୁ ଗତିକେ ତାହାର ଈଶ୍ଵରପ୍ରଣୀତ ବଲା ହଇଯାଛେ । ତାହାର ମତେ ତାଦୃଶ ଆପ୍ନପୁରୁଷ ଈଶ୍ଵରବ୍ୟତୀତ ଆର କେହି ନାହିଁ । ମନ୍ତ୍ର ଅଭୂତି ଖରିଦିଗେରେ ଏହି ମତ । ଆନ୍ତିକ

আর্য গ্রন্থকারদিগের মতে আপোকষেয় বাকোর নাম  
বেদ, কেহই তাহা মনুষ্যপ্রণীত স্বীকার করেন না।

এ সকল শাস্ত্রীর তর্ক ত্যাগ করিয়া যুক্তি অবলম্বন  
করিলে দৃষ্ট হইবেক, বৈদিক খণ্ডিগণই উহার প্রণেতা।  
তাঁহারাই আপনার অভীষ্ঠসাধনের জন্য দেবতা-  
দিগের নিকট ছন্দোযুক্ত স্তোত্র লইয়া গমন করিয়া  
ছিলেন যথা—

“অর্থ পশ্য ব খণ্ডয়ো দেবতাশ্ছন্দোভিরভাধাৰ্বন্ম ।”

বৈদিক স্তোত্রনিচয় এক সময়ের রচিত নহে, তাহা  
সময়ে সময়ে খণ্ডিগণ দ্বারা এক এক অংশে রচিত হই-  
যাছে। বর্তমান বেদ যাহা আমরা ব্যবহার করিতেছি,  
ব্যাসের পূর্বে তাহা এরূপ ছিল না। পরাশরমন্দন  
কুষ্ঠবৈপায়ন কুকপাণওবদিগের যুক্তের পূর্বে সমুদয় বেদ  
স্ফুলগালী বন্ধ করিয়া প্রচার করেন, এজন্ত তাঁহার  
নাম বেদব্যাস হইয়াছে। তিনি চারিজন শিষ্যকে  
চারিবেদ উপদেশ দিয়াছিলেন যথা—বহুচ নামক  
খণ্ডে সংহিতা পৈলকে, নিগদাখ্য ষজুর্বেদ সংহিতা  
বৈশম্পায়নকে, ছন্দোগ্নামক সামবেদ সংহিতা জৈমি-  
নিকে, এবং আঙ্গিরসী নামক অথর্ব সংহিতা স্মৃতকে  
শিক্ষা দিয়াছিলেন।

• শ্রীমন্তাগবত ১২শ স্কন্দ ৬ষ্ঠ অধ্যায়ে লিখিত আছে—

“ପୈଲ ଶ୍ରୀଯ ସଂହିତା ହୁଇ ଭାଗ କରିଯା ଇନ୍ଦ୍ରପ୍ରମତିକେ  
ଓ ବାଙ୍ଗଲକେ କହିଲେନ ଏବଂ ବାଙ୍ଗଲ ତାହା ଚତୁର୍ଦ୍ଧା  
ବିଭକ୍ତ କରିଯା ବୋଧ୍ୟ, ଯାଜବଳ୍କ୍ୟ, ପରାଶର ଓ ଅଞ୍ଚି-  
ମିତ୍ର ଏହି ଚାରି ଶିଷ୍ୟକେ ଉପଦେଶ ଦିଲେନ ଏବଂ ଇନ୍ଦ୍ର-  
ପ୍ରମତି ଓ ଶ୍ରୀଯ ପୁନ୍ଥ ମାଣୁକେୟ ଖ୍ୟକେ ଓ ମାଣୁକେୟର  
ଶିଷ୍ୟ ଦେବମିତ୍ର ମୌତିର ପ୍ରଭୃତିକେ ଅଧ୍ୟାୟନ କରାଇଲେନ ।  
ପରେ ମାଣୁକେୟର ପୁନ୍ଥ ମାକଳ୍ୟ ମେହି ସଂହିତାକେ ପାଁଚ  
ଭାଗ କରିଯା ବାସ୍ୟ, ମୁଦ୍ରାଲ, ଶାଲୀଯ, ଗୋଥଳ୍ୟ ଓ ଶିଶିର  
ନାମକ ପାଁଚ ଶିଷ୍ୟକେ ଅଦ୍ୟନ କରିଲେନ ଏବଂ ମାକଳ୍ୟର  
ଶିଷ୍ୟ ଜାତୁକର୍ଣ୍ଣ ଶ୍ରୀଯ ସଂହିତାକେ ପାଁଚ ଭାଗ କରିଯା  
ନିରକ୍ଷେତ୍ର ସହିତ ବଳାକ, ପୈଲ, ଜାଜଲ ଓ ବିରଜ ଏହି  
ଚାରିଜନକେ ଶିକ୍ଷା ଦିଲେନ । ପରେ ବାଙ୍ଗଲେର ପୁନ୍ଥ  
ବାଙ୍ଗଲି ଉତ୍କ୍ରମ ସର୍ବଶାଖା ହିତେ ସଂଗ୍ରହ କରିଯା ଏକ-  
ଖାନି ବାଲଖିଲ୍ୟନାମକ ସଂହିତା ପ୍ରକ୍ରିୟା ଅନ୍ତରେ  
କରିଲ ”\* ଖଫେଦ୍ସଂହିତାର ଶାକଳ୍ୟ ଶାଖା ପ୍ରଚଲିତ ।  
ଉହା ୮ ଅଷ୍ଟକେ ବିଭକ୍ତ ଏବଂ ତାହା ପୁନରାୟ ୬୪ ଅଧ୍ୟାୟେ  
ବିଭକ୍ତ ହଇରାହେ । ଇହାର ମଧ୍ୟେ ୨୦୦୬ ବର୍ଗ ଆଛେ,  
ତାହାତେ ୧୦୪୧୭ ଖଚ ଦୃଷ୍ଟ ହେଁ । ଅନ୍ୟମତେ ଖଫେଦ ୧୦

\* ପଣ୍ଡିତବର ୩ ଆମନ୍ଦଚନ୍ଦ୍ର ବେଦାନ୍ତବାଗୀଶ୍ୱର ଅନୁବାଦିତ ଶ୍ରୀମଦ୍ଭାଗବତ ।

মণ্ডলে এবং ১০০ শত অন্তরাকে বিভক্ত, তাহাতে ১০০০ এক সহস্র স্তুক আছে। এই সংহিতায় সর্বশুল্ক ১৫৩৮২৬ পদ বর্তমানসময়ে প্রাপ্ত ছওয়া যাইতেছে। শৌনক মুনিকৃত “চরণ-বৃহ” গ্রন্থাভ্যাসের বেদের অনেক অধ্যায় এ সময় প্রাপ্ত ছওয়া যায় না, তাহা লোপ হইয়াছে স্ফুতরাখ তাহার উল্লেখ এখানে করা গেল না।

ঝঘন্দের দুই খানি ব্রাহ্মণ, এতরেয় ও শাঞ্চায়ন বা কৌষিতকী ব্রাহ্মণ। ঐ তরেয় ব্রাহ্মণ আট পঞ্চিকায় বিভক্ত, তাহার প্রতোকে ৫টী করিয়। অধ্যায় আছে। এই সমুদায় অধ্যায়ে ২৮৫ খণ্ড আছে। শাঞ্চায়ন বা কৌষিতকী ব্রাহ্মণে ৩০ টী অধ্যায় আছে। ঝঘন্দের সংহিতা ও ব্রাহ্মণের টীকাকার মাধবাচার্য।

যজুর্বেদসংহিতা, কৃষ্ণ ও শুক্ল, এই দুই অংশে বিভক্ত। ইহাকে তৈত্তিরীয় ও বাজসনেয়ী সংহিতাগু কহে। ইহার শাখার নাম তৈত্তিরীয় মাধবান্দিন ও কাষ। কৃষ্ণ যজুর্বেদের ব্রাহ্মণ তৈত্তিরীয়, এবং শুক্ল যজুর্বেদের শতপথ ব্রাহ্মণ। কৃষ্ণ যজুর্বেদের ও ব্রাহ্মণের টীকাকার মাধবাচার্য এবং শুক্ল যজুর্বেদের মাধবান্দিনী শাখার টীকাকার মহীধর এবং উবাত ও উহার ব্রাহ্মণের টীকাকার সায়নাচার্য।

সামবেদসংহিতা পূর্ব ও উত্তরভাগে বিভক্ত। ইহার শাখার নাম কৌথুম এবং বান্যায়ন। সামবেদের আট খানি ব্রাহ্মণ আছে; তাহার নাম যথা,— প্রৌঢ় বা পঞ্চবিংশ, ষড়বিংশ, সামবিধান ব্রাহ্মণ, আর্দ্রের, দেবতাধ্যায়, বৎশ এবং সংহিতোপনিষদ্ ব্রাহ্মণ।—সায়নাচার্য এই আট খানি ব্রাহ্মণের উল্লেখ করিয়াছেন। ইহা ভিন্ন সামবেদের অন্তুত ব্রাহ্মণ নামক আর একখানি ব্রাহ্মণ বর্তমান আছে।

আমস্তাগবতের সপ্তম অধ্যায় দ্বাদশ স্কন্দে লিখিত আছে—“অথর্ববিঃ শুমন্ত কবন্ধনামক শিষাকে শ্রীয় সংহিতা অধ্যয়ন করাইলেন, এবং কবন্ধ তাহাকে ছহি-ভাগ করিয়া পথ্য ও বেদদর্শসংজ্ঞক শিষ্যদ্বয়কে শিক্ষা দিলেন। বেদদর্শের চারি শিষ্য সৌলক্যায়নি, ব্রহ্মাবলী, মোচোষ, পিপলায়নি। পথ্যের তিনি শিষ্য কুমুদ, শুনক, ও জাজলি, ইহারা সকলেই অথর্ববিঃ। অঙ্গিরার পুত্র শুনক শ্রীয় সংহিতাকে ছহি ভাগ করিয়া বজ্র ও সৈন্ধবায়নকে প্রদান করিলেন, সৈন্ধবায়নের শিষ্য সাবর্ণি প্রভৃতিরাও পরে তাহা গ্রহণ করিলেন। পরে নক্ষত্রকম্প, শান্তিকগ্ন্যপ ও অঙ্গিরা প্রভৃতি সকলে অথর্ববেদের আচার্য হইয়াছিলেন।”\* অথর্ববেদের

\* শ্রামস্তাগবত। ৩আনন্দচন্দ্র বেদান্তবাণীশের অনুবাদিত।

শৈনিক শাখামাত্র বর্তমান আছে। ইহার বিংশতি কাণ্ডে ৬০১৫ শ্লোক প্রাপ্ত হওয়া যায়। গোপথ ব্রাহ্মণ অথর্ব বেদের ব্রাহ্মণ।

মহামুনি যাঙ্কের নিকট অনুসারে বেদ ব্যাখ্যা হইয়া থাকে। নিকটবিকল্প বেদব্যাখ্যা বুধমণ্ডলীর অপাঠ্য। যাঙ্কের পূর্বেও বেদশঙ্কের নিকট বর্তমান ছিল, তাহা যাঙ্কই বলিয়া গিয়াছেন। যথ—

“স্তুলোঞ্চীবি র্মক্লপয়তি ন স্বেহয়তি—ত্রিভ্য আখ্যা-তেভ্যো জায়তে ইতি শাকপুনিঃ—উর্ণনাতনামকো-মুনিজু হোতি ধাতো কৎপঞ্চো হোতৃশঙ্কে মগ্নতে।”  
ইত্যাদি।

স্তুলোঞ্চীবি, শাকপুনি ও উর্ণনাত প্রভৃতি নিকটকার যাঙ্কের পূর্বে বর্তমান ছিলেন। আমরা যাঙ্ক মুনির নিকটের সাহায্যে নিষে দেবতা ও বৈদিক শব্দ সম্বন্ধে কিঞ্চিং বর্ণনা করিলাম।

ঞঘেদের দেবতা। প্রথমতঃ দেবতা হই শ্রেণী।—যাগাঙ্গ দেবতা এবং স্তোত্রাঙ্গ দেবতা। স্তোত্র বা শন্ত্র\*। যাহার উর্ণমাহাত্ম্যাদি বর্ণনাপূর্বক প্রশংসন করা

\* স্তোত্র এবং শন্ত্র এতদুভয়ের এইমাত্র প্রভেদ যে, গৌতের উপযুক্ত মন্ত্রম্বারা যে স্থানে দেবতার প্রশংসন করা যায়, সেই স্থানেই স্তোত্র, আর যাহা গৌতের অনুপযুক্ত মন্ত্র তাহা শন্ত্র।

ଯାଇ, ମେ ସକଳ ଶ୍ରୋତ୍ରାଙ୍ଗ ଦେବତା । ଯଜ୍ଞକାଳେ ସ୍ଥତ, ମଧୁ, ଦଧି, ପାଶବ ମାଂସ ଅଭୃତି ଯାହାଦେର ଉଦ୍‌ଦେଶେ ଆହୁତି ପ୍ରଦତ୍ତ ହୁଏ, ତାହାରୀ ଯାଗାଙ୍ଗ ଦେବତା । ଶ୍ଵର୍କ ସଂହିତା ଏବଂ ଯଜୁଃ ସଂହିତାଯ ବହୁତର ଦେବତାର ଉଲ୍ଲେଖ ଆଛେ । ଇଦାନୀମ୍ନମ କାଳେ ଓ ବହୁତର ଅବୈଦିକ ଦେବତାର ନାମ, ରୂପ, ମାହାତ୍ମ୍ୟାବର୍ଣ୍ଣନା ଦୃଷ୍ଟ ହୁଏ, ତୁ ସକଳ ଦେବତା ନା ଶ୍ରୋତ୍ରାଙ୍ଗ ନା ଯାଗାଙ୍ଗ, କେବଳ ପୂଜ୍ୟ ବା ଉପାସନାର ଅଭ୍ୟକ୍ଷପ ଅଭୃତି କାର୍ଯ୍ୟୋର ନିମିତ୍ତ ପୌରାଣିକ ସମୟେ କଞ୍ଚିତ ହେଲାଏ ଆହୁତି ପାଠକବର୍ଗ ବୁଝିତେ ପାରିବେନ ।

ଅଣ୍ଠି, \* ବାୟୁ, ଇନ୍ଦ୍ର-ବାୟୁ, ମିତ୍ରାବକୁଣ, ଆଶ୍ଵିନ, ଐନ୍ଦ୍ର, ବୈଶ୍ଵଦେବ, ସାରମ୍ଭତ, ମରୁ, ଅଣ୍ଠିବିଶେଷ, ( ଶୁସମିକ୍ତ, ଇତୀକ୍ତ, ସମିକ୍ତ ବାଣ୍ଠି, ତମୁନ ପାଂତ, ନରାଶ୍ଵର, ଇଲ, ବର୍ହିଦେବୀ, ଦ୍ଵାର, ଉଜ୍ଜ୍ୟମୋ, ନତ୍ରା, ) ଦୈବ୍ୟ, ହୋତ୍ୟୁଗଳ, ଏଚେତାନ୍ତର, ସରମ୍ଭତୀ, ନାଭାରତୀ, ହକ୍ଟୀ, ବନସ୍ପତି, ସ୍ଵାହାକୃତି, ବନସ୍ପତି, ମିତ୍ରାଣ୍ଠି, ପୁଷ୍ପା, ଭଗ, ଆଦିତ୍ୟ ( ଶୂର୍ଯ୍ୟବିଶେଷ ) ମରୁଦାଣ, ବ୍ରଜମନ୍ଦିତି, ମୋମ, ସଦମନ୍ଦିତି,

\* “ ଅଣ୍ଠିବିର୍ବଦେବତା ତତ୍ତ୍ଵତାନି ନାମାନ—ମରୁ ଇତି ପ୍ରାଚ୍ୟ ଆଚକ୍ଷତ-  
ତବ ଇତି ସଥା ବାହିକ ପଶୁନାମ୍ପତି କୁଦ୍ରୋହଗ୍ରିରିତି ତାନ୍ୟସାମନ୍ତାନି  
ନାମାନି ଅଣ୍ଠାତ୍ୟେବ ସନ୍ତାତ୍ୟୟମ୍ ” ଇତି ଶତପଥ୍ୟ ତ୍ରାନ୍ତଃ ।

নারাশংসী, দক্ষিণা, ঋতু, সবিতা, হ্য, বিশ্ব \* অপ, ইন্দ্রাণী, পৃথিবী, অগ্নায়ী, বৰুণানী, বৈশ্ববী, অজাপতি, উলুধল, মূষল, হরিশচন্দ্র, অধিধবন, উষঃকাল ইতাদি অনেক দেবদেবী আছে। এই সকল দেবদেবীর স্তোত্র মধুচন্দ, বিশ্বামিত্র, জেতা, মেধাতিথি, শুনঃশেফ, হিরণ্য, সূপ, সবা, গোতম, অঙ্গিরস, অস্কন্দ, ( ঘোর ঋষির পুত্র ) কুৎস, অভূতি ঋষিগণ কর্তৃক গায়ত্রী, উষ্ণিক, অনুষ্ঠুপ, ত্রিষ্টুপ, জগতী, অযুজোয়হতী, প্রস্তাব-পংক্তি, অভূতি ছন্দে গ্রথিত হইয়াছে। ঋথেদের হৃষ্টী স্তোত্র নিম্নে অনুবাদ করিয়া দিলাম।

## ইন্দ্র।

## ১

আকাশের জ্যোতি—ভীম বজ্রধর !  
 মহামতি ইন্দ্র সর্বশুণ্যকর !  
 তব সুতিচয় মোরা নিরস্তর  
 মধুর সুস্বরে করিব গান।  
 কোমল, মধুর, নবীন গাথায়,  
 যাহাতে দেখের মানস ভুলায়  
 —সহজে যুড়ায় তাপিত প্রাণ।

\* অতো দেব। অবস্তুনো যতো বিশ্বুর্বিচক্রমে পৃথিব্য। সগু-ধামতিঃ। ইদং বিশ্বুর্বিচক্রমে ত্রেধা নিদধে পদং। সমৃচ্ছস্য

୨

ଏସ ଏସ ଦେବ ଛାଡ଼ି ଶୁରପୁର  
 ଶୁନିତେ ଏହେନ ସନ୍ତୀତ ମଧୁର  
 ଯେ ସନ୍ତୀତେ ଶୋକ, ତାପ ହୱା ଦୂର—  
 ଏହେନ ସନ୍ତୀତ କର ଅବଶ ।  
 ଶୁଭମୟ ଅତ୍ରି ଉତ୍ସେର ସମାନ  
 ବିମଳ ଆନନ୍ଦ କରିବ ଥିଦାନ—  
 ଶୁନ—କରଯୋଡ଼େ କରି ବନ୍ଦନ ।

୩

ଅର୍ଗମୟ ରଥେ କରି ଆରୋହଣ  
 ଏସ ଏସ ଇନ୍ଦ୍ର ଏମର୍ତ୍ତ୍ୟ ଭବନ  
 କରକ ସାରଥି ରଥ ସଞ୍ଚାଲନ  
 ବେଗେ ବଜ୍ରନାଦେ ବିମାନପଥେ ।  
 ଅନ୍ତ ବ୍ୟନ୍ତ ହୁଏ ଶୁରବାଲା ଦଲେ  
 ବିନ୍ଦୁ-ଉତ୍କୁଳ-ଲୋଚନେ ମକଳେ,  
 ହେରିବେ ତୋମାଯ ଶୁବର୍ଣ୍ଣରଥେ ।

ପାଂସୁରେ ଝଥେଦଃ ୧୫ ମଣ୍ଡଳେ । ଏହି ଶ୍ରୋତ୍ର ପୌରାଣିକ ଚତୁର୍ବୁଜ ବିନ୍ଦୁ  
 ବୁଝାଇତେଛେ ନା । ଯାକ୍ଷ ଝବି ଇହାର ଅର୍ଥ କରିତେଛେ “ ବିନ୍ଦୁଃ ଆନିତ୍ୟଃ  
 କଥମିତି ସଥାହଃ ତିଧା ନିଧାଯ ପଦ୍ମ ନିଧିତେ ପଦ୍ମ ନିଧାନଃ ପ । ”

৪

বসো দর্ভাসনে লও উপহার  
 অন্নব্যঞ্জনাদি বিবিধ প্রকার  
 গন্ধুদ্রব্য নানা—সোম—সুধাধার  
 (দেবের হৃলত্ত অপূর্ব ধন)  
 করযোড়ে মোরা তোমারে আহ্বান  
 করিতেছি, শুনি এই শ্লবগান  
 বিপক্ষের ভয় কর ভঞ্জন।

৫

অতীব কাতরে আমরা এখন  
 লয়েছি তোমার চরণে স্মরণ  
 কর দেব কর অভীষ্ট সাধন  
 সুধা-সোমরস করিয়া পান  
 জয় জয় দেব বজ্জনাদ কর।  
 বিপক্ষের ভয় আমাদের হর—  
 তব যশ মোরা করিব গান।

উষা।\*

৬

পরিণেতা যেষা সমদীপ্তি দান  
 মোদের স্বদরে—(স্রথের নিদান,)

\* এই কবিতাটি ইতিপূর্বে জ্ঞানাঙ্কুরে প্রকাশ হইয়াছিল।

ତୋମାର କୃପାୟ, ଅୟି ଉଷାଦେବି !  
 ଘୋର ଅନ୍ଧକାର ହଇଲ ନାଶ ।  
 ଉଠିଲ ମାନବ ତବ ପଦ ସେବି,  
 ତବ କାନ୍ତିଚଢ଼ଟା ହ'ଲୋ ପ୍ରକାଶ ॥

୨

ଦୂରେ ବା ନିକଟେ କରିଯା ଗମନ  
 ଚେତାଇଲେ ସତ ଜୀବ ଅଗଣନ,  
 ସବେ ସ୍ଵୀର କାର୍ଯ୍ୟ ହଲୋ ଧାବମାନ  
 ହେରିଯା ତୋମାର ମୁଁର ବେଶ,  
 ଧନ ପ୍ରସବିତା କୃପାର ନିଦାନ  
 ଶୁବ୍ର ବରଣ ଶୋଭା ଅଶେଷ ॥

୩

ଦ୍ୟାଦେବତା ପୁତ୍ରୀ କମଳୀଯ ଉଷା  
 ଅଙ୍ଗେ ଶୋଭେ ସଦ୍ୟ ରମଣୀୟ ଭୂଷା,  
 ସ୍ଵତି ପ୍ରିୟ ଅତି, ମରଣ-ରହିତ,  
 ଏମ ସଜ୍ଜାନେ ଡାକି ତୋମାୟ ।  
 କର ଦେବ-ବାଲୀ ଆମାଦେର ହିତ  
 ନିଯୋଜିତ ମୋରୀ ତବ ପୁଜ୍ୟ ॥

୪

ସଥି ପ୍ରଭାତେର ହଇଲେ ଆଲୋକ,  
 ତୋମାର ଆଜ୍ଞାୟ ସତ ଦେବଲୋକ

সোমরস পানে আনন্দ অন্তরে  
বজ্জ্বানে সবে করে গমন।  
গো, অশ্ব, অশ্ব আমাদের ঘরে  
তেমতি কৃপায় কর স্থাপন॥

৫

হুর্কল ইউক বিপক্ষের বল,  
তব জয়ঘনি আমরা সকল  
পবিত্র হৃদয়ে করিব প্রদান।  
বিচিত্র বসনা মঙ্গলময়ি !  
সতত করিব তব যশঃ গান  
হই যেন মোরা বিপক্ষ জয়ী॥  
অযি উষাদেবি ! হুলোক-হুহিতা,  
বশিষ্ঠ প্রভৃতি যাজিক-পূজিতা,  
তোমার রূপেতে তমঃ হয় দূর—  
বিশ্ববরণীয় মধুর রূপ।  
তব কৃপা সদা পাইতে প্রচুর  
হইয়াছি মোরা অতি লোলুপ॥৬॥

জ্যেষ্ঠিনির মতে দেবতা নামক কোনও জৈব পদার্থ  
নাই। “ইন্দ্ৰ” এই শব্দই দেবতা। তত্ত্বে “ইন্দ্ৰ” এই  
শব্দের অর্থ সহস্রাক্ষাদিযুক্ত কোন জীব নাই। যাগ-  
কালে দ্রব্য ত্যাগের উদ্দেশ্যভূত দেবতার “ইন্দ্ৰান্ন

ସ୍ଵାହା ” । ଏହି ମନ୍ତ୍ରମାତ୍ର । ମୀମାଂସାଦର୍ଶନେର ସଂଚାଧ୍ୟାମେ ଇହାର ଏକପ୍ରକାର ବିଚାର କରା ହିୟାଛେ ।

“ଫଳାର୍ଥତ୍ତ୍ଵାତ୍ କର୍ମଣଃ ଶାନ୍ତଃ ସର୍ବାଧିକାରଃ ସ୍ଵାତ୍”

ଇତ୍ୟାଦି ମୂତ୍ର ଦ୍ୱାରା ଦେବତାଦିଗେର ଯାଗ୍ୟଜ୍ଞ କରାର ଅଧିକାର ନାହିଁ, ଇହ ଅତିପାଦନ କରା ହିୟାଛେ । ଦେବତା-ଦିଗେର କୋନ ପ୍ରକାର ବିଅହ ନାହିଁ । ଏହ ଅଂଶେ ଜୈମିନି ଯେ ସକଳ ଯୁକ୍ତି ଅଦର୍ଶନ କରିଯାଛେ, ତାହା ବଳୀ ଯାଇତେଛେ । ସ୍ଵତ ପ୍ରଭୃତି ଦ୍ୱାର୍ଯ୍ୟ ସେମନ ଯାଗେର ଏକଟି ଅଙ୍ଗ, ଦେବତାଓ ତଜ୍ଜପ ଏକଟି ଯାଗେର ଅଙ୍ଗ । ଯାଗକାଲେ ଦେବତାଦିଗେର ଆହ୍ଵାନ କରିତେ ହୟ, ସଦି ଦେବତା ଶରୀରୀ ହନ, ତବେ ତ୍ାହାଦିଗେର ଆଗମନକାଲେ ସଜମାନେର ଅତାକ୍ଷ ହୁଏଇ ଉଚିତ, ଆର ସଦି ତ୍ାହାର ମହିମାବଲେ ଅନ୍ୟଦାଦିର ଅପ୍ରତାକ୍ଷ ହେଇ ଅବସ୍ଥାନ କରେନ ଏମତ ହୟ, ତଥାପି ଏକ ସମୟେ ବହୁଲୋକ ଯାଗ କରିତେଛେ ଏବଂ ସକଳେଇ ଏକ-କାଲେ ଆହ୍ଵାନ କରିଯାଛେ, ତାହାତେ ତ୍ାହାର ସର୍ବତ୍ର ଗମନ ଅସ୍ତ୍ରବ ଏବଂ ଶାନ୍ତ୍ରାଭ୍ୟମାରେ ତ୍ାହାକେ ସର୍ବତ୍ରଇ ଅଧିଷ୍ଠାନ କରା ଉଚିତ କିନ୍ତୁ ତାହା ସଟିବାର ସମ୍ଭାବନା ନାହିଁ, ଆର ସଦି ମନ୍ତ୍ରଇ ଦେବତା ହୟ, ତବେ ଯେ ଯେ ହୁଲେ ଯାଗ କରକ ନାକେନ, “ଇନ୍ଦ୍ରାୟ ସ୍ଵାହା ” ଏହ ମନ୍ତ୍ର ଉଚ୍ଚାରଣ କରିଲେଇ ଯଜ୍ଞ ମିଳି ହିବେକ । “ବଜ୍ରହସ୍ତୋ ପୁରମ୍ଭରଃ ” ଇତ୍ୟାଦି ଶାନ୍ତ୍ରବାକ୍ୟ ସକଳ ସ୍ତତିବାକ୍ୟମାତ୍ର । ଜୈମିନି ଏଇଙ୍ଗପ

দেবতা ও যজ্ঞসম্বন্ধে অনেক তর্কবিতর্ক করিয়াছেন, তাহা আধুনিক কচির সম্পূর্ণ বিপরীত, এজন্য গ্রহণ করিলাম না।

সোমলতার উল্লেখ বেদমধ্যে বিশেষরূপে দৃষ্ট হইয়া থাকে। ঝরিগণ সোমের স্তুতি করিয়াছেন, তাহার রস স্বরং পান করিয়াছেন ও দেবতাগণকে অর্পণ করত পরমানন্দ উপভোগ করিয়াছেন। বেদে লিখিত আছে সোমলতার রস তৃপ্তিকর, হর্জনক এবং অতি মধুর। সোমলতা\* পার্বতীর লতাবিশেষ। সামবেদীয় বড় বিংশ আঙ্গণে এক আখ্যায়িকার উক্ত হইয়াছে, যে সোমলতা পৃথিবীমধ্যে আর উৎপন্ন হয় না, এজন্য সোমযাগ প্রতিনিধি দ্রব্য দ্বারা সম্পূর্ণ করিতে হইবেক। এক্ষণে পুনা প্রভৃতি স্থান হইতে যে সোমলতা আনীত হয় তাহা বৈদিক কালের প্রকৃত সোমলতা নহে, কিন্তু সেই জাতীয় বটে। সংকৃত বিদ্যাবিশারদ হৌগ সাহেব এই লতার আস্বাদ অতীব তিক্ত, ছর্গন্ধযুক্ত এবং মুক্তাকারক লিখিয়াছেন† কিন্তু বেদে ইহার সম্পূর্ণ বিপরীত বর্ণনা দৃষ্ট হইয়া থাকে। তাহাতে লিখিত আছে সোমলতার রস সুমিষ্ট, মাদক ও অত্যন্ত হর্জনক যথা খন্দে—

\* Asclepias Acida.

† Ait. Br. vol. II, p. 439.

“ସଂସାନୋଃ ସାମ୍ରାଜ୍ୟକହେ ଭୂର୍ଯ୍ୟ ସ୍ପଷ୍ଟ କହୁଁ ।

ତଦିନ୍ଦ୍ରୋହିର୍ଥଃ ଚେତତି ଯୁଧେନ ବନ୍ତି ରେଜତି ।”

ସଂକାଳେ ସଜମାନ ସକଳ ମୋମବଲ୍ଲୀ ଆହରଣେର ନିମିତ୍ତ  
�କ ପରିତଶିଖର ହିତେ ଶିଗରାନ୍ତରେ ଆରୋହଣ କରେନ,  
ତଥନଇ ତାହାଦିଗେର ମୋମ-ବାଗ ଆରଣ୍ୟ କରା ହୁଏ ।  
ଇନ୍ଦ୍ର ତଙ୍କାଳେ ସଜମାନେର ଅଯୋଜନ ବୁଝିଯା ତାହାଦେର  
ସଜ୍ଜଲେ ଆଗମନ କରେନ ।

“ପ୍ରବୋ ନ୍ରିରାତ୍ର ହିଦଂ ବୋ ମଂସରା ମାଦରିକ୍ଷବଃ ।

ଦ୍ରମ୍ଭା ମଧ୍ୟଶ୍ଚ ମୁଯଦଃ ।”

୧ମ, ୨୬ ବ, ୪ ଅନ୍ତବାକ ୧୫ ମୃତ୍ତ ।

ହେ ଇନ୍ଦ୍ର ଆଦି ଦେବଗଣ ! ଆପନାଦେର ନିମିତ୍ତ ଉତ୍ସକ୍ତି-  
ରମ୍ପେ ମୋମ ସମ୍ପାଦନ କରା ହିତେଛେ, ଇହା ଅତାନ୍ତ ତୃପ୍ତି-  
କର, ହର୍ଯ୍ୟର ହେତୁ, ବିନ୍ଦୁ ବିନ୍ଦୁ କରିଯା ନିଙ୍କାସିତ, ଅତି  
ମଧୁର ଏବଂ ଚମ୍ପ ଅର୍ଥାତ୍ ପାତ୍ରବିଶେଷେ ଅବସ୍ଥିତ ଆଛେ ।  
ପୁନଶ୍ଚ “ଅଶ୍ଵିନୀ ପିବତଂ ଯମୁ” ଅର୍ଥାତ୍ ହେ ଅଶ୍ଵିନୀକୁମାର !  
ଏହି ମାର୍ଯ୍ୟାଣ୍ତରବିଶେଷ ମୋମ ପାନ କର । ଏଇରପ ସର୍ବତ୍ରଇ  
ବେଦେ ମୋମେର ମିଷ୍ଟିତା ବର୍ଣନା ଆଛେ, ବିଶେଷ ଉନିଶବର୍ଗେ  
ମୋମହତ୍ତ ନାମକ ଝକ୍ମୟହେ ମୋମେର ସ୍ପଷ୍ଟ ମିଷ୍ଟାନ୍ତାନ  
ବର୍ଣନା କରା ହିଯାଛେ । ମୋମେର ରମ୍ଭ ହଞ୍ଚିର ଘାଯ ଓ ଗାଢ଼  
ଯଥ୍ୟ “ସନ୍ତେ ପତ୍ରାଂସି ସମୁଚ୍ଛ୍ଵ ରାଜ୍ୟ” ଅର୍ଥାତ୍ ହେ ମୋମ !  
ତୋମାର ପୂର୍ବୋତ୍ତ ଗୁଣ୍ୟକ୍ତ ପତ୍ର ଅର୍ଥାତ୍ କ୍ଷୀର ସକଳ

তোমাকেই প্রাপ্তি হউক। ইহার বর্ণসম্বন্ধে এইমাত্র  
উক্ত হইয়াছে যে—

“ রাজ্ঞেভুতে বকণশ্চ ব্রতানি বহস্পাতেবং তব সোম  
ধাম—”

অর্থাৎ হে সোম ! তুমি রাজগান বকণের ন্যায়,  
তোমার তেজ অতি বিস্তীর্ণ এবং গান্তীর্ধ্যযুক্ত। ইহাতে  
এইমাত্র অন্তর্ভুব হইতেছে, যে সোমের বর্ণ জলের  
ন্যায় শুভ। সোমলতার আকার পুত্রিকা\* (পুঁই শাকের  
মত) লতার সদৃশ হইবার সন্তাবন্ধ, কেন ন। সোম-  
লতার অভাবে পুত্রিকা লতার বিধান আছে—“সাদৃশ্যে  
প্রতিনিধিঃ” শাস্ত্রকারেরা কোন বস্তুর অভাব হইলে  
তৎসদৃশ বস্তুতরের গ্রহণ বিধান করিয়াছেন। সোমা-  
ভাবে পুত্রিকা বিধি যথা—

“সোমাভাবে পুত্রিকামভিষুভ্যাঃ।” অঙ্গিঃ।

ষড়বিংশ ব্রাহ্মণ প্রভৃতি ব্রাহ্মণগণের সোমাভাব-  
স্থলে পুত্রিকা বিধানের অনেক বাক্য আছে।

সোমতন্ত্র অর্থাৎ অভ্যন্তরে আঁশযুক্ত লতা যথা—

আপায়স্ম মন্দিতম সোম বিশ্বেভিরঃশুভিঃ।

ত্বরানঃ স্ফুর্ত্ব স্তুমঃ সখায়মে। ১৪ অ, ১৯ স্তুক্ত।

\* *Guilandina Bonduc.*

ଅର୍ଥାତ୍ ହେ ଅତିଶୀଘ୍ର ସଦୟକୁ ମୋମ ! ତୁମି ତୋମାର ସମ୍ମଦ୍ୟାଯ ତଣ୍ଡ ଦ୍ୱାରା ଆମାଦିଗକେ ଆପନ୍ୟାଯିତ କର ।

ମୋମରମେର ବିବିଧ ଗୁଣେର ମଧ୍ୟେ ପୁଣିକାରିତା ଓ ରୋଗ ନାଶକତ୍ୱ ଗୁଣ ଆଛେ । ସଥୀ—

“ ଗରୁଙ୍କାନୋ ଅମିହ୍ୟ ବନ୍ଧୁବିଃପୁଣିକର୍ମନଃ । ” ୧୪ଅ, ୯୧ମ୍ବ ।

ଅର୍ଥାତ୍ ହେ ମୋମ ! ତୁମି ଧନେର ବ୍ରଦ୍ଧିକାରୀ, ରୋଗ-ସମ୍ମହେର ନାଶକ, ଶରୀର ଓ ମନେର ପୁଣିକାରକ ।

ଆର୍ଯ୍ୟ କାଲେର ଖ୍ୟାଗଣଇ ମୋମଲଭା ପ୍ରକାଶ କରେନ ।

ସଥୀ—

“ ତ୍ଵଂ ମୋମ ପ୍ରଚିକିତୋ ମନୀଷତ୍ୱଂ ରଜିଷ୍ୟାମନ୍ତ୍ରମେଵିପଥ୍ୟାଂ । ”

ଅର୍ଥାତ୍ ହେ ମୋମ ! ତୁମି ଆମାଦେର ବୁଦ୍ଧିଦ୍ୱାରା ପରିଜ୍ଞାତ ହେଇଯାଇ ।

ମୋମରମେ କଣନ ଦ୍ୱାରା ଅର୍ଥାତ୍ କୁଟିଯା ଅଭିଷବ ଅର୍ଥାତ୍ ନିଷ୍କାସନ କରା ହିତ । ଇହା ରାଖିବାର ପାତ୍ରକେ ଚମ୍ପ କରେ । ଏହି ପାତ୍ର କାଷ୍ଟ ବା ଗୋଚର୍ମନିର୍ମିତ ହିତ । ଉହାର ରମ ଉଠାଇବାର ପାତ୍ର ପୃଥକ, ତାହାର ନାମ ଗ୍ରେ ।

ଖଥେଦେ ପୁରୁରବା ଯଷାତି ପ୍ରଭୃତି ରାଜାଦିଗେର ନାମ ପାଞ୍ଚେଯା ଯାଇ ସଥୀ

“ ମନ୍ତ୍ରବ୍ୟ ଦଘେ ଅନ୍ତିର୍ବନ୍ଧାଙ୍ଗିରୋ ଯଷାତିବଃମଦନେ ପୂର୍ବବଚ୍ଛୁତେ । ”

ବେଦେର ସଂହିତା, ବିଶ୍ୱେଷତଃ ଆକଣେ ଅମେକ ରାଜ୍ଞୀ ଓ

অন্যান্য ব্যক্তিগণের আধ্যাত্মিক আছে, তাহাকে পুরাণ  
বলা যায় ; \* ইহা ভিন্ন বৈদিক কালে অন্য পুরাণ ছিল  
না, তবে মহাভারত, রামায়ণ অন্যান্য পুরাণ প্রভৃতি  
বেদাচ্ছায়ী অর্থাৎ অনেকাংশের অবলম্বন পীঠ বেদ।  
পণ্ডিত দয়ানন্দ সরস্বতীর সহিত কাশীর পণ্ডিতগণের  
তর্কবিতর্ক উপস্থিত হইলে তিনি বৈদিক আধ্যাত্মিকাই  
পুরাণ বলিয়া মান্য করিয়াছিলেন। ইহা ভিন্ন তিনি  
স্বতন্ত্র পুরাণ মান্য করেন নাই।

ভাষা, পার্থিব অবস্থা, মহুষ্যগণের প্রকৃতি এবং  
তাহাদের আচার ব্যবহার সমুদায় পরিবর্তনশীল।  
স্মৃতরাং সহজেই এইক্লপ উপলব্ধি হয় যে, এখন আমরা  
যাহা দেখিতেছি ও শুনিতেছি, অতি পূর্বকালে এক্লপ  
ছিল না। কিন্তু ছিল তাহাও নিরূপণ করা যায় না।  
তবে কি না পুরাকালের ভাব মনোমধ্যে আবিষ্ট  
হইলে অনির্বচনীয় আমোদ উপস্থিত হয় বলিয়া  
কথফ্রিং নিরূপণ করিতে ইচ্ছা হয়।

অচুমঙ্গল বিষয় বল্প্রকার হইলেও প্রধানতঃ ৪টী  
বিভাগ ছির করা গেল। ভাষা (১), পার্থিব অবস্থা (২),  
জীবপ্রকৃতি (৩), তাহাদের ব্যবহারপ্রকৃতি (৪), ইহার

\* “ শুচঃ সামানি ছচ্ছাংসি পুরাণঃ বজ্রুষা সহ । ” অর্থর্থ বেদ।

স্পষ্টতার জন্যে চারিটি কালের ও উল্লেখ ইউক—বৈদিক কাল (১), আর্বকাল (২), আচার্যকাল (৩), পরাভূত কাল (৪), যেকালে সংহিতা ও ব্রাহ্মণ সকল প্রচারিত হয়, তাহাই বৈদিককালের লক্ষ্য। আর্বকালের লক্ষ্য মধ্যকাল, (অর্থাৎ যে সময় স্মৃতি ও নানাবিধি পুরাণ প্রকটিত হয়।) এই আর্বকাল ও পরাভূত কাল এত-হৃত্তরের অন্তর্বাল কালকে আচার্য কাল বলিয়া জানিতে হইবে। পরাভূতকাল, বর্তমানকাল ৫০০ বৎসর পর্যান্ত গ্রহণ করা গেল। এই চারিটি কালের সহিত উপরোক্ত চারিটি বিষয়ের অভ্যেক সম্বন্ধ থাকিবে।

এক্ষণে বৈদিক কালের ভাষাসমূহে লেখা যাইতেছে। ভারতবর্ষের প্রধান ভাষা সংস্কৃত। তদ্বিন্দি অন্য ভাষাও দেখা যাইতেছে। এইরূপ আদিমকালেও ছিল কি না? অসমস্কান করিলে ছিল বলিয়াই প্রতীতি হয়। সংস্কৃতের অবস্থা কথঝিঁ বুঝা যাইতে পারে বটে, কিন্তু অন্য ভাষা কিরূপ আকারে ছিল, তাহা বুঝা যায় না। বৈদিক এন্ত সকল পর্যালোচনা করিলে স্পষ্টই প্রতীতি হয়, সংস্কৃত-ভিন্ন ভাষাস্তরেরও প্রচার ছিল, এবং তাহা এক্ষণকার ঘার শ্রেণীবিশেষে বিভিন্ন আকারে ছিল। দেবতারা কিম্বা আর্যেরা যাহাকে

“গৌঁঃ” বলিতেন, তৎকালে অসুরেরা তাহাকে “গৌৰী” “গোৱী” “গোপোঁলী” ইত্যাদি বলিত। তাহারা শক্রদিগকে “হে অর়র !” বলিয়া সম্মোধন করিতেন, অসুরেরা “হে লৱ” বলিয়া তাহাদিগকে প্রত্যুত্তর দিত। যাহারা আদিমকালের অসুর, তাহারাই মধ্যকালের ম্লেচ্ছ। কেন না, মহর্ষি জৈমিনি “চোদিতস্তু প্রতীয়েত অবিরোধং প্রমাণেন” ইত্যাদি স্থত্রার্থ ম্লেচ্ছ সাংকেতিক পদার্থকেও বজ্ঞকার্যে গ্রহণ করিতে উপদেশ দিয়া পূর্বোক্ত আচুরিক বাক্যকে ম্লেচ্ছবাক্য বলিয়া উদাহরণ দিয়াছেন। “পিক” “নেম” “মত” “তামরস” প্রভৃতি অনেকগুলি শব্দ এক্ষণে সংস্কৃত ভাষামধ্যে নিবিষ্ট হইয়াছে, বস্তুতঃ ঐ সকল শব্দ সংস্কৃতই নহে। ঐ সকল শব্দ তত্ত্ব অর্থে পূর্বকালের অসুরেরা বা ম্লেচ্ছরাই ব্যবহার করিত। তাহারা কোকিলকে “পিক,” নামকে ও অর্কভাগকে “নেম,” পদ্মকে “তামরস” বলিত। সংহিতা গ্রন্থে যাহাদিগকে অসুর বলা হইয়াছিল, ব্রাক্ষণগ্রন্থে তাহাদিগকে ম্লেচ্ছ বলা হয়, তদ্বক্ষে ম্লেচ্ছ ও অসুর একপ্রকার অবস্থাপ্রিত বলিতে হইবে। তবে “ম্লেচ্ছ” এই নামান্তর হইবার অন্ত কোন কারণ দৃষ্ট হয় না। পুরাকালেও এক্ষণকার শ্রায়

সাধাৰণ ব্যবহাৰ্য ভাষাস্তুৱ ছিল, তাহাৰ আৱ সন্দেহ  
নাই। বিশেষত,—

“তেহসুৱা হেলৱ হেলৱ ইতি কুৰ্বন্তঃ পরাৰভুৰ তমা-  
স্তুক্ষণেন ন মেছিত বৈ নাপভাষিত বৈ মেছোহৰ্বা  
যদেৰ অপশব্দঃ।”

ইত্যাদি ব্রাহ্মণ বাকাদ্বাৱা স্পষ্ট প্ৰতীতি হয়, যাহাৱা  
অস্তুৱ, তাহাৱাই মেছ এবং সংকৃত ভিন্ন নানাপ্ৰকাৰ  
অপশব্দ ছিল। “নাযজিযাৎ বাচং বদেৎ” ইত্যাদি মন্ত্ৰ-  
কাণ্ডেও যজ্ঞকালে অপশব্দ বলিতে নিষেধ থাকাতে  
উপরোক্ত সিদ্ধান্ত দৃঢ়ীভূত হইতেছে। অতএব সংকৃত  
ভিন্ন অন্য প্ৰকাৰ ভাষাৱ ছিল, ইহাতে কোনও সন্দেহ  
নাই।

খণ্ঠেদেৰ অথবা তৎসমজ্ঞাতীয় গ্ৰন্থেৱ সংকৃত আমৱা  
বুঝিতে পাৰি না। তাহাৰ কয়েকটী নিগৃত কাৱণ আছে।  
প্ৰথমতঃ বৰ্তমানকালেৱ সংকৃত ব্যাকৱণেৱ অধীন,  
বেদেৱ সংকৃত ব্যাকৱণেৱ অধীন নহ। (ব্যাকৱণই  
বেদবাক্য অনুমাৱে রচিত—যেহেতু ব্যাকৱণ বেদেৱ  
অনেক পৱে) দ্বিতীয়তঃ বাক্যেৱ আকাৰ ও সংস্থান  
এক্ষণকাৰ অপেক্ষা অনেক বিভিন্ন। তৃতীয়তঃ পুৰৰ্বে যে  
সকল শব্দ দ্বাৱা যে সকল বস্তুকে বুৰাইবাৰ প্ৰথা ছিল,  
এক্ষণে আৱ সেই সকল শব্দ দ্বাৱা সেই সকল বস্তু

বুঝান হয় না এবং শব্দ সকলের সমন্বয়টিনা একগাঁথার  
রীতিবহিত্ব'ত। মনে করন—“সত্যং ত্বেষা অমবন্ত  
ধন্বশিদ্বা কর্ত্তিয়াসঃ। মিহ কৃত্বন্তু বাতাং।” খণ্ডের  
১ অং, ১ম অঞ্চল, ১ম, ২৮ স্তুতি, ৭ খণ্ড) এই খণ্ড পাঠ-  
শাত্রে, বোধ হয় কেহই বুঝিবেন না। না বুঝিবার  
অন্ত কিছু কারণ নাই, কেবল ঐ সকল শব্দ ও ঐরূপ  
রীতি আমরা কখন অভ্যন্তর করি নাই। “সত্যং”  
এই শব্দটী আমরা ব্যবহার করি—উহা বুঝা গেল।  
তৎপরে “ত্বেষা” বুঝিলাম না, আমাদের বুঝি—তু  
+এষা এইরূপ গ্রহণ করিতেই প্রথমতঃ ধারিত হইবে,  
কিন্তু তাহা নহে। আমরা যেরূপ স্থলে “ত্বিষ” শব্দের  
ব্যবহার করি—তেমনি স্থলে “ত্বেষা” শব্দ ব্যবহার  
হইয়াছে। “ত্বেষা” ঐ ত্বিষ শব্দেরই তুল্য। “অমবন্তঃ”  
অম শব্দে বল বুঝায়। “অম” এইটী যে বলের একটী নাম  
তাহা আমরা আর শুনিতে পাই না স্মৃতিরাং বুঝিতেও  
পারি না। “ধন্বশিদ্বা” “ধন্বন্ত” মুক্তভূমি “চিং” প্রায়শঃ।  
ইহা বুঝিলেও বুঝা যায় বটে কিন্তু “চিদ্বা” এই চিং  
শব্দের পরে আকার থাকাতেই গোলযোগ। ঐ  
আকারটীর সহিত “অবাতাং” শব্দের সমন্বয়। আ  
অবাতাং। আ সমস্তাং। এইরূপ অর্থ হইবে, ইত্যাদি।  
পুরৈ ব্যাকরণ ছিল না। যথ—

“বৃহস্পতি রিঙ্গায় দিব্যং বর্ষসহস্রং প্রতি পদোক্তানাং  
শব্দানাং শব্দ পারায়ণং প্রোবাচ নাস্তং জগাম।”

এই বেদবাক্য দ্বারা প্রতীতি হয়ে যে, পূর্বকালে চীন  
দেশীয় বর্ণমালার ঘায় একটী একটী করিয়া শব্দরাশি  
শিখিয়া অস্থাধ্যয়ন করিতে হইত। কিছুকাল পরে  
কিঞ্চিং কৌশলসম্পন্ন প্রণালী নিবন্ধ হইল—অর্থাৎ  
নাম, আধ্যাত, উপসর্গ, নিপাতন, এই চারি জাতি  
শব্দ স্থির হইল।

“চতুরি শৃঙ্গা ভয়োহস্ত পাদা দ্বে শীর্ষে সপ্ত হস্তা  
সোহস্ত। ত্রিধা বক্তো ব্রহ্মভো রোরবীতি মহো দেবো  
মর্ত্যাং আবিশ্যে।”

শব্দসমুদ্রের পার প্রাপ্তির নিমিত্ত কতকগুলি শুনিয়ম  
সংস্থাপিত হইলে উপরোক্ত রূপক বাক্তী লোকে আন-  
ন্দের সহিত পাঠ করিয়াছিল। বৈয়াকরণিক বস্তুগুলি  
উহাতে ব্রহ্মকণে বর্ণিত হইয়াছে। যথ—নাম, আধ্যাত,  
উপসর্গ, নিপাত, এই চারি প্রকার পদসমূহ ঐ ব্রহ্মের  
শৃঙ্গ। তিনটী কাল তাহার পদ। সুপ ও তিঙ্গ তাহার  
মন্ত্রক। সাতটী বিভক্তি তাহার হস্ত। উরঃ, কর্ণ ও  
মূর্কা এই তিন স্থানে ঐ সমুদয় গ্রথিত। এই ব্রহ্ম জগতে  
আবির্ভাব হইবামাত্র শব্দ কার্য রব করিয়া উঠিল।  
যাহা ইচ্ছা তাহাই প্রকাশ করা যায় বলিয়া উহা

নানাপ্রকার নামে খ্যাত ছিল। কিছুকাল পরেই  
ব্যাকরণ জয়ে। ব্যাকরণ বলিলে যে পাণিনি ব্যাক-  
রণ বুঝিবে তাহা নহে, কেন না, পাণিনি পূর্ব পূর্ব  
আচার্যদিগের মত অকাশ করিয়াছেন এবং “ব্যাকরণ”  
এই নামও পাণিনি ব্যাকরণ অপেক্ষা আচীন অন্তে  
দৃষ্ট হয়। বর্তমান ব্যাকরণ, বর্তমান নিকৃতগ্রন্থ,  
বর্তমান কোষগ্রন্থ এ সকলের পূর্বেও ঐ ঐ জাতীয়  
গ্রন্থ ছিল। পাণিনি যেমন পূর্ব ব্যাকরণের উল্লেখ  
করিয়াছেন, নিকৃতকার যাক্ষ মুনিও অন্য নিকৃতের  
উল্লেখ করিয়াছেন। মেদিনী প্রভৃতি কোষ অন্তের  
পূর্বে “রহস্যপলিনী” “উৎপলিনী” প্রভৃতি কোষ-  
গ্রন্থ ছিল, ঐ সকল এখন আর পাওয়া যায়  
না। “ত্রাঙ্গণ সর্বস্ব” প্রভৃতি বেদমত্ত্ব ব্যাখ্যা অন্তে  
ঐ সকল আচীন কোষ হইতে শব্দ পর্যায় উদ্ভৃত  
হইয়াছে। অতএব পাণিন্যাদি সম্পূর্ণ আদিম আচার্য  
নহেন। বৈদিকগ্রন্থে বলের নাম আটাইশ, সংগ্রামের  
নাম ছ-চল্লিশ, অপত্তোর নাম পনর, বাকোর নাম সাতাশ,  
ধনের নাম আটাইশ ইত্যাদি দেখা যায়। সে সকল  
নাম এক্ষণে আর ব্যবহার করিতে আয় দেখা যায় না।  
আদিম কালের কোন বস্তুর নাম দশ ছিল, এক্ষণে  
তাহার ২০০ নাম দেখা যায়। আবার কোন বস্তুর

নাম পঞ্চাশটী ছিল এখন পাঁচটীও নাই, এতদূর বিপর্যয় ঘটিয়াছে। কতকগুলি শব্দ আদিম কাল হইতে আজি পর্যন্ত সমান চলিয়া আসিতেছে। যথা—গো, অশ্ব ইত্যাদি। কতকগুলি ম্লেছ শব্দ সাধারণে চলিত আছে। ম্লেছ শব্দ শুনিলে সাধারণে মনে করে পারসী কি ইংরাজী, বস্তুতঃ তাহা নহে। মুধিষ্ঠিরকে বিহুর ম্লেছভাষায় গুপ্ত জতুগৃহের কথা বলিয়াছিলেন, এই কথায় সাধারণে মনে করে বিহুর ও মুধিষ্ঠির পারসী জ্ঞানিতেন, উহা ভুমি।

ফল ম্লেছভাষাসম্বন্ধে যেরূপ আর্যশাস্ত্রে উল্লেখ দেখা যায়, তাহাতে এইরূপ অর্থ দাঢ়ায় যে, ম্লেছভাষা আর কিছু নহে, কেবল অকৃতি প্রত্যয়াদি বৈয়াকরণিক সমস্কুলীন ভাষাই ম্লেছভাষা। ম্লেছভাষা সম্বন্ধে এইরূপ বিশ্বাস আছে।

শুন্দ ভাষা তিনি প্রকারে ঋপান্তর হইয়া ম্লেছভাষায় পরিণত হইয়াছে। কোন স্থলে বর্ণাদিকাবশতঃ কোথাও বর্ণবিপর্যয়বশতঃ, কোথাও বা বর্ণ লোপ বশতঃ স্থল বিশেষে বর্ণ স্বরাদি বিকৃত হইয়া ম্লেছভাষা নামে প্রচলিত হইয়া যায়। কান্ত শতপথ ব্রাহ্মণ প্রভৃতি বৈদিকগ্রন্থে উক্ত প্রকার ভাষার ভূরি ভূরি অমাণ পাওয়া যায়। আধুনিক নাটকাদিতে যেমন

তজ্জ্বল ও ইতর লোকের কথাবার্তা বিভিন্ন, তজ্জপ বৈদিক গ্রন্থেও দেবতাদিগের ও অমুর ম্লেচ্ছদিগের কথাবার্তা বিভিন্ন। কান্তি শতপথ ব্রাহ্মণে, ইন্দ্র অশুর-দিগকে জিজ্ঞাসা করিলেন “ইমাং চিত্রাখ্যাং মদীয়া-মিষ্টকামুপধায্যে”—তোমাদিগের নিমিত্ত আমি এই আমার ইষ্টকা অগ্নিতে নিক্ষেপ করি। অশুরেরা উত্তর করিল “উপহি” এটী উপধেহি হইলে শুন্দ হইত, কিন্তু বর্ণলোপ হওয়াতে তাহা না হইয়া ম্লেচ্ছভাষায় পরিণত হইয়াছে। এইরূপ “তেহশুরা হেলয় হেলয় ইতি বদন্তঃ পরাবত্তুবুঃ” এস্থলে “হেলয়” এই শব্দের স্থানে দেবতারা বা আর্দ্ধেরা “হেহরয়” প্রয়োগ করিয়া-ছেন। এস্থলে বর্ণ বিপর্যয়াভ্যসারী ম্লেচ্ছভাষা জানিতে হইবেক।

এইরূপ বৈদিক ভাষার আলোচনা করিলেও বৈদিক কাল নিরূপণ করা সহজ ব্যাপার নহে। বেদের সংহিতা ও ব্রাহ্মণ এক সময়ে রচিত হয় নাই। ভিন্ন ভিন্ন সময়ে বিভিন্ন অংশ রচিত হইয়াছে। পঞ্জিতবর হৌগ সাহেব অনুমান করেন বেদের সংহিতা ২৪০০ হইতে ২০০০ খ্রিষ্ট জন্মগ্রহণের পূর্বে ও ব্রাহ্মণভাগ ১২০০ খ্রিষ্ট পূর্বে রচিত হইয়াছে।

ব্রাহ্মণ ও বিশ্ব শব্দে পূর্বে বৈদিকমন্ত্রের বক্তা বুঝাইত।

এক্ষণে স্বত্রধারী ভ্রান্তি যেমন এক জাতি হইয়াছে, পূর্বে মেরুপ ছিল না। যাহারা যজন, যাজন, অধ্যায়ন, অধ্যাপনাদি ব্যবসায়ে নিযুক্ত থাকিতেন, এবং ধর্মের প্রচার করিতেন, তাহারাই ভ্রান্তি নামে বাচ্য হইতেন। পরে ক্রমে উহা পুরুপৌত্রাদির একটি ব্যবসা অনুসারে ভ্রান্তি এক জাতি হইয়া উঠিয়াছে। ভ্রান্তির বৈদিককাল হইতেই শিখ রাখা প্রসিদ্ধ কিন্তু সে সময় “তরমুজের বোটাসম টীকি শোভে শিরে” ছিল না, তাহা শান্তানুসারে মন্তকের অধিকাংশ স্থান ব্যাপিরা থাকিত, এই শান্তীয় টীকির নাম “বেড়ী।” ইহা ভিন্ন বৎশ অনুসারে ভিন্ন ভিন্ন প্রকার শিখ রাখার পদ্ধতি ছিল যথা—

“দক্ষিণকপর্দা বাণিষ্ঠা আত্মেয়াস্ত্রিকপদ্মিনঃ।

অংদ্বিরসঃ পঞ্চচূড়া মুণ্ড ভগবঃ শিখিমোহয়ে ॥”

এইরূপ শিখ রাখা কেবল টুপী বা পাগড়ীর প্রতিনিধি। বৈদিককালে টুপী বা পাগড়ী বন্ধন করিতে হইত, তাহা না করিলে লোকসমাজে নিন্দা করিত যথা—মহৰ্ষি আপস্তম্ব কহিয়াছেন।

“নসমা হৃত্বাবপেয়ু বন্ধন বীহারাদিতোকে। অথাপি ভ্রান্তঃ এব রিক্তোবা পিহিত্তস্তম্বে তদেব পিধানঃ যচ্ছিখ।”

অর্থাৎ গৃহস্থ ব্রাহ্মণ মন্ত্রক মুণ্ডন করিবে না, কেন ন।  
গৃহস্থ ব্যক্তির মন্ত্রক আবরণশূন্য হইলে, সে লোকের  
নিকট তুচ্ছ হয়। এজন্য যে ব্যক্তি শিখা রাখে তাহার  
শিখা হই ও আবরণস্থানীয়।

বৈদিককালের আর্ধেরা কৃষিজীবী ছিলেন, তাঁহারা  
কৃষিকার্য্যেই বিশেষ সুখ অভূত করিতেন। বেদের  
মধ্যে গ্রাম ও চতুর্দিকে আচীরবেষ্টিত পুরের উল্লেখ  
আছে। ব্রাহ্মণগ্রন্থে দৃঢ় হয়, যজ্ঞবেদী ইষ্টকে নির্মিত  
হইত, ইহাতে বোধ হয় গৃহাদিও ইষ্টকদ্বারা নির্মিত  
হইত; আদিমকালে অসভ্যজাতি অসুরেরা দৌরাত্ম্য  
করিত এবং আর্যগণ তাহাদিগকে দমন করিবার জন্য  
সর্বদা যুদ্ধ করিতেন, আর কোন কোন সময়ে কোন  
উপায় না দেখিয়া দেবতাদিগের নিকট তাহাদের  
দমনের জন্য প্রার্থনা করিতেন। রাজাৰ দ্বারা গ্রামাদি  
শাসিত হইত, ভাব্য প্রভৃতি রাজাৰ উল্লেখ খণ্ডে  
আছে। সে সময় আর্যজাতিৰ ব্রীহি (ধোতি) বব, মাষ-  
কলাই, তিল, ওষধি (শস্য) বীকং (লতা) করন্ত (ফল)  
“ব্রীহি মথো বব মথো মাস মথোতিলং” প্রধান  
আহারের দ্রব্য ছিল। সুময়ে সময়ে তাঁহারা অপূর্প  
অর্থাৎ পিণ্ডিক এবং যজকাৰ্য্যভিন্নও মেষ, মহিষ, গো  
প্রভৃতিৰ মাংস ভক্ষণ করিতেন।

সোমরস এবং বিবিধ প্রকার সুরার সে সময় অত্যন্ত ব্যবহার ছিল এবং সুরাবিক্রেতারও অভাব ছিল না। খণ্ডমধ্যে আর্যজাতির নানা প্রকার ব্যবসায়ের উল্লেখ আছে। অধিকাংশ লোকেই ব্যবসাকার্য দ্বারা জীবন-ব্যাপ্তি নির্বাহ করিত। আদিমকালে মনুষ্যের আয়ু ১০০ বৎসরের অধিক ছিল না। মনু বলেন,—সত্যাগ্রে মনুষ্যের আয়ু ৪০০ বৎসর, ত্রেতায় ৩০০ বৎসর, দ্বাপরে ২০০ বৎসর, কলিতে ১০০ বৎসর ; এসকল কপ্পনামাত্র ; কেন না বেদে দেখা যাই পুরুষের আয়ু শত বৎসর—“ধত্তে শতাক্ষরণ ভবন্তি শতায়ুঃ পুরুষঃ” —পুরুষ শক্ত মন্ত্রে দেখা যায় আর্যগণ প্রার্থনা করিতেন “জীবেমঃ শ্রদঃ শতম্” অর্থাৎ আমি যেন শত বৎসর জীবিত ধাকি এবং আশীর্বাদ করিবার সময়েও বলিতেন “দাতা শতং জীবতু” —দাতা শত বর্ষ জীবিত থাকুন। ইতাদি। আর্যজাতির আচার ব্যবহার সম্বন্ধে পুনরায় লেখনী ধারণ করিবার ইচ্ছা আছে, এজন্য এতৎসম্বন্ধে এছলে বাহুল্য আলোচনা করিলাম না।



---

# ଶାଲିବାହନ ବା ସାତବାହନ ମୃପତି !

---

Let us sit upon the ground  
And tell sad stories of the death of kings.  
(*K. Richard*), *Richard II*

---



# শালিবাহন বা সাতবাহন নৃপতি ।

---

সুবিধ্যাত শালিবাহন নৃপতি মগধে রাজ্য করিয়া-  
ছিলেন । ইহার দ্বারা খন্ডজন্মের আটাত্তর বৎসর পরে  
শকের সৃষ্টি হয় । রহজাতক ও রহস্যসংহিতার টিকা-  
কার ভট্টওৎপল বিক্রমাদিতাকে শকের সৃষ্টিকর্তা ছির  
করিয়াছেন । শালিবাহনকে, শকারি বিক্রমাদিত্য বলিয়া  
তাহার ভ্রম হইয়াছিল । শকাঞ্চনমাহাজ্ঞার মতা-  
মুসারে শকারি বিক্রমাদিত্য ৪৬৬ শকে (৫৫৪ খন্ডাদে)

সিংহাসনাকৃত হইয়াছিলেন ।

এস্থলে আমরা বিক্রমাদিত্য ও শালিবাহনের কাল  
নিরূপণ করিতে অব্লত হই নাই । আমাদিগের উদ্দেশ্য  
বিভিন্ন । আমরা অন্ত মহারাষ্ট্ৰাধিপতি শালিবাহনের  
বিবরণ লিপিবদ্ধ করিব । ইনি মগধেশ্বর শালিবাহন  
হইতে পৃথক্ ব্যক্তি ।

শালিবাহন বা সাতবাহন মহারাষ্ট্ৰপ্রদেশের প্রতী-  
ষ্ঠানপুরীর অধীশ্বর । তাহার রাজধানী গোদাবৰী-  
তটে স্থাপিত ছিল । ইহার আধুনিক নাম পাটন ।

শালিবাহন শক, এক্ষণে মহারাষ্ট্রপ্রদেশের নর্মদা নদীর দক্ষিণে, এবং বিক্রমাদি ও নদীর উত্তরাংশে প্রচলিত আছে। কথিত আছে, কলিযুগের প্রারম্ভে যুধিষ্ঠির, বিক্রম এবং শালিবাহন, তৎপরে বিজয়াভিনন্দন, নাগার্জুন ভূপতি এবং কল্কী এই ছয় ব্যক্তির শক প্রচলিত হইবে। যথা—

“যুধিষ্ঠিরে বিক্রমশালিবাহনে  
ততো নৃপঃ স্ত্রাদিজয়াভিনন্দনঃ।  
ততস্ত নাগার্জুনভূপতিঃ কলোঁ  
কল্কী যড়েতে শককারকাঃ স্মৃতাঃ ॥”

এতৎসম্বন্ধে বোম্বাইপ্রদেশস্থ পঞ্চিকাকারগণ কহেন, যুধিষ্ঠিরের শক \* ৩০৪৪ পর্যন্ত প্রচলিত ছিল; তৎপরে উজ্জয়নীর বিক্রমাদিত্যের শক ১৩৫ বৎসরমাত্র প্রচলিত হইয়া প্রতীষ্ঠানাধিপতি শালিবাহনের শক আরম্ভ হয়। তাহা ১৮০০০ বৎসর প্রচলিত থাকিবে এবং এই

\* ইহার সহিত বৃহৎসংহিতার ১৩ অং ৩ শ্লোকের এক্য নাই।

যথা “আসম্যাস্তু মুনয়ঃ শাসতি পৃথুঃ যুধিষ্ঠিরে নৃপতোঁ।

যড়ম্বিকপঞ্চম্বিযুতঃ শক কালস্মস্য রাজক্ষেত্ৰে ॥”

অর্ধাং যুধিষ্ঠির যথন পৃথিবী শাসন করিয়াছিলেন, তখন সপ্তর্ষি-মণ্ডল যষ্ঠানক্ষত্রে অবস্থিত ছিল। ‘এই যুধিষ্ঠিরের শক ২৬২৫ বৎসর পর্যন্ত ছিল।

এই শোকটী রাজতরঙ্গীতে অবিকল ঝুঁকপে পঠিত হইয়াছে।

শকের পরে গৌড়দেশের ধারাতীর্থ নগরের অধীনের  
নাগার্জুনের শক ৪০০০০ বৎসর এবং অবশেষে ষষ্ঠ  
নৃপতি কর্ণাটকদেশের করবীরপত্নাধিপতি (কোলাপুর)।  
কল্কীর শক ৮২১ বৎসর প্রচলিত হইবে। আমাদিগের  
এই ভবিষ্যদ্বাণীর উপর বিশ্বাস নাই, স্বতরাং তদ্বিষয়  
প্রসঙ্গক্রমে উল্লেখ করিলাম মাত্র।

জিনপ্রভাস্তুরী-প্রণীত কম্পপ্রদীপনামক জৈনগ্রন্থে  
সাতবাহন নৃপতির একটী গম্প লিখিত আছে। অস্তা-  
বের প্রারম্ভে গ্রন্থকার মহারাষ্ট্র প্রদেশস্থ প্রতীচ্ছান-  
পুরীর বিবিধ বর্ণন করিয়া লিখিয়াছেন যে, তথায় এক  
কুস্তকারগৃহে কতিপয় ব্রাহ্মণ একটী ভগিনীসহ বাস  
করিতেন। একদা তাহাদিগের ভগিনী গোদাবরী  
হইতে বারি আনয়ন মানসে গমন করিয়াছিলেন,  
তথায় শেষনাগ, তাঁহার রূপলাবণ্য দর্শনে মোহিত  
হইয়া মনুষ্যদেহ পরিগ্রহ করতঃ তাঁহার প্রতি প্রেমান্ত-  
রাগ প্রদর্শন করিলেন। এবং তাঁহারই গর্ভে সাতবাহন  
জন্মগ্রহণ করিলেন। জিনপ্রভাস্তুরী কহেন, লোকে  
তাঁহাকে এই কারণে সাতবাহন বলিত। যথা “সনোতে-  
দ্বানার্থত্বাং লোকেঃ সাতবাহনঃ” ইতি ব্যপদেশঃ

\* “সাতবাহন ইতি ব্যপদেশঃ লভিতঃ” এইরূপ পাঠ বহু পুস্তকে  
দৃষ্ট হয়। এতদমুসারে এবং “আহুতে সাতবাহনঃ” এই বাক্য অমু-

লক্ষ্মিঃ” অর্থাৎ সন্ধাতু-নিষ্পত্তি সাত শকের অর্থ দান, তিনি দানে রত ছিলেন, অর্থাৎ দানধর্মের প্রবর্তক ও অত্যন্ত দাতা ছিলেন বলিয়া লোকে তাহাকে সাত-বাহন বলিয়া খ্যাত করিয়াছিল। মহারাষ্ট্রভাষ্যায় শালিবাহনচরিতেও এইরূপ আধ্যাত্মিকা লিখিত আছে। তাহার শেষে লিখিত আছে যে, বিক্রম সাত-বাহন দ্বারা যুক্ত পরাজিত হইয়া উজ্জয়িনীতে পলায়ন করিয়াছিলেন। প্রতীষ্ঠান সাতবাহনের রাজধানী। তাহা তিনি সুরমাহর্য-পরিষ্ঠাবেষ্টিত দুর্গদ্বারা পরিশোভিত করিয়াছিলেন। তিনি দক্ষিণাপাটের সকল লোককে ঝণমুক্ত ও অধীন করতঃ তাপী পর্যন্ত জয় করিয়া স্বীয় শক প্রচলিত করেন। জিনপ্রভাস্তরী কহেন, তিনি জৈনধর্মে দীক্ষিত হইয়া সুদৃশ্য চৈত্য নির্মাণ করিয়াছিলেন। তাহার মেনাপতিগণের মধ্যে পঞ্চাশ জন জৈনধর্ম গ্রহণ করিয়া স্ব স্ব নামে মন্দির প্রতিষ্ঠা করিয়াছিলেন, জৈনধর্ম সাতবাহনের প্রয়োগে উজ্জ্বলপ্রভা ধারণ করিয়াছিল। রাজশেখরকৃত প্রবন্ধ-কোষেও সাতবাহনকে মহারাষ্ট্রপ্রদেশস্থ প্রতীষ্ঠান-সারে ‘সাতবাহন’ নাম ইওয়াই উচ্চিত এবং বিশুদ্ধ। কিন্তু আমাদের প্রচলিত আয়ত্তি অনুসারে ‘সতবাহন’ নামও ব্যবহার করা যাইতে পারে।

পুরীর অধীশ্বর বল্য হইয়াছে । জিনপ্রভাস্তুরী ১৫ শত  
সপ্তম মধ্যে ও তিলকস্থুরির শিষ্য রাজশেখর ১৪০৫ শকে  
বর্তমান ছিলেন । রাজশেখর চতুর্ভিংশতি প্রবন্ধে  
অন্যান্য কবি প্রভৃতির মধ্যে সাতবাহন, বঙ্গস্তুল, বিক্র-  
মাদিত্য, নাগার্জুন, উদয়ন, লক্ষণসেন এবং মদন বর্ণণ,  
এই সপ্ত নৃপতির বিবরণ লিপিবদ্ধ করিয়াছেন ।

জিনপ্রভাস্তুরী এইরূপ প্রতীষ্ঠান রাজধানীর বর্ণন  
করিয়াছেন । যথা—

জীয়াজৈজ্ঞং পত্রনং পুতমেত-  
দোদাবর্ধ্যা শ্রীপ্রতীষ্ঠানসংজ্ঞং ।  
রত্নাপীডং শ্রীমহারাষ্ট্রলক্ষ্মণ  
রম্যং হর্ষেন্দ্রশৈত্যেশ্চ চৈত্যেঃ ॥১॥  
অষ্টাষষ্টিলোকিকা অত্ব তীর্থা  
দ্বাপঞ্চাশজজিতে চাত্র বীরাঃ । ১ ॥  
পৃথুশান্মাং ন প্রবেশোহত্ব বীর-  
ক্ষেত্রত্বেন প্রোঢ়তেজো রবীণাঃ ॥ ২॥  
নশ্তীতি পুটভেদনতোহস্মাঃ  
ষষ্ঠিযোজনমিতঃ কিল বস্ত্ব' ।  
বোধনায় ভৃগুকচ্ছমগচ্ছ-  
বাজিতো জিনপতিঃ কমঠাঙ্কঃ ॥ ৩॥

অনিত্রিনবতের্বশতাম

অতয়েত্র শরদাং জিনমোক্ষাং ।

কালকোব্যথিত বাস্তিকমার্য্য

পর্ব ভাস্ত্রপদশুল্কচতুর্থাম্ ॥ ৪ ॥

তত্ত্বায়তনপংক্তি বীক্ষণ।-

দত্ত মুঞ্চতি জনো বিচক্ষণঃ ।

তৎক্ষণাং সুরবিমানধোরণী

আবিলোকবিষয়ং কুতুহলং ॥ ৫ ॥

সাতবাহনপুরঃসরা নৃপা

চিত্রকারি চরিতা ইহাঃ তবন् ।

দৈবতৈরভুবিধেরধিত্তিতে

চাতু সত্ত্বদন্বাগ্নেকশঃ ॥ ৬ ॥

কপিলাত্রেয়-বৃহস্পতি-পঞ্চাল।

ইহ মহীভূতপরোধাং ।

গ্রন্থস্বচতুর্ক্ষ গ্রস্থার্য্যং

শ্লোকমেকমপ্রথবন্ ॥ ৭ ॥

( সচায়ং শ্লোকঃ )

জীর্ণে ভোজনমাত্রেয়ঃ কপিলঃ আণিমো দয়া ।

বৃহস্পতিরবিশ্বাসঃ পঞ্চাল শ্রীষ্ঠু মার্দবং ॥ ৮ ॥

অস্ত্রার্থঃ ।

শ্রীমান্ম অতীষ্ঠান নগর জয়যুক্ত হউন् । এই নগর

গোদাবরী নদীর তীরস্থূল অতি পরিত্র ।\* মহারাষ্ট্ৰী  
লক্ষ্মী কর্তৃক আলিঙ্গিত । নয়মশীতলকারি চৈত্য ও  
রমণীয় হৃষ্যসমূহে ভূষিত । এখানে ৬৮ সংখ্যক তীর্থ  
বা ৬৮ জন আচার্য উৎপন্ন হইয়াছেন । ৫২ জন বীর  
জন্মগ্রহণ করিয়াছেন ॥ ১ ॥ এখানে শক্র রাজাৱা  
প্রবেশ কৱিতে পারে না । বীরগণের জন্মভূমি বলিয়া  
অতি তীক্ষ্ণতেজা স্মৃত্য এখানে প্রথম কিৱণ বৰ্ষণ  
কৱেন না ॥ ২ ॥ জিননাথ কমঠাঙ্ক জানদানের নিমিত্ত  
এই স্থান হইতেই ভগ্নকচ্ছে অশ্বারোহণে গমন  
কৱিয়াছিলেন । তহুপলক্ষে ৬০ যোজনপরিমিত এক  
অসিঙ্ক পথ উদ্ভাবিত হইয়াছিল ॥ ৩ ॥ এই জিনপতিৰ  
নির্কাণপ্রাণিৰ কাল হইতে ৯৯৩ বৎসৱের পৰে এই  
স্থানে ভাস্র শুল্ক চতুর্থী তিথিতে ভগবানেৰ পৰ্ব  
( উৎসব ) হইয়া থাকে ॥ ৪ ॥ এই স্থানে আসাদঞ্জেণীৰ  
শোভা দেখিলে বিচক্ষণ ব্যক্তিদেৱ দেবপুৱ দেখিবাৰ  
কুভুহল থাকে না ॥ ৫ ॥ সাতবাহন প্রভৃতি রাজাগণ,  
যাঁৰাদিগেৱ চরিত্র অপূৰ্ব ও কাৰ্য্য অনুত, তাঁহাবাৰ  
এই স্থানেই জন্মিয়াছিলেন । এখানে অনেক দেবতাৰ  
অধিষ্ঠান আছে এবং অনেকশত দেবতবন আছে ॥ ৬ ॥

---

\* মহাভাৰতে আৱ এক প্রতিষ্ঠান বগৱেৱ উল্লেখ আছে, তাহা  
প্ৰাণগেৱ নিকটবৰ্তী এবং তাহা কুশ মধ্য 'প্রতিষ্ঠান' শব্দেৱ বাচ্য ।

এই খানে কপিল, আত্মের, ବୁଦ୍ଧମୂଳ ଇହାରା  
ରାଜାର ଉପରୋଧେ ଚାରିଲକ୍ଷପରିମିତ ଗ୍ରନ୍ଥେର ଅର୍ଥ  
ଅର୍ଥାତ୍ ଉଦ୍‌ଦେଶ୍ୟ ବିଚ୍ଛାସ କରତ ଏକଟି ଶ୍ଲୋକ ଅକାଶ  
କରିଯାଇଲେନ । ( ସେ ଶ୍ଲୋକ ଏହି ) ॥ ୭ ॥ ଆତ୍ମେର ଜୀବ  
ହଇଲେ ପର ଭୋଜନ, କପିଲ ଆମୀର ପ୍ରତି ଦୟା,  
ବୁଦ୍ଧମୂଳ ଅବିର୍ଭାସ, ପଞ୍ଚାଳ ଦ୍ଵୀର ପ୍ରତି ମୃଦୁ ବ୍ୟବହାର ॥ ୮ ॥

ଶାଲିବାହନ ଏକଜନ ପ୍ରସିଦ୍ଧ ଗ୍ରନ୍ଥକାର । ଇତିପୂର୍ବେ  
ଭାରତବର୍ଷେ ଅନେକ ନୃପତି ଉତ୍କୃଷ୍ଟ ଉତ୍କୃଷ୍ଟ ସଂକ୍ଷିତ ଗ୍ରନ୍ଥ  
ରଚନା କରିଯା ଯାହିତ୍ୟମଂସାର ଉଜ୍ଜ୍ଵଳ କରିଯାଇଗିଯାଇଛେ ।  
କାଞ୍ଚୀରାଧିପତି ଶ୍ରୀହରଦେବ—ରତ୍ନବଲୀ, ନାଗାନନ୍ଦ, ଓ  
ପ୍ରିଯଦର୍ଶନିକା ନାଟିକା । ବିକ୍ରମାଦିତ୍ୟ—କୋଷଗ୍ରନ୍ଥ । ମୁଞ୍ଜ—  
ମୁଞ୍ଜପ୍ରତିଦେଶ ବ୍ୟବହାର । ଭୋଜଦେବ—\* ଅଶ୍ଵାୟୁର୍ବେଦ, ରାଜ-  
ବାର୍ତ୍ତିକ, ( ସୌଗାମ୍ତ୍ରତ୍ତ୍ଵଟିକା ) ଯୁକ୍ତିକପ୍ପତକ, କାମଧେନ,  
ରାଜମାର୍ତ୍ତଙ୍ଗ, ମରବ୍ସତୀକଟ୍ଟାଭରଣ ଓ ତତ୍ତ୍ଵପରକାଶ । ଶ୍ରୀକ—  
ମୃଦୁକଟିକ । କାନ୍ତକୁଜାଧିପତି ମଦନପାଳ—ମଦନବିନୋଦ,  
ନିଷଟ୍ଟୁ ରଚନା କରେନ । ହେମାଚର୍ଯ୍ୟ ବିକ୍ରମାଦିତ୍ୟ, ଶାଲି-  
ବାହନ, ମୁଞ୍ଜ, ଓ ଭୋଜ, ଏହି ଚାରି ବିଖ୍ୟାତ ଗ୍ରନ୍ଥକାର

\* ଭୋଜଦେବେର ଏକଥାନି ବ୍ୟାକରଣ ଆଛେ, ତାହା ସ୍ମୃତ୍ୟ ନାହେ ।  
ମିକ୍କାନ୍ତକୌଶୁଦ୍ଧୀଏହେ ଇହାର ଉଲ୍ଲେଖ ଆଛେ । ସଥା ଅତ୍ର ଭୋଜଃ ଦଲିବଲି  
ଶ୍ଵଲିରଣ ଏବଂ ତ୍ର୍ଯାପିକ୍ଷପରିଚେତ୍ତି ପମାଠ ।

ଇହା ତିନି ବୈଦିକ ନିଷଟ୍ଟୁଭାବ୍ୟେ ଇହାର ଉଲ୍ଲେଖ ଦେଖିତେ ପାଓଯା ଯାଇ ।

নৃপতির উল্লেখ করিয়াছেন। এই চারি নৃপতি অসিদ্ধ  
বিদ্঵ান्। ইহাদিগের সমন্বে একজন সংস্কৃত কবি  
কহিয়াছেন।

“ধাতৰ্ত্রি তরশোব্যাচকজনে বৈরাগ্যে সর্বথা।

যমাদিক্রমশালিবাহনমীভুঞ্জভোজদযঃ ॥

“অত্যন্তং চিরজীবিনে ন বিহিতাস্তে বিশ্বজীবাতবো।  
মার্কণ্ডু প্রবলোগশ্বপ্রভৃতযঃ সৃষ্টাহি দীর্ঘাযুষঃ ॥”

অর্থাৎ, একজন যাচক বিধাতাকে সম্মোধন করিয়া  
বলিতেছে। হে বিধাতঃ! তুমি পৃথিবীর যাচকগণের  
প্রতি অত্যন্ত বৈরাগ্যচরণ করিয়াছ, যেহেতু যাহারা এই  
পৃথিবীস্থ যাচকগণের জীবন মেই সমস্ত বাস্তি অর্থাৎ  
বিক্রম, শালিবাহন, মুঞ্জ ও ভোজ প্রভৃতি রাজাকে  
দীর্ঘজীবী না করিয়া মার্কণ্ড, প্রবল ও লোগশ প্রভৃতি  
কর্তকগুলি অকর্ম্য মহুষ্যকে দীর্ঘাযু করিয়াছ !!!

প্রবন্ধ চিন্তামণির চতুর্বিংশতি প্রবন্ধে লিখিত আছে,  
শালিবাহন বুধগণের সাহায্যে ৪০০০০০ গাঁথা বা  
আকৃত কবিতা রচনা করেন। তাহা (গাঁথা কোষ) নামে  
অসিদ্ধ। বাণভট্ট হর্ষচরিতে এই কোষ প্রবন্ধের বিষয়  
লিখিয়াছেন যে,—

“অবনাশিনমগ্রামকরোঃ সাতবাহনঃ।

বিশুদ্ধজাতিভিঃ কোষং রত্নেরিব সুভাষিতম্ ॥”

অর্থাৎ সাতবাহন চিরস্থানী অগ্রাম্য ( যাহা বিরক্তিকর নহে ) এবং বিশুদ্ধজাতি ( অর্থাৎ ছন্দো-বিশেষ, ) দ্বারা রত্ন-ভাষিত কোষের ন্যায় অভিধান রচনা করিয়াছেন ।

বোম্বাই প্রদেশের রাও সাহেব বিশ্বনাথ নারায়ণ মান্দলিক মহোদয় কহেন, যে তিনি বাজীননিবাসী কোন ভ্রান্তিগ্রে নিকট হইতে শালিবাহন সপ্তসতী আমধেয় এই গাথাকোষ প্রাপ্ত হইয়াছেন । ইহা আচ্ছেপান্ত মহারাষ্ট্রী আকৃত ভাষার রচিত । উক্ত রাওসাহেব আধুনিক মহারাষ্ট্ৰভাষার সহিত উহার ভাষার এইরূপ ভিন্নতা দেখাইয়াছেন ।

| মহারাষ্ট্ৰী | মৱাটী    | অর্থ        |
|-------------|----------|-------------|
| অভা         | আতে      | পিতার ভগিনী |
| ঝুৱই        | ঝুৱত্যে  | হংথ         |
| পাৰ         | পাৰ      | পাওয়া      |
| ওট্টো       | ওঠ       | ওষ্ঠ        |
| তুইক্ষ      | তুক্ষে   | তোমার       |
| মইক্ষ       | মাক্ষে   | আমার        |
| সিল্প       | শিল্পি   | ঝিল্ক       |
| পিকং        | পিকলেলেৎ | পক          |
| পাড়ি       | পাড়ী    | গাত্তী      |

|             |         |              |
|-------------|---------|--------------|
| মহারাষ্ট্ৰী | মৱাঠি   | অর্থ         |
| চিখিখৰো     | চিখল    | কদ্দম        |
| ফলই         | ফাড়িতো | চক্ষের জল    |
| ছিঙ্গী      | সাল     | বৃক্ষের ত্বক |
| পোট         | পোট     | উদৱ          |
| শোণার       | সোণার   | স্বর্ণকার    |
| রন্দো       | রন্দ    | প্রশস্ত      |
| তুপং        | তুপ     | হত           |
| মঞ্চরম্     | মাঞ্চুর | মাঞ্চাৰ      |
| জুনং        | জুনেং   | বৃক্ষ        |
| ওলং         | ওলেং    | অস্ত্র       |
| চুকং        | চুকী    | ভুল          |
| বোড়        | মুলগা   | বালক         |

মুঞ্জ সর্বপ্রথম মৱাঠী কবি। তিনি ১৩০০ খ্রঃ অক্ষয়ের  
প্রারম্ভে বর্তমান ছিলেন। তাহার পর ঘানেশ্বর  
ভগবদ্গীতার টীকা মৱাঠি ভাষায় ১৩৫০ খ্রষ্টাব্দে  
রচনা করেন। তাঁদিগের ভাষার সহিত শালি-  
বাহন সপ্তাতীয় মহারাষ্ট্ৰী আকৃত ভাষার অনেক ভিন্নতা  
দৃষ্ট হইবেক। ইহাতে বোধ হয় শালিবাহন সপ্তাতী  
প্রাচীন গ্রন্থ। সেৱণ ভাষার অপৰ একথানিও গ্রন্থ  
মহারাষ্ট্ৰী প্রদেশে প্রচলিত নাই।

শালিবাহন সপ্তসতী সপ্তঅধ্যায়ে বা শতকে বিভক্ত।  
প্রত্যেক শতকের শেষে এইরূপ একটি করিয়া কবিতা  
আছে। যথা—

রসি অ জন হি অ অ দ ই এ কই বচ্ছল পমুহ  
স্তুকই নি আ বি এ। সত্ত সত্ত্বি সমতৎ পঢ়মং  
গাথা সত্যং এ অম্॥

অর্থাৎ সুরসিকগণের আনন্দবর্ধক কবিকুলচূড়ামণি  
কবিবৎসলকৃত প্রথম শত গাথা (৭০০ মধ্যে) শেষ হইল।

এই গ্রন্থ সাতবাহন বা শালিবাহনকৃত তাহার  
সন্দেহ নাই, কেন ন। ইহাতে অনেক স্থলে গোদা-  
বরী ও বিঙ্গাচলের উল্লেখ আছে। ইহার মধ্যে স্থানে  
স্থানে বৌদ্ধ, ভিক্ষু, সঙ্গ, প্রভৃতি বৌদ্ধ ভাষার উল্লেখ  
দেখিতে পাওয়া যাব। তাহাতে ইহার প্রচীনত্ব  
নিঃসংশয়ে প্রতিপন্থ হইতেছে। গ্রন্থানি সমুদায়  
শালিবাহনের লেখনী অস্ত্র নহে, তাহার মধ্যে দুই  
স্থলে শালিবাহন ও বিঙ্গমের প্রশংসাস্তুচক কবিতা  
আছে। তাহা অপর কোন কবিপ্রমীত বলিয়া বোধ  
হয়। শালিবাহন-সপ্তসতীর টীকাকার কহেন, তাহাতে  
নিম্নলিখিত কবির রচিত কবিতাও আছে। যথা,—

বোদিশ্ব, চুল্লিহ, অমররাজ, কুমারিল, মকরন্দ সেন ও  
ত্রীরাজ।

জৈন লেখকগণ কহেন, শালিবাহন জৈনধর্মাবলম্বী ছিলেন। কিন্তু ঐ গ্রন্থের মদ্দলাচরণ শ্লোকে পশ্চপতিকে বন্দনা করা হইয়াছে।

শালিবাহন সংস্কৃত ভাষায় কোন গ্রন্থ রচনা করিয়াছেন কি না তাহার প্রমাণ আঁপ্ট হওয়া যাইতেছে না। শালিবাহন আকৃত ভাষারই কবি ছিলেন তবিষয়ে “আকৃতে সাতবাহনঃ” এইরূপ বাক্য প্রচলিত আছে। লক্ষণ সেনের সভাসদ শ্রীধরদাম সহজি কর্ণায়ত গ্রন্থে ৪৪৬ কবির কবিতা সংগ্রহ করিয়া প্রকাশ করিয়াছেন কিন্তু তাহার মধ্যে শালিবাহনের নাম নাই, ইহাতে বোধ হইতেছে, তিনি কোন অসিদ্ধ সংস্কৃত কাব্য রচনা করেন নাই।

কাশীরনিবাসী সোমদেব ভট্ট সন্দলিত কথা সরিৎসাগর গ্রন্থের প্রথম লম্বকে যে শতবাহনের বিবরণ আছে, তিনি আমাদিগের আলোচা নৃপতি হইতে পৃথক ব্যক্তি।

বৃহৎ কথার শতবাহন মহারাজ নন্দের সম-সাময়িক। আমাদিগের প্রস্তাবের আলোচ্য শালিবাহন বা সাতবাহন। শালিবাহন সঙ্গস্তীর গ্রন্থকার ও মহারাষ্ট্র প্রদেশের নৃপতি। তিনি ১৭৯৯ বৎসর পূর্বে বর্তমান ছিলেন। তাঁর শক একালপর্যন্ত মহারাষ্ট্রপ্রদেশে প্রচলিত আছে।



---

# বুদ্ধদেবের দণ্ড।

---

The tooth-relic, of a colour like a part of the moon, white as the *kunda* flower and new sandal-wood, caused with its radiance palace gates, mountains, trees, and the like to appear for a moment as if they were formed of polished silver.—*The Dathlivansa, Chap. V.*,  
translated by M. C. Swamy.

---



## ବୁଦ୍ଧଦେବେର ଦତ୍ତ ।

---

ବୌଦ୍ଧଧର୍ମେ ପ୍ରବଳ ବିଶ୍ୱାସେର ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେଇ ବୌଦ୍ଧଧର୍ମୀ-  
ବଲନ୍ଧିଗଣ ଶାକ୍ସିଂହକେ ଦେବବৎ ମାନ୍ୟ କରିତେ ଲାଗି-  
ଲେନ, ଏବଂ ତାହାର ନିର୍ବାଣେର ପର ହିତେଇ ତାହାର  
ମୂର୍ତ୍ତି ସମ୍ମାନେର ମହିତ ମନ୍ଦିରମଧ୍ୟ ରକ୍ଷିତ ହିତେ ଲାଗିଲ ।  
ବୌଦ୍ଧରୋ ଈଶ୍ୱରେର ଅନ୍ତିତ ସ୍ଵୀକାର କରିତେନ ନା, କିନ୍ତୁ  
ବୁଦ୍ଧଦେବକେ ଦେବବৎ ସମ୍ମାନ କରିତେନ, ଏବଂ ତାହାକେ  
ଏଇନୂପ ସ୍ତବ କରିତେନ ଯଥ—

ନୋମି ଆଶାକ୍ସିଂହ-ସକଳ-  
ହିତକରଂ ଧର୍ମରାଜଂ ମହେଶ ।  
ସର୍ବଜ୍ଞ ଜ୍ଞାନକାଯଂ ତ୍ରିମଲବିର-  
ହିତଂ ସୌଗତଂ ବୋଧିରାଜ ॥

ଏହି ସ୍ତବ ଭକ୍ତିପ୍ରକାଶକ । ହିନ୍ଦୁଶାସ୍ତ୍ରେଓ ଗୁରୁଦେବେର  
ଚରଣପୂଜା ପ୍ରଚଲିତ ଆଛେ, ବୌଦ୍ଧରୋଓ ମେଇମତ ତାହା-  
ଦିଗେର ପ୍ରଧାନ ଗୁରୁ ବୁଦ୍ଧଦେବେର ନିର୍ବାଣେର ପରେଓ ତାହାର  
.ମୁର୍ତ୍ତିର ଉପାସନା କରିତ । ଇହା ପୌତଲିକ ଉପାସନା

নহে, কেবল ভজিথ্রকাশক উপাসনামাত্র। অঙ্গাপিও সিংহলদ্বীপে বুদ্ধমূর্তির সমীপে বৌদ্ধগণ পুষ্প প্রদান করিয়া থাকে; কিন্তু তাহা পূজার অণালীতে প্রদত্ত হয় না।

খ্রিস্ট জন্মের ৫৪৩ বৎসর পূর্বে বৈশাখীয় পূর্ণিমা রাজনীতে শাক্যসিংহের মৃত্যুর পর, তাহার চিতাস্থিত ভস্ম স্থুর্ঘণ্ঠাত্রে বৌদ্ধ স্থবিরণগণকর্তৃক নানাদেশে প্রেরিত হইয়া তাহার উপরে চৈত্য নির্মিত হইয়াছিল এবং প্রসিদ্ধ প্রসিদ্ধ মৃপতিগণ দ্বারা তাহার অস্থিখণ্ড সাদরে রক্ষিত হইয়াছিল। ধম্মাশোক এই সকল অস্থিখণ্ড এবং চিতাস্থিত ভস্ম পুনরায় বিভাগ করত নানাস্থানে প্রেরণ করিয়া তহুপরি চৈত্য নির্মাণ করিয়াছিলেন। বুদ্ধদেব যে বটব্রক্ষমূলে ছয় বৎসর ধ্যান করিয়া ধর্মের নিগৃত তত্ত্ব প্রাপ্ত হইয়াছিলেন। সেই আদি বৃক্ষের শাখা হইতে উৎপন্ন বৃক্ষ এপর্যন্ত সিংহলদ্বীপে বর্তমান আছে। মগধ হইতে এই বটব্রক্ষের শাখা, ধম্মাশোক তাহার অষ্টাদশ বর্ষ রাজ্যশাসনকালে অনুরাধাপুরে প্রেরণ করেন ও তথায় উহা মহামেষ্ঠাগ্রের অমোদকাননে রোপিত হয়। যথা—মহাবৎশ।

অথরসহি অসমহি ধম্মাশোকেশ রাজিমো।

মহামেষ অনাবামে মহাবোধি পতিঃওহি॥

ସିଂହଲେ ମହାରାଜ ତିଥ୍ୟେର ରାଜ୍ୟଶାସନକାଳେ ଖୁବ୍ ପୂଃ ୨୮୮ ବିଂସରେ ତ୍ରି ବଟରଙ୍ଗ ରୋପିତ ହେଲା । ଏହି ବଟରଙ୍ଗ ଏପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମଜୀବ ଆଛେ । ଇହାର ବୟାଙ୍କ୍ରମ ଏକ୍ଷଣେ ୧୯୬୪ ବିଂସର ବୁଦ୍ଧଦେବକେ ଶ୍ଵରଣ ରାଧିବାର ଜନ୍ୟ ବୌଦ୍ଧଗଣ ଏହି-ରୂପ ନାନା ଉପାୟ ଅବଲମ୍ବନ କରିଯାଇଲେନ । ତାହାର ମଧ୍ୟେ ବୁଦ୍ଧଦେବେର ଦସ୍ତ ଏକାଳ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରସିଦ୍ଧ । ଏହି ଦସ୍ତ ଦେଖିବାର ଜନ୍ୟ ପ୍ରିମ୍ ଅବ୍ ଗ୍ରେଲ୍ସ ସିଂହଲେର ମନ୍ଦିରେ ଅତି ସମାରୋହେର ସହିତ ଗମନ କରିଯାଇଲେନ । ଉହା କାନ୍ଦୀର ମାଲି ଗାଁ ଓ ରା ମନ୍ଦିରେ ଅତି ସତ୍ତ୍ଵରେ ସହିତ ରକ୍ଷିତ ଆଛେ । ବ୍ରକ୍ଷଦେଶେର ରାଜଦୂତଗଣ ଇୟୁରୋପ ହିତେ ଅତ୍ୟାଗତ ହିଲ୍ଲା ଏହି ମନ୍ଦିର ଭକ୍ତିର ସହିତ ପ୍ରଦକ୍ଷିଣ କରିବାର ଜନ୍ୟ ସିଂହଲେ ଗମନ କରିଯାଇଲେନ । ଏକାଳ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବୌଦ୍ଧଗଣ ଏହି ମନ୍ଦିରେ ବୁଦ୍ଧଦ୍ୱାଦଶନାଭିଲାଷେ ଗମନ କରିଯାଇଥାକେ । ଏହି ଦସ୍ତେର ସଂକଷିପ୍ତ ବିବରଣ ନିମ୍ନେ ଲିପି-ବନ୍ଦ କରା ଯାଇଥିଲେ ।

ବୁଦ୍ଧେର ଏହି ଦସ୍ତେର ଇତିହାସ ବିବିଧ ପାଲିଆଙ୍କ୍ଷେ ଲିଖିତ ଆଛେ । ତାହାର ମଧ୍ୟେ “ଦାଲାଦବଂଶ” ବୀ “ଦାତଧାତୁ ବଂଶ” ଅତି ପ୍ରାଚୀନ ଏବଂ ବିକ୍ରିଣ, ତାହା ସିଂହଲଦେଶୀୟ ପ୍ରାଚୀନ ଇଲୁଭାଷାଯ ୩୧୦. ଖୁଫ୍ଟାଙ୍କେ ରଚିତ ହିଲ୍ଲାଇଲ । ଏହି ଗ୍ରହ ଏକ୍ଷଣେ ଶୁଧ୍ୟାପ୍ୟ ବହେ; ଇହାର ପାଲିଭାଷାଯ ଧର୍ମ କୀତିଥେର ଦ୍ୱାରା ଅନୁବାଦିତ “ଦାତବଂଶହି” ପ୍ରସିଦ୍ଧ

ও প্রচলিত। দাতবৎশের রচনা অতি মনোহর এবং  
আঞ্চল। অনুরাধাপুরের পালতীনগরের রাজী লীলা-  
বতীর রাজ্যশাসনকালে ১১৯৭ খ্রিস্টাব্দে ধর্মকীর্তি বর্ত-  
মান ছিলেন। “তিনি দাতবৎশ” ভিন্ন চন্দ্ৰগোমিহুত  
সংকৃত ব্যাকরণের টীকা, ও পালি, বিনয় ও অঙ্গুত্তৰ  
গ্রন্থের টীকা এবং বিনয়সজ্জনামক গ্রন্থ প্রস্তুত করিয়া-  
ছিলেন। মহাবৎশে দাতবৎশের ও বুদ্ধদণ্ডের উল্লেখ  
দেখিতে পাওয়া যায়।

যথ।

অয়মিত স অসান্তি দাতধাতুম মহা মহে সিণো।

ত্রাঙ্গণি কচি অঘায় কলিষ্মহ ইধানয় ই॥

দাতাধাতু সয়ন সম্ভবি উভেন উধিনা সত্ত্ব।

গহেত্ব বহু মনেন কটয়া গমনম্ মুত্তমনম্॥

পক্ষিপিত করণশুগি হি উসিদ্ধ ফলিকুষ্টয়ে।

দেবানন্দ পিয়তীষ্মেন রাজ উত্তমহি করোতি॥

ধৰ্মচক্রের গিহে অঙ্গভিম্ মহীপতি।

ততোপট্টেয়তন গেহন্দ দাথ ধাতু ঘৱণ অহ॥

অর্থঃ

তাহার (আমেষবাহনের) নবমবর্ধ রাজ্যশাসন সময়ে  
দাতবৎশের বর্ণিত বিবরণাত্মসারে কোন ত্রাঙ্গণ রাজী  
বুদ্ধের দণ্ড কলিঙ্গ হইতে আনয়ন করেন। তাহা তিনি

(রাজা) ভক্তিসহকারে “ফালিক” প্রস্তরনির্মিত আধারে “দেবপিয়,” তিস্ম নির্মিত ধর্মচক্র গৃহে রাখিয়াছিলেন।

দাতবংশের দ্বিতীয় অধ্যায় সাতাহ শ্লোকে লিখিত আছে; ক্ষেম নামক বুদ্ধশিষ্য, শাক্যসিংহের দন্ত তাহার নির্কাণের পর (৫৪৩ খঃ পূঃ) কুশীনগর হইতে আনয়ন করিয়া কলিঙ্গ প্রদেশের দন্তপুর\* নগরাধিপ ব্রহ্মদত্তকে প্রদান করিয়াছিলেন। ব্রহ্মদত্ত ও তাহার পুত্র ও পৌত্র করী এবং সুনক্ষের রাজ্যশাসন হইতে দন্তপুরে অপর রাজগণের শাসনপর্যন্ত প্রায় ৮০০ শত বৎসর এই দন্ত সাদরে রক্ষিত হইয়াছিল। দন্তপুরাধিপ গুহসিংহ বুদ্ধদন্তের বিবরণ কিছু জ্ঞাত ছিলেন না। একদা তিনি নগরমধ্যে মহাসমারোহ দৃষ্টে প্রজাগণকে জিজ্ঞাসা করিলেন, “অতি কি নিমিত্ত এই উৎসব হইতেছে?” তাহাতে একজন বৌদ্ধ স্থবির ক্ষেমাচার্যের আনন্দ বুদ্ধদন্তের বিবরণ তাহাকে জ্ঞাত করিলেন। বৌদ্ধ পুরোহিত দ্বারা তিনি বুদ্ধচরিত্রের প্রকৃত মহিমা অবগত হইয়া তাহার বৌদ্ধধর্মে বিশ্বাস জন্মিল। এবং তিনি স্বরাজ্য হইতে বৌদ্ধধর্মের বিপক্ষ-

---

\* প্রাচীন তত্ত্ববিদ কনিংহেম সাহেব অনুমান করেন ইহার আধুনিক নাম রাজমহেন্দ্রী।

বাদিগণকে বহিক্ষত করিয়া দিলেন। হিন্দুধর্মাবলম্বিগণ এইরূপে দন্তপুর হইতে বহিক্ষত হইয়া পাটলিপুত্রাধিপ পাণ্ডুরাজের আশ্রম গ্রহণ করিল। পাণ্ডু হিন্দুধর্মাবলম্বী, তিনি স্বধর্মাবলম্বিগণের অপমানের কথা শ্রবণ করিয়া ক্রোধে অধীর হইয়া উঠিলেন, এবং তাহার অধীনস্থ নৃপতি চৈতন্যকে গুহসিংহের বিপক্ষে যুদ্ধযাত্রা করিয়া তাহাকে পাটলীপুত্রে বন্দী করিয়া আনিবার নিমিত্ত আজ্ঞা প্রদান করিলেন। চৈতন্য অসংখ্য সৈন্য সমভিব্যাহারে দন্তপুরে প্রবেশ করিলে, গুহসিংহ তাহাকে বন্ধুর ঘ্যায় আলিঙ্গন করিয়া রাজবাটীতে লইয়া গেলেন। তথায় উভয়ের কথোপকথনানন্দের বিলক্ষণ সম্প্রীতি জয়িল। গুহসিংহ চৈতন্যকে বুদ্ধদন্ত দেখাইলে তিনি তাহার অলৌকিক ক্ষমতা-প্রভাবে বৌদ্ধধর্ম গ্রহণ করত দন্তের অসীম মহিমা কীর্তন করিলেন। তাহার সৈন্য ও মেনাপতিগণ বিপক্ষভাব বিস্তৃত হইয়া সকলেই বৌদ্ধধর্ম গ্রহণ করিল। গুহসিংহ চৈতন্যের সমভিব্যাহারে বৈরভাব পরিভ্রান্ত করত মাণিক্যময় পাত্রে বুদ্ধদন্ত লইয়া জমুদ্বীপাধিপতি পাণ্ডুমৃপতির সহিত সাক্ষাৎ করিবার জন্য পাটলীপুত্রে উপস্থিত হইলেন। পাণ্ডু, চৈতন্য ও তাহার সৈন্যগণের বৌদ্ধধর্ম গ্রহণের কথা শুনিয়া

କୋଣେ ଅଗ୍ନିଶର୍ମୀ ହଇଯା ଉଠିଲେନ, ଏବଂ ଯେ ଦତ୍ତପ୍ରଭାବେ  
ତାହାରୀ ସ୍ଵର୍ଗ ତ୍ୟାଗ କରିଯାଛେ, ସେଇ ଦତ୍ତଖଣେ ପ୍ରଜ୍ଞଲିତ  
ହତାଶନମଧ୍ୟେ ନିକ୍ଷେପ କରିତେ ଆଦେଶ କରିଲେନ ।  
କିନ୍ତୁ ଧର୍ମର ଅଲୌକିକ କ୍ଷମତାପ୍ରଭାବେ ଦତ୍ତ ଭ୍ରମ ନା  
ହଇଯା ରଥଚକ୍ରେ ନ୍ୟାୟ ବୃଦ୍ଧ ପଦ୍ମ ମଧ୍ୟେ ମଣିମାଣିକ୍ୟ  
ଆଧାରେ ଉହା କୁଳପୁଣ୍ୟେର ଶୋଭା ଧାରଣ କରିଯା  
ରହିଲ \* । ପାଣ୍ଡୁ ଏତନ୍ତକେ ଆଶ୍ଚର୍ଯ୍ୟାସିତ ହଇଯା ଦତ୍ତ  
ହଞ୍ଜିପଦ ଦ୍ୱାରା ଦଲିତ କରିତେ ଆଦେଶ କରିଲେନ । କିନ୍ତୁ  
ତାହାତେଓ କୋନ ଫଳ ଦର୍ଶିଲ ନା । ପରିଶେଷେ ତିନି  
ଉହା ଲୌହମୁଦାର ଦ୍ୱାରା ଚର୍ଚ କରିତେ ଆଜ୍ଞା ଦିଲେନ । କିନ୍ତୁ  
ଧର୍ମର ଆଶ୍ଚର୍ଯ୍ୟ ଶକ୍ତିପ୍ରଭାବେ ଉହା ସେଇ ଲୌହମୁଦାରେ  
ମୁଖ୍ୟୋଜିତ ହଇଯା ରହିଲ । କେହି ତାହା ବିଚ୍ଛିନ୍ନ କରିତେ  
ପାରିଲ ନା । ତୃତୀୟ ମାତ୍ରକ ବୌଦ୍ଧ ପୁରୋହିତେର  
ଆଜ୍ଞାଯ ଉହା ସ୍ଥାନକ୍ରମ ହଇଯା ତାହାର ହଞ୍ଜିତ ଶୁବ୍ର-  
ପାତ୍ରେ ପତିତ ହଇଲ । ରାଜୀ ପାଣ୍ଡୁ ଏ ସକଳ ଦୃଷ୍ଟେ  
ଏକକାଳେ ବିଶ୍ୱମାନରେ ନିମ୍ନ ହଇଲେନ; ଅବଶେଷେ  
ବୌଦ୍ଧଧର୍ମର “ରତ୍ନତ୍ରିତ୍ୟ” ଅବଗତ ହଇଯା, ଶୁଗତେର ପବିତ୍ର

\* ଦାତବଂଶ ତୃତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟ ।

ପଦ୍ମ ମଧ୍ୟେ ମଣିର ଆଧାରେ ଦତ୍ତ ଦୃଷ୍ଟ ହେଯାତେଇ ବୋଧ ହୁଏ “ଓ ମଣି  
ପଦ୍ମହୋ ଝୁଁଁଁ” ବୌଦ୍ଧ ମତ୍ରେର ହଣ୍ଡି ହଇଯାଛେ ।

ধর্ম গ্রহণ করিলেন।\* তিনি এই দন্তের নিমিত্ত মনো-  
হর চৈত্য নির্মাণ করিয়া দিয়াছিলেন। এক জন মৃপতি  
এই দন্ত প্রাপ্তির জন্য পাটুলীপুত্রে যুক্ত্যাত্বা করিয়া  
পাণ্ডু দ্বারা সমরে বিনষ্ট হইয়াছিলেন। পাণ্ডুর ঘৃতোর  
পর শুভসিংহ বৃক্ষদন্তখণ্ড পুনরায় স্বরাজ্যে লইয়া  
গিয়াছিলেন। কিন্তু অধিককাল তিনি উহা রাখিতে  
পারেন নাই। ক্ষেরধারের ভাতুপুত্র অসংখ্য সৈন্য  
সমভিব্যাহারে তাহার বিকল্পে এই দন্ত পাইবার  
আশয়ে যুক্ত্যাত্বা করিলে শুভসিংহ আপনাকে হীনবল  
ভাবিয়া উহা গোপনে তাহার জামাতা অবন্তীরাজ-  
কুমার দন্তকুমারকে লইয়া প্রস্থান করিবার জন্য প্রদান  
করিলেন। তিনি তাহার স্ত্রী হেমমালাৰ সঙ্গে গোপনে  
দন্তখণ্ড লইয়া তাত্ত্বিক (তম্ভুক) হইতে সিংহলে  
গমন করিয়াছিলেন। দন্তকুমারের নিকট হইতে  
সিংহলাধিপতি মেঘবাহন সাদরে ঐ দন্ত লইয়া “দেবা-  
ন্ম পিঙ্গ” তিস্স নির্মিত ধর্মমন্দিরে রাখিয়াছিলেন।

\* পাণ্ডু বৃক্ষদন্ত দন্তপুরাধিপের নিকট হইতে লইয়া যে ধর্মের  
মহিমা বিশ্বার করেন, তাহার উল্লেখ এইরূপ পালিভাষার লিপিতে  
দিল্লীর প্রত্নরন্তরে খোদিত আছে—“দেবানন পিঙ্গ পাণ্ডু সৌরাজা  
হিয়ন অহ সত্যায়িস্যতি যশ অভিশিতেন মেইয়ন ধর্মলিপি লিখ  
পিতহি। দন্তপুরতো দশনন উপাদায়িন” ইত্যাদি।

এই পর্যন্ত দাতবৎশ ৫ম অধ্যায় মধ্যে বুদ্ধদণ্ডের অনেক অলৌকিক বিবরণ বর্ণিত আছে। এক্ষণে এই দণ্ড সম্বন্ধীয় অন্যান্য বিবরণ আমরা কতিপয় আমাণিক গ্রন্থ হইতে সংকলন করিয়া লিপিবদ্ধ করিতেছি।

চৈনিক পরিভ্রাজক ফাহিয়ান একদা সিংহলস্বীপে মহাসমারোহ সহকারে বুদ্ধদণ্ড প্রতিষ্ঠার বার্ষিক উৎসব দর্শন করিয়াছিলেন।

১২৬৮ খ্রিস্টাব্দে এই দণ্ড কান্দীর মালিগবা মন্দিরে রক্ষিত হয়। বৌদ্ধভাষায় স্বপণ্ডিত মৃত টারনার সাহেব কহেন ১৩০৩ হইতে ১৩১৪ খ্রিস্টাব্দ মধ্যে প্রথম তুবনেক-বাহুর রাজ্যকালে পাণ্ডুদেশাধিপতি কুলশেখরের সেনাপতি অরিচক্রবর্তী সিংহল জয় করিয়া এই দণ্ড-শঙ্গ পাণ্ডুনগরে আনয়ন করেন। তৎপরে উহা পুনরায় তৃতীয় পরাক্রম নৃপতি পাণ্ডুনগরাধিপকে পরাজয় করত সিংহলের মন্দিরে পুরৰের ন্যায় স্থাপন করেন। রেবিরো নামক ইতিবৃত্তলেখক কহেন যে, উহা ১৫৬০ খ্রিস্টাব্দে পোর্টুগিজ যুদ্ধের সময় কনফেনটাইন ডিভ্রাগাঞ্জা চূর্ণ করিয়া ফেলিয়াছিলেন। সিংহলবাসী বৌদ্ধগণ এই কথায় বিশ্বাস করে না। তাহারা বুদ্ধদণ্ড ধূস হইবার নহে, ইহা মনে মনে হিরসিঙ্কান্ত করিয়া রাখিয়াছে। সিংহলীয় আধুনিক ইতিহাসে লিখিত

আছে যে, এই দন্ত পোট্টগেজ যুদ্ধের সময় সফ্রাগামের মন্দিরে লুকায়িতভাবে রাখা হইয়াছিল। এজন্য তাহা কনেক্টেনটাইন ডিব্রাগেঞ্জা বিনষ্ট করিতে পারেন নাই। সিংহলবাসী বৌদ্ধগণ যাহাই বলুন না কেন, ইউরোপীয় পণ্ডিতগণ পরীক্ষা করিয়া দেখিয়াছেন, এক্ষণে কান্দীর মন্দিরে যে বুদ্ধদন্ত আছে, কখনই তাহা মনুষ্যের দন্ত নহে। উহা কুস্তীরের দন্ত, এবং সিংহলবাসী সুপণ্ডিত মুহূর্কুমার স্বামীও তাহাতে ঐক্যমত হইয়াছেন। বর্ষে বর্ষে মহাসমারোহের সহিত এই দন্ত সিংহলবাসী-গণের সম্মুখে প্রদর্শিত হইয়া থাকে। এই উৎসবের নাম “দালাদ পিঙ্কড়া।”

সমাপ্ত।

---

# AITIHÁSIKA RAHASYA,

OR

## ESSAYS

ON THE HISTORY, PHILOSOPHY, ARTS, AND  
SCIENCES OF ANCIENT INDIA.

BY

RÁM DÁS SEN,

*Honorary Member of the Oriental Academy  
of Florence.*

---

Not to invent, but to discover, \* \* \*  
has been my sole object ; to see correctly, my sole endeavour."

LUDWIG FEUERBACH.

---

## PART III.

---

CALCUTTA:

PRINTED BY I. C. BOSE & CO., STANHOPE PRESS, 1249, BOW-  
BAZAR STREET, AND PUBLISHED AT BERHAMPORE  
BY BABOO NEMY CHURN MUKERJEA.

1879.



# ଐତିହ୍ସିକ-ରହମ୍ୟ ।

## ତୃତୀୟ ଭାଗ ।

ଶ୍ରୀରାମଦାସ ସେନ ପ୍ରଣିତ ।

ଆନିମାଇଚରଣ ମୁଖେପାଦ୍ୟାର କର୍ତ୍ତ୍ରକ ବହରମପୁରେ  
ଅକାଶିତ ।

Not to invent, but to discover, \* \* \*  
has been my sole object; to see correctly, my sole endeavour."  
LUDWIG FEIERBACH.

## କଲିକାତା ।

ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ଈଶ୍ୱରଚନ୍ଦ୍ର ବଶୁ କୋମ୍ପାନିର ବହବାଜାରରୁ ୨୪୯ ମଂଥକ  
ତବମେ ଷ୍ଟାନ୍ହୋପ୍ ଯତ୍ରେ ମୁଦ୍ରିତ ।

ମନ୍ଦିରମାଳା ।



## उत्तर्ग-पवन् ।

---

अशेषशास्त्रपारं गत-शम्भुष्यदेशोऽवच-  
भट्टोपनामक-

यीमोक्तसुलार महोदय-  
श्रीकरकमलोपान्ते

गन्धोऽयं विनयादुपदीघातो-

गन्धकारण ।



THIS WORK  
IS DEDICATED  
TO  
Professor Maxmiller  
AS A TESTIMONY  
OF  
RESPECT AND ADMIRATION  
BY  
THE AUTHOR.

—  
1879.



# সূচীপত্র ।

|                                |     |     |     |
|--------------------------------|-----|-----|-----|
| জৈনমত সমালোচন ...              | ... | ... | ৩   |
| বোপদেব ও শ্রীমন্তাগবত          | ... | ... | ২৫  |
| বেদ-বিভাগ                      | ... | ... | ৪৩  |
| কুমারপাল                       | ... | ... | ৫৭  |
| বিদ্যাপতি বিকল্প ...           | ... | ... | ৭৩  |
| আর্য-সম্প্রদায়ের আচার ব্যবহার | ... | ... | ৮৭  |
| বৌদ্ধ-জাতক                     | ... | ... | ১০৭ |
| স্বর-বিজ্ঞান                   | ... | ... | ১১৭ |
| পাণিনি                         | ... | ... | ১৫৭ |
| রাগ-নির্ণয়                    | ... | ... | ২০১ |

---



---

# ଜୈନମତ ସମାଲୋଚନ ।

---

" For modes of faith let graceless zealots fight,  
His can't be wrong whose life is in the right."

POPE.

---





# জৈনধর্ম সমালোচনা

---

জৈনধর্ম, ভারতবর্ষের সীমা অতিক্রম করিয়া ভিন্নদেশে প্রচারিত হয় নাই। বিদেশীয়গণ বৌদ্ধধর্মের স্থায় জৈনধর্মের কেহই আদর করেন নাই, এবং ইহা ভারতবর্ষের মধ্যে কিয়দিবসের জন্য উজ্জল দীর্ঘি বিকীর্ণ করিয়া ক্রমে ক্রমে প্রভাবীন হইয়া পড়িয়াছে। ইহার আত্মস্তরিক ভাব সারহীন ও নিষ্ঠেজ, কাজেই বৌদ্ধধর্মের স্থায় ইহা বৈদেশিকগণের হৃদয় আকর্ষণ করিতে সমর্থ হয় নাই।

চৈনিক পরিব্রাজক হিমাঙ্গ শ্বেতাশ্বর জৈন ও ভিক্ষুমণ্ডলীর বিবরণ তাহার সিংহপুরভ্রমণবৃত্তান্ত মধ্যে লিখিয়া-ছেন, এবং অপর একস্থলে তিনি ভারতবর্ষের “চিং লিয়াঙ্গু” বা সম্মিত্য সম্প্রদায়ের বিষয় উল্লেখ করিয়াছেন। এই সম্প্রদায়কে জৈনধর্মাবলম্বী বলিয়া বোধ হইতেছে, কেননা জৈন-মতের অপর নাম “সম্মতি,” স্বতরাং তাহার মতে “সম্মিত্য” সম্প্রদায় জৈনভিত্তি অন্য ধর্মাবলম্বী নহে। এই চীনদেশীয় পণ্ডিত ভিত্তি অন্য কোন বিদেশীয় প্রাচীনকালের পণ্ডিতগণের গ্রন্থে জৈনধর্মের উল্লেখ দেখিতে পাওয়া যায় না।

ତିନଶତ ଖୃଷ୍ଟାବେ ବୌଦ୍ଧରା ବାରାଣସୀ ହିତେ କାହିଁତେ ଅବସ୍ଥିତି କରିଯା ସ୍ଵଗତେର ବିଶୁଦ୍ଧ ଧର୍ମ ପ୍ରଚାର କରେନ । ତେପରେ ୭୮୮ ଖୃଷ୍ଟାବେ ତଥାର ଶ୍ରବଣ ବେଲିଗୋଲା ହିତେ ଅକଳଙ୍କ ନାମକ ଏକଜନ ଜୈନଧର୍ମେ ସ୍ଵପଣ୍ଡିତ ଯତି ଆଗମନ କରତ ତଥାକାର ବୌଦ୍ଧଭିକ୍ଷୁ-ଗଣକେ ବୌଦ୍ଧ ନୂପ ହିମଶୀତଳେର ସମ୍ମଥେ ଧର୍ମସମ୍ବନ୍ଧୀୟ ବିତଙ୍ଗୀର ପରାନ୍ତ କରିଯା ତ୍ାହାଦିଗକେ ନୃପତିର ମୃହାୟେ ଦେଶ ହିତେ ବହିକୃତ କରିଯା ଦିଯାଛିଲେନ । ବୌଦ୍ଧଗଣ ତଥା ହିତେ ଦିଂହଲେ ପ୍ରଥାନ କରେନ । ହିମଶୀତଳ ନୃପତି ଜୈନଧର୍ମେ ଦୀକ୍ଷିତ ହିଯା ଏହି ନବଧର୍ମେର ଉତ୍ସତିସାଧନେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହିଯାଛିଲେନ । ହେମା-ଚାର୍ଯ୍ୟ ଏହିକୁପେ କୁମାରପାଲକେଓ ଜୈନଧର୍ମେ ଦୀକ୍ଷିତ କରିଯା ଶୁଭ-ରାତେ ୧୨୦୦ ଖୃଷ୍ଟାବେ ଜୈନଧର୍ମ ପ୍ରଚାର କରେନ । ମହିମାରେର ହମ୍ଚୀ ନାମକ ଗ୍ରାମେର ଜୈନ ନୃପତିର ତାତ୍ତ୍ଵଶାସନ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଯା ଗିଯାଛେ । ଏହି ତାତ୍ତ୍ଵଶାସନ ୯୦୦ ଖୃଷ୍ଟାବେ ପ୍ରଦତ୍ତ ହିଯାଛିଲ । ଇହାର ପୂର୍ବେର କୋନ ଆମାଣିକ ଜୈନଶାସନ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଯା ଯାଏ ନା । ବେଲାଲ ରାଜଗଣ ଓ ବିଜୟନଗରେର ନୃପତିର ରାଜ୍ୟଶାସନକାଳେ ୧୬୦୦ ଏବଂ ୧୭୦୦ ଖୃଷ୍ଟାବେ ଜୈନଧର୍ମ ଉତ୍ସ ରାଜ୍ୟମୂହେ ପ୍ରଚାରିତ ଛିଲ । ଦେବଗଣ ଓ ବେଲାପୋଲମେର ବୌଦ୍ଧ ମନ୍ଦିରମୂହ ୧୧୦୦ ଖୃଷ୍ଟାବେ ଜୈନଗଣ ଧର୍ମ କରିଯାଛିଲେନ । ତାତାର ପରେଇ ଶୈବଗଣ କଲ୍ୟାଣେର ଜୈନ ନୃପତି ବିଜୟଲକେ ବିନାଶ କରିଯା ଶୈବଧର୍ମ ପ୍ରଚାର କରେନ । ଆମରା ୮୦୦ ଖୃଷ୍ଟାବେର ପୂର୍ବେର ଜୈନଧର୍ମେର ସମ୍ବନ୍ଧତିର ଆମାଣିକ ବୃତ୍ତାନ୍ତ ଦେଖିତେ ପାଇ ନା । ଅଧ୍ୟାପକ ଉଇଲସନ ଓ କର୍ଣ୍ଣେ

মেকেঞ্জি ইহার পূর্বের জৈন ইতিহাস কিছুই সঙ্গম করিতে পারেন নাই ; তত্ত্ব জৈন মাহাত্ম্যসমূহ জৈনধর্মের অলৌকিক বৃত্তান্তপরিপূর্ণ, তাহা হইতে অগুরাত্র ঐতিহাসিক সত্য প্রাপ্ত হওয়া যায় না ।

সুধর্ম জৈনধর্মের প্রথম আচার্য । জন্মস্থানী তাহার শিষ্য এবং শেষ কেবলি । তাহার পরে প্রভাবস্থানী, শ্যামভদ্র সূরি, যশোভদ্র সূরি, সন্তুতিবিজয় সূরি, ভদ্রবহু সূরি, সুলভদ্র সূরি, এই ষট্ শ্রতকাবলি ও আর্য মহাগিরি সূরি, শুহষ্টি সূরি, আর্য সুস্থিত সূরি, ইন্দ্রদীন সূরি, দীত্য সূরি, সিংহগিরি সূরি, বজ্রস্থানী সূরি নামক দশ পূর্বি দ্বারা মহাবীরের মৃত্যুর পরে জৈনধর্ম প্রচারিত হইয়াছিল । শ্রতকাবলি দ্বারা দশবৈকালিক নামক ধর্মগ্রন্থ প্রচারিত হয় । এই শ্রতকাবলি ও দশপূর্বিগণ জৈনধর্মের প্রথম আচার্য । তাহার পরে আচার্য হেমচন্দ্র এই ধর্মের উন্নতিসাধন করেন ।

আমরা এই প্রস্তাবে জৈনমত ও জৈননীতির সূল সূল বিবরণ আলোচনা করিলাম ।

জৈনধর্মের সৃষ্টিকর্তা অর্হৎ । ইনি দক্ষিণকর্ণাটনিবাসী এবং বেঙ্গলগিরির অধীখর । অর্হৎ নৃপতি খ্যাত দেবের চরিত্র আদর্শ করিয়া তাহার মত ধর্মপরায়ণ হইবার জন্য সকলকে উপদেশ দিবার নিমিত্ত সংসার পরিত্যাগ করত ধর্মগুরু হইয়াছিলেন । জৈনধর্মের দিগন্ধি ও খেতাবুর মত তাহার

পরে হটি হয়, এ বিষয় আমরা বিশেষজ্ঞের জৈনধর্মের প্রস্তাবে আলোচনা করিয়াছি।

শ্রীমত্তাগবতের যে কক্ষে খ্যাতদেবের বিষয় লিখিত আছে। ইনি হিন্দুদিগের মতে বিষ্ণুর অংশাবতার। জৈনেরা ইহাকে প্রথম আর্হত বলিয়া জানেন। অর্হৎ নৃপতি খ্যাতদেবের চূর্ণিত আদর্শ করত ধর্মের সংস্কারে প্রবৃত্ত হইয়াছিলেন, এজন্য তাহার আর্হত আখ্যা প্রদত্ত হইয়াছিল। পৌরাণিক মতে খ্যাতদেব অতি প্রাচীন এবং মহারাজ ভরতের পিতা।

জৈনেরা পরমেশ্বর অস্তীকার করেন না। তাহারা বলেন ‘অর্হৎ’ই, পরমেশ্বর। বীতরাগস্ততি নামক জৈনগ্রন্থে লিখিত আছে—

“কর্মাত্মি লিত্তো জগতঃ মু চৈকঃ মু সর্বজঃ মু স্বব্যঃ মু নিত্যঃ।  
তুমাস্তু ছেওাঃ ক্রুবিড়ম্বনাঃ স্তুত্যেষাং ন যেদামনুযামকস্তুম্ ॥”

এই জগতের এক অবিতীয় কর্তা আছেন। তিনি নিত্য, সর্বগত, স্বাধীন, তিনি ভিন্ন এই সকল দৃঢ় সমস্তই বিড়ম্বনার সামগ্রী এবং কুণ্ঠি অর্থাৎ মিথ্যাজ্ঞান দৃঢ়। হে অর্হৎ! তুমি যাহার শাস্তা বা নিয়ন্তা নহ, এমন কোন বস্তই নাই।

জৈনদিগের পরমেশ্বর বৈদান্তিক পরমেশ্বর হইতে ভিন্ন লক্ষণাক্রান্ত। জৈনেরা পরমেশ্বরকে নিম্নলিখিত ভাবে দেখেন।

সর্বজ্ঞ জিতরাগাদি দৌঘৰ্য্য-ভৌক্য-পজিতঃ।

যথা স্ত্রিমার্থবাদী চ দৈবোর্হ্যনু পরম্পরঃ ॥

( অহংকুর স্তুরিকৃত আপ্তনিশ্চয়ালকার )

ଅର୍ଥାଏ ସର୍ବଜ୍ଞ, ରାଗବ୍ରେଷାଦି ସମ୍ବନ୍ଧ ଦୋଷ ଜମୀ, ଆଲୋକ ମାତ୍ର,  
ସତ୍ୟବାଦୀ (ଅର୍ଥାଏ ଆଶ୍ରମ ପୁରୁଷ) ଅର୍ହ ଦେବହି ପରମେଶ୍ୱର ।

ଇହାଦେର ମତେ ଧର୍ମହି ଏକଥାତ୍ ମୁକ୍ତିର ସାଧନ । ଧର୍ମ ହାରା  
ବକ୍ଷ କ୍ଷୟ ହିଲେ ଜୀବ ମୁକ୍ତ ହୟ, ଅର୍ଥାଏ ସ୍ଵଭାବ ପ୍ରାପ୍ତ ହୟ । ମୁକ୍ତିର  
ସ୍ଵରୂପ ସତତ ଉର୍ଧ୍ଵଗମନ । ଜୈନେରା ଏହିରୂପ ବଲେନ, ସଥା—

“କୃତ୍ତିକା-ବିତ୍ତିମୁମ୍ଭାବୁ ଦ୍ରବ୍ୟ” ଜଞ୍ଜଳି—ପତତି—ପୁଲର୍ପେତକୃତ୍ତିକା-  
ବନ୍ଧୁ ମତ୍ୟ ଉତ୍ତର୍ଣ୍ଣାତ୍ ଗଜୁତି—ତଥା କର୍ମବନ୍ଧୁବିନିର୍ମିଳ ଆମ୍ରା ଅବଜ୍ଞାନାତ୍  
ଅନ୍ତଃ ଗଜୁତି ।”

ଜୈନ ଆଚାର୍ୟବୃନ୍ଦେର ଏହି ମତପ୍ରକାଶକ ଶୋକ ସଥା—

“ଗତା ଗତା ନିରଜନେ ଅନ୍ତମୁର୍ଯ୍ୟାଦହୌ ଯହା: ।

ଅଦ୍ୟାଧି ନ ନିରଜନେ ଆଲୋକାକାଶମାନତା: ॥”

ଇହାର ମର୍ମାର୍ଥ ଏହି ଯେ, ଚନ୍ଦ୍ରଶୂର୍ଯ୍ୟାଦି ଗ୍ରହଗଣେର ଆକାଶ ବା  
ଉର୍ଦ୍ଧ୍ବତିତିର ସୀମା ଆଛେ—ତାହାରୀଓ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ବଗମନ କରେ ଏବଂ ପୁନଃ  
ନିର୍ବୃତ ହୟ, ଅର୍ଥାଏ ଅଧଃ ଆଗମନ କରେ; କିନ୍ତୁ ଯାହାରା ଏକବାର  
ଆଲୋକାକାଶ ପ୍ରାପ୍ତ ହିଁଯାଛେ, ତାହାରା ଆର ନିମ୍ନେ ଅତ୍ୟାଗତ  
ହୟ ନା । ଆସ୍ତାର ସ୍ଵଭାବହି ସତତ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ବଗମନ । ଦେହରୂପ ପାପଭାବେ  
ଆସ୍ତା ଅଧଃପତିତ ଆଛେନ—ଇହାର ଧର୍ମନ ହିଲେଇ ଆସ୍ତା ସ୍ଵିଯ  
ସ୍ଵଭାବ ଧାରଣ କରିବେ । ଅନସ୍ତ ଆକାଶ—ଚନ୍ଦ୍ରରାଂ ଉତ୍ତରିତିଓ ଅନସ୍ତ ।  
ଇହାର ଦୃଷ୍ଟିକ୍ଷଣ ଏହି ଯେ, ସେମନ ଅଂଶବୁ ଫଳକେ ମୃତ୍ତିକାଲିଷ୍ଠ କରିଯା  
ଅଥବା ଶୁଦ୍ଧ ବସ୍ତ ବୀଧିଯା ସମ୍ବନ୍ଧଜଳେ ନିକ୍ଷେପ କରିଲେ ତାହା ସେମନ

ভাসমান স্বত্বাব হইলেও নিম্নে ডুবিয়া যায়—পুনরায় সেই বর্ণন  
মুক্ত করিয়া দিলে স্বীয় স্বত্বাব জন্য অতলস্পর্শ সমুদ্রের নিম্ন  
হইতে ক্রমে উর্জে উথিত হয়—ইহাও ঠিক সেইরূপ।

এই মতে দুটী মাত্র মূলতত্ত্ব। একের নাম জীব, দ্বিতীয়  
অজীব। তন্মধ্যে বোধস্বরূপ জীব, আর অবোধস্বরূপ অজীব।  
এই দুই তত্ত্বের বিস্তার বহুবিধি; যথা পদ্মনন্দী বাক্য—

“চিদচিদত্বে পরে তন্ত্য বিবেকস্ত্বলভৈরবনম্ ।”

কোন কোন সম্প্রদায়ের মতে ঐ জীবাজীব পদার্থের ভেদ  
এইরূপ—জীব ব্রিবিধি—সংসারী জীব এবং মৃক্ষজীব। অজীব  
বহুবিধি যথা—অমনক্ষ, ধৰ্মাধৰ্ম, পুঁশল, (শরীর) অস্তিকায়,  
(তত্ত্ব) প্রভৃতি। জৈনেরা বৃক্ষলতাদিকেও জীবস্ত পদার্থ  
মধ্যে গণ্য করে; কিন্তু তাহারা অমনক্ষ জীব অর্থাৎ তাহাদের  
মন নাই এই মাত্র বলেন।

এক সম্প্রদায়ের মতে জগতের তত্ত্ব সাত প্রকার “জীব;  
অজীব, আশ্রব, সংবর, নির্জর, মোক্ষ, বন্ধ।” এতন্মধ্যে আশ্রব,  
সংবর, নির্জর, এই তিন প্রকার পদার্থের লক্ষণ বলা যাইতেছে,  
অগ্রগুলি স্পষ্টার্থ।

আশ্রব—জর্তরাগ্নি বা শারীরিক তাপবলে দেহের চলন  
হয়। তাহাতে আঘাত সচল হয়। নিশ্চল নিষ্ক্রিয় আঘাত  
ঐরূপ চলন অর্থাৎ ক্রিয়াকারিত্ব ঘটনা হওয়ার নাম যোগ।  
এই যোগত্বাব প্রাপ্ত হইলেই আঘাত বন্ধ হয়, এই জন্য ঐ যোগ-

ভাবের নাম আশ্রিত। কেবল ঐ মোগভাব হইতেই নানাবিধি  
কর্ম প্রবিত (আহত বা উৎপন্ন) হয়। যেমন আর্দ্রবস্ত্রেই ধূলা  
জড়ায়, সেইমত আশ্রিত আশ্রিত আশ্রার নানাবিধি কর্ম (পাপ)  
জড়ায়, স্ফুতরাং আশ্রা মলিন থাকে।

সংবর—যে কার্য্য দ্বারা আশ্রার আশ্রিত অর্থাৎ আর্দ্রভাব  
নির্বাচিত হয়, তাহার নাম সংবর।

নির্জর—যে কার্য্য দ্বারা আশ্রার সংসার ভাবের বীজ সকল  
জীৱ হয় তাহার নাম নির্জর।

জৈন তত্ত্বজ্ঞানীরা বলেন—

“সংশারবীজমূত্তানাং কর্মণাং জরণ্যাদিঃ ।  
নির্জরা সা অৃতা দ্বিধা সকামা কামবর্জিতা ।  
অৃতা সকামা কামীনামকামা ত্বন্যদেহিনাম্ ॥”

জৈনতত্ত্বজ্ঞানীরা বক্ষমোক্ষের কারণ এইরূপ নির্দেশ করেন  
যথা—

“আক্ষতো বন্ধুহেতুঃ স্থাতৃ সংবরো মৌল্যকারণম ।  
দুষীয়মার্হতীমুক্তি:—————— ॥”

অর্থাৎ পূর্বোক্ত লক্ষণাক্রান্ত আশ্রিতই জীবের বক্ষনহেতু  
এবং মুক্তির হেতু সংবর।

মুক্তি—“নিঃশেষকর্ম্মবন্মোক্ষেদাদমুক্তত্বে নাবস্থানম্ মৌল্যঃ”—

কর্ম্মজন্য বক্ষনের নিঃশেষ ছেদ হইলে জীব যে আপনার  
স্বভাব প্রাপ্ত হইয়া নিঃসঙ্গভাবে অবস্থান করে, তাহাই মোক্ষ।

জৈনদিগের আগমসার নামক একখানি গ্রন্থ আছে, তাহাতে অর্হতের বাক্য সংগৃহীত হইয়াছে। ঐ গ্রন্থে এইক্রমে মোক্ষপথ নির্দিষ্ট আছে। যথা—

**“সম্যক্ত্বানবারিত্বাণি মৌল্যমার্গঃ।”**

সম্যক্ত্বান দর্শন, জ্ঞান এবং চরিত্র, এই তিনটী মোক্ষের পথ। ইহার বৃত্তিকর্তা যোগদেব ব্যাখ্যা করিয়া কহিয়াছেন,—

“ যেন কৃপেণ জীবাদ্যর্থো অবস্থিতাস্তেন কৃপেণ অর্হতা প্রতিপাদিতে বিপরীতাভিনিবেশরাহিত্যকৃপং অঙ্গানং সম্যক্ত্বানম্ । যেন স্঵ভাবেন জীবাদ্যো অবস্থিতা স্তেনৈব স্বভাবেন সংশয় সম্মোহনাক্রান্তস্য জীবস্য মুক্ত্যপদিষ্টপথা অবগত্যনাদ্যম্যাসপাঠবেন জ্ঞানবরকাণাং পুর্বোপদাদিতমিথ্যাদগ্নেনাবিরতিপ্রমাদিনামৃতপথমে স্ততি স্বয়মেব সমৃদ্ধেতি । সংসর্গেচ্ছেদায়োদ্যুতস্য অহঘানস্য জ্ঞানবতো জীবস্য পাপকর্ম্ম ম্যো নিষ্ঠন্তি: সম্যক্ত্বারিত্বম্ । এতানি সম্যক্ত্বানাদীনি সমৃদ্ধিমান্দেব মৌল্যকারণ্যম্ । ন তু পল্লিকম্ । এতমুত্থ চার্হত্বেন্মুয়পদেন অবক্ষিয়েত ।”

অর্থাৎ জীব অজীব প্রভৃতি পদার্থ যে যেকোপে ব্যবস্থিত অর্থাৎ ঐ সকল পদার্থের যাহা যথার্থক্রমে, অর্হত অবিকল সেইক্রমে উপদেশ দিয়াছেন। অর্হতের উপদেশ যেকোপ, তাহার বিপরীত অনুভব না হইয়া যদি ঠিক অর্হৎ নির্দিষ্ট অর্থ বুঝিতে পারে এবং তাহাতেই অবিচলিত শ্রদ্ধা উপস্থিত হয়, তাহা হইলে তাহাকে সম্যক্ত্বান বলা যায় এবং দেই জ্ঞান সংশয় ও সম্মোহনহীন হইয়া দৃঢ় হইলে তাহাকে সম্যক্ত্বান

ଶବ୍ଦେ ଉଲ୍ଲେଖ କରା ଯାଏ । ଏହି ଜ୍ଞାନ ପ୍ରକାବାନ୍ ଜୀବେର ଗୁରୁ-  
ପଦେଶ ଅଛୁମାରେ ଶ୍ରୀବଣ ମନନ ଦ୍ୱାରା ଅଭ୍ୟାସପଟ୍ଟ ହିଲେ, ତତ୍ତ୍ଵଜ୍ଞାନେର  
ଆଚରଣ ବାହା ପୂର୍ବେ ଉଚ୍ଚ ହିଲାଛେ, ଅର୍ଥାଏ ମିଥ୍ୟା ଜ୍ଞାନ, ମିଥ୍ୟା  
ଦର୍ଶନ ପ୍ରଭୃତି ବିଲୟ ହିଲେ ତତ୍ତ୍ଵଜ୍ଞାନ ସ୍ଵଭାବତଃଇ ଉଦିତ ହୁଏ ।  
ସଂସାରେର କର୍ମ ସମୁଦୟେର ଛେଦ କରିତେ ଉଦ୍ୟାତ ପ୍ରକାଳୁ ଜ୍ଞାନବାନ୍  
ଜୀବ ଯେ ପାପ କର୍ମ ହିତେ ନିବୃତ୍ତ ଥାକେ ତାହାର ନାମ ସମ୍ୟକ  
ଚରିତ୍ । ଅତଏବ ଜୀବ ସମ୍ୟକ ଦର୍ଶନ, ସମ୍ୟକ ଜ୍ଞାନ, ଓ ସମ୍ୟକ  
ଚରିତ୍, ଏତଭିତ୍ୟବଲେଇ ମୁକ୍ତି ଲାଭ କରେ । ଏହି ତିନଟି ମିଲିତ  
ହିଲେଇ ମୁକ୍ତି, ନଚେ ପ୍ରତ୍ୟେକେର ମୁକ୍ତି ଦିବାର କ୍ଷମତା ନାହିଁ ।  
ଇହାକେଇ ଅର୍ହତେରା ‘ରତ୍ନତ୍ରୟ’ ନାମେ ବ୍ୟବହାର କରିଯା ଥାକେନ ।

ଜୈନଦିଗେର କରେକଥାନି ଦର୍ଶନଶାସ୍ତ୍ର ଆଛେ, ତାହାର ମଧ୍ୟ  
ଦ୍ରବ୍ୟାନୁମୂଳଗତର୍କାର ରଚନା ପ୍ରାଞ୍ଚଳ । ଦ୍ରବ୍ୟ ଅର୍ଥାଏ ପଦାର୍ଥ ବିଚାର  
ଦ୍ୱାରା ଜ୍ଞାନମାର୍ଗ ବିନ୍ଦୁର କରାଇ ଇହାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ । ଇହାର ଗ୍ରହକାର  
ଆପନାର ସ୍ପଷ୍ଟ ପରିଚୟ ପ୍ରଦାନ କରେନ ନାହିଁ । ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟ  
ନମାପ୍ତିକାଳେ ଏହିମାତ୍ର ଲିଖିଯାଛେନ ।

“ସଂଜ୍ଞା ସଂଜ୍ଞା ଲଙ୍ଘଯାମ୍ବ୍ୟୋ ବିଭାଗ୍  
 ତ୍ରପ୍ତାଦୀଲା ଯୌ ବିଦିତା ମିଥ୍ୟାଜଳ ।  
 ବାଚାନି ଶ୍ରୀତୀର୍ଥ-ଲାଘ ପ୍ରଜୀତି  
 ଅଛାନ୍ କୁର୍ବା ମିଶ୍ରଲଙ୍ଘ ଦୌରା : ॥”

ଅର୍ଥାଏ ଶ୍ରୀତୀର୍ଥନାଥ ପ୍ରମାଣିତ ବାକେୟ ଯାହାରା ଶର୍କ୍ରା କରିବେନ,  
ତାହାଦିଗେର ନିଶ୍ଚଳ ଅର୍ଥାଏ କେବଳୀ ଜ୍ଞାନ ଉପର ହିଲେବେକ ।

ଏই ଶୋକ ଦୀର୍ଘ ସ୍ପଷ୍ଟ ଗ୍ରହକର୍ତ୍ତାକେ ବୁଝାଇତେଛେ ମା । ତୀର୍ଥନାଥ ଅଣ୍ଣିତ ବାକ୍ୟ ବୋଧ ହୁଏ ଅର୍ଥବାକ୍ୟ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରିଯା ଉପରେଥ କରା ହେଇଯାଛେ, ସହି ତାହା ନା ହୁଏ ତବେ ଗ୍ରହକର୍ତ୍ତାର ନାମ ତୀର୍ଥନାଥ । ଏତକ୍ଷିଣି ଗ୍ରହକର୍ତ୍ତାର ସ୍ପଷ୍ଟ ପରିଚୟ ନାଇ । ଇହାର ଟୀକାକାରଓ ବିଶେଷ ପରିଚୟ ଦେନ ମାଇ । ତିନି ବଲେନ ଗ୍ରହକର୍ତ୍ତାର ନାମ ଭୋଜ । ଇହାତେ ଲିଖିତ ଆଛେ—

“ତୈଜା ବିନେଯଳେଶ୍ଵନ ଭୋଜେନ ରଚିତୋକ୍ତିମିଃ ।  
ପରଞ୍ଚାତ୍ମପଦୌଧାର୍ଥ୍ୟ ଦ୍ରାୟାତ୍ମ୍ୟୋଗତର୍କ୍ୟା ॥”

ଯାହାରା ଜୈନମୂଳି—ତାହାରେ କୁଦ୍ର ଶିଷ୍ୟ ଭୋଜ କର୍ତ୍ତକ ଆପନ ଏବଂ ପରେର ଆଜ୍ଞାନେର ନିର୍ମିତ ଦ୍ରବ୍ୟାତ୍ମ୍ୟୋଗତର୍କ୍ୟା ପ୍ରକଟ କରା ଗେଲ । ଏଇ ଶୋକେର ବ୍ୟାଖ୍ୟାର ସ୍ଥଳେ ଲିଖିତ ଆଛେ—

‘ଭୋଜେତି ସଙ୍କେ ତେନ ସନ୍ଦର୍ଭ କର୍ତ୍ତନାମ ନିର୍ଦ୍ଦର୍ଶନମିନି’  
ଅର୍ଥାତ୍ ଭୋଜ ଏହି ସଙ୍କେତେ ସନ୍ଦର୍ଭକର୍ତ୍ତାର ନାମଓ ଭୋଜ । ଗ୍ରହେର ପ୍ରାରମ୍ଭ ବାକ୍ୟ ଯଥା—

“ସ୍ତ୍ରୀୟାଦି ଜିନ ନତ୍ଵା ଜତ୍ଵା ଶ୍ରୀୟାତ୍ମବନ୍ଦନମ୍ ।  
ଆମୋପତ୍ରତ୍ୟେ କୁର୍ବେ ଦ୍ରାୟାତ୍ମ୍ୟୋଗତର୍କ୍ୟାମ୍ ॥”

ଶ୍ରୀୟଗ ଅଭ୍ୟତି ଜିନ କୁଲକେ ନମକାର କରିଯା ଶ୍ରୀଗୁର ଦେବକେ ବନ୍ଦନା କରିଯା ଆପନାର ଉତ୍ସତିର ନିର୍ମିତ ଦ୍ରବ୍ୟାତ୍ମ୍ୟୋଗତର୍କ୍ୟା ନିର୍ମାଣ କରିଲାମ । ଦ୍ରବ୍ୟାତ୍ମ୍ୟୋଗତର୍କ୍ୟା ଏବଂ ତ୍ରୀକାସ୍ତ ଜୈନ ଗ୍ରହେର ନାମାବଳି—

ପଞ୍ଚକଳ, (ଭାଷ୍ୟ ଗ୍ରହ) ଧର୍ମଦାସ (ଗ୍ରହକାର), ତସ୍ତାର୍ଥ ସମ୍ମତି, ବୋଡ଼ମ ବାକ୍, ଉପଦେଶମାଲା, ପ୍ରବଚନମାର, ଲଙ୍ଘିତବିଷ୍ଟର, ବିଂଶତି, ସମ୍ମତିଗ୍ରହ, ଅର୍ହତପ୍ରବଚନ ସଂଗ୍ରହ, ଆଚାରାଙ୍ଗ, ଦ୍ରବ୍ୟସଂଗ୍ରହଗାଥା, ନୟଚକ୍ର, ଧର୍ମସଂଗ୍ରହଣୀସ୍ତର, ହରିଭଦ୍ର ସ୍ଵରିକୃତ ଧର୍ମସଂଗ୍ରହଣୀ ଟୀକା, ତସ୍ତାର୍ଥ ଭାଷ୍ୟ, ଦ୍ରବ୍ୟାର୍ଥିକ ନୟ, ସିନ୍ଧୁଦେନ ଓ ଦିବାକର, (ଗ୍ରହକାର) ଆଚାରମ୍ଭତ୍ର, ଋଜୁମ୍ଭତ୍ର, ଉତ୍ତରାଧ୍ୟୟନ, ନୟଗ୍ରହ, ଯୋଗଦୃଷ୍ଟିସମୁଚ୍ଛସ, ମହାନିଶୀଥମ୍ଭତ୍ର, ବୃହ୍ତକଳଗାଥା ।

ଦ୍ରବ୍ୟାନୁଯୋଗତର୍କଣ ପଞ୍ଚଦଶ ଅଧ୍ୟାୟେ ଗ୍ରହିତ । ଏଥାନି ସେତାମ୍ବର ଜୈନମତେର ଗ୍ରହ, କେନନା ଇହାତେ ଦିଗମ୍ବର ମତେର ଥଣ୍ଡନ ଆଛେ ଏବଂ ଖ୍ୟାତ ନାଥକେ ସମଧିକ ମାନ୍ତ୍ର କରା ହିୟାଛେ ।

ଜୈନମତେ ଦ୍ରବ୍ୟ ବା ପଦାର୍ଥ ୬, ହିନ୍ଦୁଦାର୍ଶନିକଦିଗେର ମଧ୍ୟେ ଯେମନ କେହ ୧୬, କେହ ୧୪, କେହ ୭, ପଦାର୍ଥ ସ୍ଵୀକାର କରିଯା ତାହାରଇ ବିଭୂତି ଏହି ଜଗଃ, ଏହି କଥା ବଲେନ । ସେଇକ୍ରପ ଜୈନେରା ୬ ପଦାର୍ଥ ସ୍ଵୀକାର କରତ ତାହାରଇ ବିଭୂତି ବା ବିଷ୍ଟାର ଏହି ଜଗଃ, ଏଇକ୍ରପ ବଲେନ । ଯଥ—

“ ଧର୍ମାପରାମୌ ନମः କାଳୌ ପ୍ରକାଶୀଵ ହୃଦୟୀ ।

ଅର୍ଥାଃ ପଦ୍ମ ସମୟ ହ୍ୟାତା ଜିନୀରାଦ୍ୱାଳବର୍ଜିତା: ॥”

(ଦ୍ରବ୍ୟାନୁଯୋଗ ୧୦ ଅଧ୍ୟାୟ)

ଧର୍ମ (୧) ଅଧର୍ମ (୨) ଅନନ୍ତ ଆକାଶ (୩) ଅନନ୍ତ କାଳ (୪) ପୁନଗଲ ଅର୍ଥାଃ ଦେହ (୫) ଆର ଜୀବ (୬) ଏହି ଛୟ ପ୍ରକାର ପଦାର୍ଥ ଜୈନ ଶାସ୍ତ୍ରେର ପ୍ରସିଦ୍ଧ । ଏହି ପଦାର୍ଥନିଚୟ ଆଦ୍ୟନ୍ତବର୍ଜିତ ଅର୍ଥାଃ ନିତ୍ୟ ।

“ অমৃক্ত্বঁ হি দ্যাহুন্তিকামুক্তঁ প্রকীর্ণিতম্ ।  
বিলা তমু মন্ত্রেন্দু প্রজ্ঞে জাত্যন্ত্র ইতি বিদ্যুতে ॥”

(দ্রব্যানুষোগ ১০ অধ্যায় ।)

কথিত ছয়টী দ্রব্য এবং তাহাদের গুণ বিচার দ্বারা যে বিজ্ঞান উৎপন্ন হয়, আজ্ঞা সংস্কৃত হয়, তাহার নাম সম্যক্ত। এই সম্যক্তার মূল দৱা (জীব রক্ষা) দান (অভয়াদি দান) প্রভৃতি পঞ্চধা ক্রিয়া। অতএব এই সম্যক্ত ত্যাগ করিয়া যিনি ধর্মপথে ভ্রমণ করিতে বাঞ্ছা করেন, তিনি জন্মান্তরের আয় পদে পদে খেদ প্রাপ্ত হবেন, স্তুতরাঙ্গ জৈনেরা জ্ঞান ভিন্ন কেবল চারিত্র মাত্রে সন্তুষ্ট হইবেন না।

ঐ ছয়টী পদার্থের মধ্যে কাল ভিন্ন অন্ত পাঁচটির অস্তিকায় সংজ্ঞা দেওয়া হয়—“অস্তয়ঃ প্রদেশাঃ তৈঃ কথ্যতে শক্তায়তে ইত্যাস্তিকায়ঃ” এই বৃত্তপত্রির দ্বারা প্রদেশ অর্থাৎ সংঘাতধৰ্ম বস্তু বুঝাইতেছে। তটীকা যথা—

“ নন্তু কাল্যান্ত্যাস্তিকাযাত্মঁ কর্ত্তঁ নাস্তি ! মন্ত্রাত্ম অর্তয ইতি ।  
কর্মিন্দিকালে কালদ্রুত্যস্তু দদেশ্যমংধানৌ ন বিদ্যুতে অত একঃ সময়ঃ  
অন্যজ্ঞান সময়ানু ন পদ্ধিষ্ঠাপতে । ইত্যমন্ত্রে দাসদি—”

যেহেতু একটি সময় অন্ত একটি সময় হইতে বাস্তবিক বিশ্লিষ্ট হয় না এজন্ত উহার সংঘাত বা প্রদেশ নাই। যাহার সংঘাতভাব ও প্রদেশ নাই তাহার অস্তিকায়স্ত নাই।

ଜୈନେରା ଧର୍ମ ଓ ଅଧର୍ମକେ ଦେହେର ଏବଂ ଜୀବେର ବିବିଧ ପରିଣାମେର କାରଣ ବଲିଆ ନିର୍ଜ୍ଞାରିତ କରେନ । ସଥା—

“ପରିଯୋପିଗତିର୍ବନ୍ଦୀ ମହେତୁ ମୁଳ୍ୱଜୀବୟୌः ।

ଅମେତ୍ରାକାରତ୍ୟାଙ୍ଗୀକି ମୀଳକ୍ଷେତ୍ର ଜାଳ ସହା ॥”

( ଜ୍ଵରାମୁଖୋଗ ୧୦ ଅଧ୍ୟାତ୍ମ । )

ଅର୍ଥାଏ ଜଳ ଯେ ପ୍ରକାର ମହିନେର ଗତି, ସଞ୍ଚରଣ, ଛାସ ଓ ବୃକ୍ଷାଦି ବିବିଧ ପରିଣାମେର ହେତୁ, ଏଇକ୍ରପ ଦେହ ଓ ଜୀବେର ଗତ୍ୟା-  
ଗତି ପ୍ରଭୃତି ବିବିଧ ପରିଣାମେର ହେତୁ ଧର୍ମଦ୍ରବ୍ୟ ଓ ଅଧର୍ମଦ୍ରବ୍ୟ ।

ଜୀବ ମୁକ୍ତ ଏବଂ ସତତ ଉର୍କ୍ଷଗମନ ସ୍ଵଭାବ ; ସ୍ଵତରାଂ ସହଜମୁକ୍ତ  
ଓ ନିର୍ଗତି ଉର୍କ୍ଷଗମନ ସ୍ଵଭାବ ଜୀବେର ନିଯାମକ ଧର୍ମ ଯଦି ନା ଥାକିତ,  
ତବେ ଅନେକ ଆକାଶେ ଜୀବ ନିରନ୍ତରଇ ଉନ୍ନତ ହେତ—ନିର୍ବତ୍ତ  
ହେତ ନା ଅର୍ଥାଏ ତାହା ହିଲେ ଏହି ସଂସାରେ ଆର କୋନ ଦେହୀଏ  
ଥାକିତ ନା ; ଆର ଯଦି ଅଧର୍ମ ନା ଥାକିତ, ତାହା ହିଲେ ଜୀବେର  
ଏକ ଶାନେଇ ନିତ୍ୟ ଶ୍ରିତି ହେତ । କୁଆପି ଗତି ହେତ ନା ।  
ଅତଏବ ଧର୍ମାଧର୍ମ ଥାକାତେଇ ଜୀବେର ଗତ୍ୟାଗତି ସିନ୍ଧି ହେତେଛେ ।  
ସଥା,—

“ସହ୍ରଜୀର୍ଣ୍ଣଗମ୍ଭକ୍ଷେତ୍ର ଧର୍ମ ନିଯମ ବିଳା ।

କଦାପି ଗଗଣ୍ୟନନ୍ତେ ଭୂମଣ୍ୟ ନ ଲିପନ୍ତେତୁ ॥

ସ୍ଥିତିହେତୁର୍ଥଦାଘର୍ମର୍ମୀ ନୋଚ୍ୟତେ ଜ୍ଞାପି ଚେହ୍ନ୍ତୀଃ ।

ତଦା ନିତ୍ୟସ୍ଥିତିଃ ସ୍ଥାନେ କୁଆପି ନ ଗତିର୍ଭବେତୁ ॥

( ଐ ୧୦ ଅ )

এইরূপ প্রগালীতে দ্রব্যাখ্যোগকার স্মরণের পদার্থ সকলকে হেতুবাদ প্রদর্শন পূর্বক নির্ণয় করিয়া ছন্দোবক্তৃ রচনা করিয়াছেন। টাকাকার সেই সকল বিচার ও হেতুবাদ গুলি পরিষ্কার করিয়া বলিয়াছেন। এই টাকার মধ্যে বিবিধ প্রাকৃত বা চৰাভাষার গ্রন্থের উদাহরণ আছে। যথা,—

“সুজ্ঞজ্ঞাসমূজ্ঞান নস্ত্বহ কথবয়বং সিপত্তি  
যাহুব্যং জীবো বিষ সুজ্ঞোন শুভ্রাদ্বগভচিসমারে।”

(উত্তরাধ্যায়ন)

“গিযচ্ছো ক্ষেত্রস্তো চতুর্বিতে জ্যননেয কথনেয  
ভল্লেরাগদ্বেষ অনন্ত করেস্মৃত্যে বচ্ছয বা।”  
(বৃহৎকল্পগাথা)

এইরূপ মহানিশীথ স্তুতি, নব্দিনেনাধিকার প্রভৃতি প্রাকৃত জৈন দর্শনশাস্ত্র হইতেও পদার্থ বিচার করা হইয়াছে।

যোগদৃষ্টিসমূচ্য নামক গ্রন্থে লিখিত আছে—

“তাত্কালিকপদ্ধতিমাবস্থুন্তা চ যা ক্রিয়া ।  
অলয়োরনের জ্ঞেয় ভাস্তুব্যোনযোরিব ॥

যোগপক্ষ-নিবিষ্ট জ্ঞান আৱ ভাববিহীন ক্ৰিয়া এতছুভয়েৱ  
প্ৰত্যেক শৰ্য্য ও খদ্যোত্তেৱ প্ৰত্যেকেৱ ন্যায়। জ্ঞানসমূহকে  
দ্রব্যাখ্যোগটাকাকার লিখিয়াছেন—

“জ্ঞান হি জীবস্য পুষ্পো বিশেষো জ্ঞান ভবাঙ্গে স্তৰযোগু পোতঃ ।  
জ্ঞান হি বিদ্যাল্পত্তোবিনায়ে ভাস্তুঃ ক্ষণাত্তুঃ পৃথুক কৰ্ম্ম কচ্ছে ॥”

ଜ୍ଞାନଂ ନିଧାନଂ ପରମ ପରାଧାନଂ ଜ୍ଞାନଂ ସମାନଂ ନ ବକ୍ତୁକ୍ରିୟାଭିଃ ।  
ଜ୍ଞାନଂ ମହାନିନ୍ଦରସ୍ତ ରହସ୍ୟଂ ଜ୍ଞାନଂ ପରଂ ବ୍ରହ୍ମ ଜୟତ୍ୱନନ୍ତମ୍ ॥  
ବାହ୍ୟାଚାରପରାସ୍ତ ବୋଧରହିତା ଇତ୍ୟାତ୍ୟୋଗୋହୃତା: ।  
ସେ କେଣପି ପ୍ରତିସେବନ ବିଧୁରିତାକ୍ତେ ନିନ୍ଦିତା ଯାହନେ ॥”

ଅର୍ଥାଏ ଜ୍ଞାନ ଜୀବେର ଏକଟୀ ବିଶେଷ ଗୁଣ, ଜ୍ଞାନଇ ଭବସମୁଦ୍ର ତରଣେର ନୌକା, ଜ୍ଞାନଇ ମିଥ୍ୟାଭୂତ ଅଜ୍ଞାନେର ବିନାଶକ । ଜ୍ଞାନଇ କର୍ମକ୍ରମ ତୃଣେର ଅଗ୍ରି । ଜ୍ଞାନଇ ଶ୍ରେଷ୍ଠ ଓ ପ୍ରଥାନ, ଜ୍ଞାନ କୋନ ଅକାର କ୍ରିୟାର ତୁଳ୍ୟ ହୁଯ ନା । ଜ୍ଞାନଇ ଆନନ୍ଦ, ଜ୍ଞାନଇ ରହଣ୍ଡ,  
ଜ୍ଞାନଇ ପରମ ବ୍ରଙ୍ଗ । ଯାହାରା ରହଣ୍ଡ ଆଚାରେ ରତ, ଯାଗ୍ୟଞ୍ଜ୍ୟୋଗେ ଉଦ୍ଧତ, ପ୍ରତିସେବନ ଅର୍ଥାଏ ଜ୍ଞାନବିରହିତ, ତାହାରା ଜୈନଶାସ୍ତ୍ର-  
ସମ୍ବନ୍ଧ ନିନ୍ଦା ବ୍ୟକ୍ତି ।

ଜିନଦତ୍ତ ଶୁରିକୃତ “ ବିବେକ-ବିଲାସ ” ପ୍ରଭୃତି ଗ୍ରନ୍ଥେ ଜୈନ-  
ଦିଗେର ଅଭିମତ ନୀତି ଗ୍ରହିତ ଆଛେ । ବିବେକ-ବିଲାସ ହଇତେ  
କତିପଯ ଜୈନ ନୀତିର ବିଷୟ ନିମ୍ନେ ପ୍ରେତ କରିଲାମ ।

ବସତିଯୋଗ୍ୟ ସ୍ଥାନ—

“ ଶୁଣିନ: ସ୍ଵର୍ଗତ ଶୌର୍ଯ୍ୟ ପ୍ରତିଷ୍ଠା ଶୁଣିବିବମ୍ ।  
ଅପୂର୍ବଜ୍ଞାନଭାବସ୍ତ ଅତ୍ୱ ତତ୍ତ୍ଵ ବହେତୁ ସ୍ଵଧୀଃ ॥”

ଯେଥାନେ ଗୁଣବାନ୍ ଲୋକ, ସୃତ୍ୟ, ଶୁଚିତା, ପ୍ରତିଷ୍ଠା, ଗୁଣେର  
ଗୌରବ, ଏବଂ ଯେଥାନେ ବାସ କରିଲେ ଅପୂର୍ବ ଜ୍ଞାନଲାଭେର ସନ୍ତୁ-  
ବନା, ଦେଇ ଥାନେଇ ବାସ କରା କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ।

“वारराज्यं मधेयात् हैराज्यं वत् वा भवेत् ।

स्त्रीराज्यं मूर्खराज्यं वा यत् आप्तवा नो वसेत् ॥”

बालक, द्वी पूर्थ येथाने राजा वा येथाने छहजन राजा अथवा द्वी-राजा सेथाने वास करिबे ना ।

अथग—“न ग्रजेन्निष्ठलं द्वाचित्” अर्थात् निष्ठल गमन करिबे ना ।

“एकाकिना न गन्तव्यं स्वपेत्तैङ्काकीनो गृहे ।

नैवोपरि नायि पथि विशेत् कस्यापि वेश्मनि ॥”

एकाकी दूरगमन करिबे ना, एकाकी एकगृहे शयन करिबे ना । उच्च श्वाने शयन करिबे ना, सहसा एका काहार गृहे प्रवेश करिबे ना ।

“न धार्यं सुत्तमैजीर्णं वस्त्रं न च मत्तीमस्तम् ।

विना रक्तोत्पलं रक्तपुष्पस्त्रं न कदाचन ॥”

उत्तम व्यक्तिरा जीर्ण कि मलिन वस्त्र परिधान करिबेन ना । रक्त पश्च व्यतीत अन्यप्रकार रक्तपुष्प धारण करिबेन ना ।

“देवा दृष्टात्र न प्राप्तैर्वस्त्रीयाः कदाचन ।

भावं प्रतिभुवा नैव दत्तिष्ठेत च साक्षिणा ॥”

यदि प्राज्ञ हो तबे देवता ओ ब्रह्मदिगेव प्रतारणा करिओ ना—प्रतिभू होइओ ना—साक्षी होइओ ना ।

“वह्निस्तोऽम्यागतो गे क्षम्यपविद्य अर्णं सुषीः ।

कुर्याद्वस्त्रपरावर्त्तं देहशौकादि कर्म्मत्तम् ॥”

ବାହିର ହିତେ ଭୟଗ କରିବା ଆସିଲେ କ୍ଷଣକାଳ ବିଶ୍ଵାମ କରିବେ ; ଅନୁଷ୍ଠର ବନ୍ଦ ତ୍ୟାଗ କରିବେ । ତେପରେ ହତପଦାଦି ପ୍ରକାଳନ କରିବେ ।

“ଦେହଶୀ ଜ୍ଞାନନୀ ଚୁଣ୍ଡୀ ଗଂହୀ ବର୍ଣ୍ଣନୀ ତଥା ।

ଅମୀ ଯାପକରା : ପଞ୍ଚମଟିଛିଷ୍ଠୀ ଧର୍ମବାଘକା : ॥”

ପେଷଣ ସତ୍ତ୍ଵ, ହେଦନ ସତ୍ତ୍ଵ, ପାକଶାନ, ଜଳାଧାର, (କୁଣ୍ଡ) ବର୍କନୀ (ଗାଡୁ, ଘଟା) ଏହି ପାଁଚ ବ୍ୟବହାର୍ୟ ସତ୍ତ୍ଵ ହିତେ ଗୃହଶ୍ରଦ୍ଧିଗେର ଧର୍ମବାଧକ ପାପ ଜନ୍ମେ ଅର୍ଥାଏ ଐ ସକଳ ହିଂସା ଶାନ, ସାବଧାନ ଥାକିଲେଓ ଐ ସକଳ ଶାନେ ହିଂସା ବଟେ । କିନ୍ତୁ—

“ ଗଦିତୋଽତି ମଟହସ୍ୱର୍ଗ ତତ୍ପାତକବିଧାତକ : ।

ଘର୍ମ : ସବିସ୍ତରୋ ଉଦ୍‌ଦ୍ଦୟେ ରଶାନ୍ ଧର୍ମମାରେତ ॥”

ଐ ସକଳ ଅବଶ୍ରମାବୀ ପାପବିନାଶକ ଧର୍ମରାଶି ବୁନ୍ଦେରା ଅନେକ ପ୍ରକାର ବଲିଗାଛେ, ଅତେବ ମହ୍ୟ ନିରନ୍ତର ଧର୍ମାଚରଣ କରିବେକ ।

“ ଦୟା ଦାନ ଦୟା ଦୟା ଭକ୍ତିଗୁଣୀ ଜ୍ଞାନ ।

ଧର୍ମ ଶୌଭ ତତୋଽକ୍ଷେତ୍ର ଧର୍ମାଽତ୍ମଂ ମଟହସ୍ୱର୍ଗିଲାଭ ॥”

ଦମ୍ଭା, ଦାନ, ଇଞ୍ଜିଯିମଂୟମ, ଦେବପୂଜା, ଗୁରୁଭକ୍ତି, କ୍ଷମା, ସତ୍ୟ, ଶୁଦ୍ଧି ଥାକା, ତପଶ୍ଚା, ଚୌର୍ଯ୍ୟବିମୁଖ, ଏହି ଶୁଣି ଗୃହଶ୍ରଦ୍ଧିଗେର ଧର୍ମ ।

“ ବାର : ଯଦୀଧକାରସ୍ତ କ୍ରମୋଧର୍ମବିଦାରଭବ ।”

ଧର୍ମେର ଅବୟବ ବହୁବିଷ୍ଟ ହିଲେଓ ତେମନ୍ତେର ସାର ପରେ କାର ।

ଧର୍ମ ଛଇ ପ୍ରକାର । ପାପନାଶକ (ଇହାର ନାମାନ୍ତର ପ୍ରାୟଚିତ୍ତ) ଆର ନିର୍ବାଣୋପକାରକ । ପାପନାଶକ ଧର୍ମଇ ଏହି—

“ଛୀନୌଦ୍ଵରଣ୍ୟମହୋଳ୍ଲୋ ବିନୟେନ୍ଦ୍ରିୟମଂୟମେ ।  
ଜ୍ଞାଯତ୍ତନିର୍ମତୁତ୍ସୁଳ୍ଲ ଭର୍ମୋତ୍ୟ ପାଦମଂଜିଦି ॥”

ପତିତେର ଉକ୍ତାର, ଅହିଂସା, ବିନୟ, ଇନ୍ଦ୍ରିୟସଂସମ, ଶ୍ରାଵପୂର୍ବକ ଜୀବିକାଗ୍ରହଣ, ମୃତ୍ତା, ଏହି ସକଳ ଧର୍ମ ପାପ ନାଶ କରେ ।

“ଅତିଥୀନର୍ଧିନୋ ଦୁଃଖ୍ୟାନୁ ଭକ୍ତି: ଯକ୍ଷପ୍ରତ୍ୱକମ୍ପନୈ: ।  
ହଲ୍ବା ଜନର୍ଥିନୋ ଯସ୍ତାଙ୍ଗୋଳ୍କୁଁ ଯୁକ୍ତ: ମହାତମନାମ୍ ॥”

ଅତିଥି, ଯାଚକ, ଦୁଃଖ ବ୍ୟକ୍ତି ଗୃହାଗତ ହଇଲେ ସଥାଶକ୍ତି ଭକ୍ତି ଅନ୍ତା ସହକାରେ ତାହାଦିଗକେ କୃତାର୍ଥ କରିଯା ପଞ୍ଚାଂ ଆହାର କରାନ ଉଚିତ ।

“ଆର୍ମତୃଷ୍ଣାଲୁଧାର୍ଥାଂ ଯୌ ବିଶ୍ଵସୋ ବା ସ୍ଵମନ୍ଦିରମ୍ ।  
ଆଗତ: ସୌଽମିଦି: ପୁଜ୍ଯୋବିଶେଷେ ମନୀପିଣ୍ଡା ॥”

ପୀଡ଼ିତ, କ୍ଷୁଧା ତୃକ୍ଷାୟ କାତର ଓ ଭୟଯୁକ୍ତ ହଇଯା ଯଦି କୋନ ବ୍ୟକ୍ତି ଆଗମନ କରେ, ତବେ ତାହାକେ ବିଶେଷରାପେ ଅର୍ଚନା କରିବେକ ।

“ଦୁ:ପାତ୍ର: ପାତ୍ର ମାତ୍ରାତ୍ମ: କାର୍ଯ୍ୟ: ତତ୍କିଞ୍ଚିତୁତ୍ତମୈ: ।  
ଶୁଦ୍ଧନମେକମଅତ୍ସ୍ଵ ନୈବ ଆତି ଅଧା ହୃଦ୍ୟା ॥”

ଛର୍ଲଭ ମହୁୟ ଜନ୍ମ ପାଇଯା ଏମନ କାର୍ଯ୍ୟ କରିତେ ହଇବେ ବେ, ଯାହାତେ ଏକ ମୁହଁର୍ତ୍ତଓ ଯେନ ହୃଦ୍ୟ ନା ଯାଇ ।

ହିନ୍ଦୁଦିଗେର ନୀତି ଓ ଜୈନଦିଗେର ନୀତିତେ ବଡ଼ ପ୍ରତ୍ୟେକ  
ନାହିଁ । ତାହାର କାରଣ, ଏହି ଦ୍ରୁତ ସମ୍ପଦାଯ୍ୟ\* ଏକଦେଶ ଓ ଏକତ୍ର  
ବାସୀ ଏବଂ ଜୈନନୀତିର ଅଧିକାଂଶ ଭାବ ହିନ୍ଦୁଦିଗେର ନୀତିଶାସ୍ତ୍ର  
ହିଁତେ ଗୃହୀତ ହେଇଥାଛେ ।

---



---

## ବୋପଦେବ ଓ ଶ୍ରୀମତ୍ତାଗବତ ।

---

“ ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟଚୁଷ୍ଟିନେବ ପଲ୍ଲଗମୁହୀ ଶୈଘାହିନେବାଭବତ୍  
ଦେନୈକେନ ବିଦୁଷ୍ମତୀ ବମ୍ବମତୀ ମୁଖେନ ସଂଭ୍ଵାବତାମ୍ ।  
ଶୌର୍ଯ୍ୟ ଆକର୍ଷଣ୍ୟବୈକନ୍ତରଜୀବାନୁର୍ଧ୍ୱିଚିନ୍ତାମଣି-  
ଜୀଯାତ୍ କୌବିଦ୍ୟର୍ବ୍ରପ୍ଲବତପ୍ରବିଃ ଶ୍ରୀବୌପଦେବ: କବି: ॥”

---



# বোপদেব ও শ্রীমন্তাগবত ।

বোপদেবকে সংস্কৃত-বিদ্যাবিশারদ উইলসন সাহেব দেবগিরির (দেওঘর বা দৌলতাবাদের) অধীন্ধর হেমাদ্রির সভাসদ স্থির করিয়াছেন \* এবং আমরাও তাহাই প্রামাণিক বিবেচনায় বহু দিবস হইল একটী প্রস্তাবে লিখিয়াছিলাম ; কিন্তু সেটি এক্ষণে ভূমপূর্ণ বোধ হইতেছে। তজ্জগ্নই আমরা অদ্য বিবিধ সংস্কৃত গ্রন্থ আলোচনা পূর্বক, বোপদেবের বিবরণ স্বতন্ত্রক্রপে লিপিবদ্ধ করিতে প্রবৃত্ত হইলাম।

উইলসন সাহেবের ন্যায়, শ্রীযুক্ত পশ্চিত ভরতচন্দ্র শিরোমণি ও বোপদেবকে হেমাদ্রির দানখণ্ডের ভূমিকায় হেমাদ্রির পার্শ্বদ বলিয়াছেন। যথা “হেমাদ্রিহিত্য স্বর্য স্বপতিঃ, যস্য সমাপ্তিনো মহামহীপাঠ্যায়ঃ শ্রীবৌপদেব আসীন्, অনুমীয়তে পদ্মবস্তুধরেন্দ্রমিতি শকসম্মত্বে দিগ্বিজ্যস্তরন্যুনাধিক্যেন সমজনিষ্ট ।” শিরোমণি মহাশয় পুনশ্চ লিখিয়াছেন “সামর্ত্ব বিজ্ঞাপ্যতে হেমাদ্রিস্তু, দেবগিরিস্থ্য-যাদবৰ্বণস্থ-মহাহাজাধিহাজ-মহাদেব-চক্রবর্ত্তনো রাজ্ঞী-ধর্মাধিকরণ-পতিত আসীন ।”

---

\* Vide Wilson's Vishnu Purana vol. 1. Preface, page L  
( Trubuer & Co. )

ইহাতে হেমাদ্রিকে যাদববংশাবতংশ মহারাজ মহাদেবের ধর্মাধ্যক্ষ বলা হইয়াছে এবং ইহা চতুর্বর্গ চিন্তামণি মধ্যে হেমাদ্রি যে স্বীয় পরিচয় দিয়াছেন তাহার সহিত ঐক্য আছে ; হেমাদ্রি কোন স্থলেই আপনাকে রাজা বলিয়া পরিচয় প্রদান করেন নাই । উইলসন সাহেব ও পশ্চিত ভরতচন্দ্র শিরোমণি মহাশয় তাঁহাকে নৃপতি হিঁর করিয়া বোপদেবকে যে তাঁহার সভাসদ বলিয়াছেন, এ বিষয় কোন প্রামাণিক সংস্কৃত গ্রন্থে দেখিতে পাইলাম না ; স্বতরাং আমরা ইহাতে কিছুমাত্র ঐতিহাসিক সত্য প্রাপ্ত হইতেছি না । হেমাদ্রি দানখণ্ডের প্রারম্ভে, তাঁহাকে মহারাজ মহাদেবের ধর্মাধ্যক্ষ বলিয়া পরিচয় দিয়াছেন, এবং চতুর্বর্গ চিন্তামণির প্রতি অধ্যায়ের শেষে এইরূপ লিখিয়াছেন । যথা—“*इति श्रीमहाराजाधिराजं श्रीमहादेवस्य समक्ष-करणा - धीस्मृह-सकल - विद्या - विश्वारह - श्रीहेमाद्रि - विहरिने अनुर्वर्ग-चिन्तामण्णी दानखण्डे*” ইত্যাদি । হেমাদ্রি স্বীয় পরিচয় এইপর্যন্ত প্রদান করিয়াছেন । এই গ্রন্থে বোপদেবের কিছুমাত্র উল্লেখ নাই । কিন্তু বোপদেবকৃত মুক্তাফল গ্রন্থের টীকা নির্মাণ-কালে হেমাদ্রি প্রথমতঃ বোপদেবকৃত প্রাণাবলীর এইরূপ গণনা করিয়াছেন, যথা,

“*यस्य आकरणे वहेऽपाप्तनाः स्फीताः प्रवृत्ता दृश्,*  
*मञ्ज्ञाता नव वैद्यकोऽथ तिथिनिर्धार्यमिकौङ्क्लवः ।*

মাহিতি অয় যব ম্যাদচলীমি \* \* \* মু-  
হন্তর্বাণিশিহীমণ্ডিষ্ঠ গুজ্জাঃ কৈ কৈ ন স্বীকৌরহাঃ ॥”

অর্থাৎ যাহার ব্যাকরণের কীর্তি অস্তুত,—ব্যাকরণ বিষয়ে  
যাহার ১০ টি প্রবন্ধ,—বৈদ্যক গ্রন্থের উপর ৯ টি প্রবন্ধ,—  
তিথিনির্ণয় নামক ধর্মশাস্ত্র,—সাহিত্য ৩ খান,—ভাগবতের উপর  
৩ টি প্রবন্ধ,—সেই অন্তর্বাণী মহামহোপাধ্যায় বোপদেবের  
কোন কোন শুণ না অলৌকিক ?

“বোপদেবও হেমাদ্রির উল্লেখ করিয়াছেন এবং কহিয়াছেন,  
“আমি হেমাদ্রির সম্মানের নিমিত্ত হরিলীলাখ্য ভাগবতব্যাখ্যা  
করিলাম ।” বথা,—

“শ্রীমঙ্গলগতক্ষণাধ্যাধাৰ্থাদি লিখয়েতি ।

বিদুষা বৌপদেবেন মন্ত্বিষ্ঠেমাদ্বিনৃষ্টয়ে ॥”

( বোপদেবকৃত হরিলীলাটীকা )

হেমাদ্রি বোপদেবকৃত হরিলীলাটীকার টাকা লিখিয়াছেন ।  
হেমাদ্রি ও বোপদেব সমসাময়িক এবং এই হেমাদ্রি দাঙ্গিণাত্যের দেবগিরীধর মহাদেবের মন্ত্রী ছিলেন । মহারাজ মহাদেবের আশ্রয়ে হেমাদ্রি ও বোপদেব উভয়েই দেবগিরিতে বাস করিতেন ।

হেমাদ্রির সহিত বোপদেবের বিশেষ বক্তৃত ছিল, এজন্য  
তিনি হরিলীলাটীকায় “মন্ত্বিষ্ঠেমাদ্বিনৃষ্টয়ে” এইক্রমে লিখিয়া-

হেন, নতুবা তিনি হেমাদ্রি সভাসদ् হইলে কিঞ্চিৎ নত হই-  
যাই লিখিতেন।

করহাট ক্ষেত্রবাসী গোপালাচার্য বলেন, বিট্টলভট্ট-কৃত  
প্রাকৃত গ্রন্থে লিখিত আছে—“সচার্য হেমাদ্রিঃ দ্বাদশাধিক  
দ্বাদশ শত ( ১২১২ ) শকৌদ্বু-দান্তিমায়ালন্দী-যামস্ত-  
জানৈস্ত-সংজ্ঞক-ভগবদ্বৃক্ষ-স্তুত-গীতা-আত্মানোচর-কালিকঃ”  
“অর্থাৎ হেমাদ্রি ১২১২ শকাব্দে দাক্ষিণাত্যের অলন্দী গ্রামের  
জানেধরকৃত গীতা ব্যাখ্যানের পরভবিক “হর্ব তদাশ্রিততত্ত্বম-  
কালিক-বৌপদেবদাক্ষালিক “হকাদশ-শতে শাকে বিংশত্যব্দ-  
ব্দয়ে গতে। অবতীর্ণ মধ্যমুনিং সদা বন্দে মহাগুরুম্ ।” ইতি  
স্মৃত্যুর্ধ-সাগরাদি-মহানিবন্ধ-মহিত - স্মীমহালন্দতীর্থভগবত-  
যাদাত্মার্থঃ—” অর্থাৎ হেমাদ্রির আশ্রিত এবং সমসাময়িক  
বোপদেবের পূর্বে ১১২৫ শকে মধ্যাচার্য জনিয়াছিলেন;  
ইত্যাদি। পুনরায় বোপদেবসমষ্টকে নদমিশ্র কহেন “যন্ত্রহাত্মার্থ-  
সময়াদ্বৃত্তে বত্ত্বরূপত্বয়ে অতীতে বৌপদেবোঽমূর্ত” অর্থাৎ শঙ্করা-  
চার্যের সময় হইতে ২১০ দ্রুইশত দশ বৎসর অতীত হইলে বোপ-  
দেবের জন্ম হয়। শ্রীযুক্ত পণ্ডিত ভরতচন্দ্র শিরোমণি বোপদেবের  
১১৮২ শকে জন্ম হইয়াছিল অনুমান করেন। উইল্সন অফ্রেস্ট,\*  
ও এষ্টার গার্ড †, কর্ণেল কেনিডি, কোলকৃক, গোলড্রষ্ট কর ও

\* Aufrecht, “Catalogus” p. 174 b etc.

† Radices Linguae Sanskritæ.

বর্ণেল, সকলেই বোপদেবকে খৃষ্টীয় দ্বাদশ শতাব্দীর লোক হিসেবে করিয়াছেন, কেবল বণ্ডফের মতে তিনি ১৩০০ খৃষ্টাব্দে বর্তমান ছিলেন ।

মুক্তাফল গ্রহে বোপদেব নিজের পরিচয় যাহা দিয়াছেন, তদনুসারে তিনি চিকিৎসক কেশবের পুত্র ও ধনেশ মিশ্রের শিষ্য । যথা ;—

“বিদ্বন্তৈশ্ব-শিষ্যত্ব মিঘক্ষেত্ব-সূনুনা ।  
হিমান্তির্বীপদেবেন সুক্ষাদক্ষমচীকৃত ॥”

বোপদেব ভিষক-নন্দন বলিয়া পরিচয় দেওয়াতে অনেকে ঠাহাকে ভ্রমক্রমে বৈদ্যজাতীয় মনে করিতে পারেন, কিন্তু বোপদেব ব্রাহ্মণ ছিলেন । যথা ;—“বৌপদেবস্বকারী” বিদী-বিদ্যহাস্যহন্ত” বোপদেব বৈদ্যকুলে জন্মিলে তিনি কখনই বিপ্র বলিয়া পরিচয় দিতে পারিতেন না । বরং দ্বিজ বলিলেও বলিতে পারিতেন কিন্তু বিপ্র বলার অধিকার ব্রাহ্মণের ভিন্ন অন্যের নাই । পূর্বে এবং এক্ষণে দাক্ষিণ্যাত্য ও উত্তর-পশ্চিম প্রদেশে ব্রাহ্মণগণ চিকিৎসা ব্যবসা করিয়া থাকেন । বঙ্গদেশেও আত্মেয়-গোত্রীয় ব্রাহ্মণগণের মধ্যে চিকিৎসা ব্যবসা প্রচলিত আছে ।

প্রায়ভট্টকৃত ২য় রাজতরঙ্গীনীতে এক বোপদেবের কথা উল্লেখ আছে, তিনিও পঙ্গিত-শিরোমণি এবং তিনি ৯ বৎসর কাঞ্চীরে রাজত্ব করিয়াছিলেন । ইহাঁর ভাতার নাম জন্ম-

দেব। এই বোপদেব আমাদিগের আলোচ্য মুঞ্চবোধ-ব্যাকরণ-  
প্রশ্নেতা বোপদেব হইতে পৃথক্ ব্যক্তি।

বোপদেব ভাগবতের উপর প্রবন্ধিত অবগতি (হরিলীলা, মুক্তা-  
কল, ও পরমহংসপ্রিয়া, ) শতশোকচজ্জিকা, মুঞ্চবোধ ব্যাকরণ,  
কবিকল্পন্ত ও তটীকা, কাব্যকামধেনু, রামব্যাকরণ প্রভৃতি  
লিখিয়াছেন। তাহার মধ্যে মুঞ্চবোধ ব্যাকরণ প্রসিদ্ধ। ধাতু  
পাঠের আরঙ্গে তিনি ইন্দ্র, চন্দ্র, কাশকুষ্ঠ, আপিশলী, শাক-  
টায়ন, পাণিনি, অমর ও জৈনেন্দ্র এই অষ্ট প্রসিদ্ধ শাব্দিকের  
নামোন্নেখ করিয়া গ্রন্থার কৃতিত্ব করিয়াছেন।

মুঞ্চবোধ ব্যাকরণ এত সংক্ষেপে নির্ণিত যে, বোপদেব  
পাণিনির সমুদ্র স্থানের মর্ম ইহার ১১১ শত স্থানে নিহিত করি-  
য়াছেন। বোপদেব বৈয়াকরণিক সংজ্ঞা অর্থাৎ নাম ও পরি-  
ভাষার অক্ষর পর্যন্ত কর্তৃন করিয়াছেন। যথা ; বৃন্দির—ঢী,  
গুণের—গু, দীর্ঘে—র্ধ, সমাদের—স ইত্যাদি ! লট, লোট, লুও  
ইত্যাদি পরিভাষার স্থানে কি, থি, গি, বি ইত্যাদি। এক  
অক্ষরে নামের সঙ্কেত করিয়াছেন, যক্ষর সংজ্ঞা প্রায় নাই।

“আহিমৌর্ণ্বী” এই স্তুতি দ্বারা বোপদেব পাণিনির  
ছইটি স্তুতি সঙ্কলন করিয়াছেন। “যত্ত্বায়ায়াবৌত্বীচঃ” এই  
স্তুতি পাণিনির ছইটি স্তুতি নিবিষ্ট আছে। এইক্লপ কোথাও দ্রুই,  
কোথাও তিন, কোথাও চারি পর্যন্ত স্তুতের কার্য বোপদেবের  
এক স্তুতে নির্বাহ হয়। এইক্লপ সংক্ষেপ করাতে মুঞ্চবোধ

ব্যাকরণ অত্যন্ত কঠিন হইয়াছে ; তাহাতে ঢীকা ব্যতীত  
সংস্কারলাভের আশা নাই। মুঞ্চবোধের স্ত্রেগুলির উচ্চারণ  
অতি কঠোর ও ক্লেশজনক। তাহার কারণ, ২। ৩। ৪ বর্ণ একত্রে  
এবং একযোগে, একপ্রয়জ্ঞে উচ্চারণ করিতে হয়। যথা—  
“অন্তৃত্যৌকীধৌর্ঘ্যঃকৃকৃহৌখ্যেः” “মুর্ণীদান্তে নৌঃবক্রুপ্লন্তে-  
চয়তদ্বাচুপক্ষযুবাঙ্গঃসমেপ্স্থাদেন্তেকাচকীল্পু বা।” ইত্যাদি।

বোপদেব বৈষ্ণবধর্মাবলম্বী ছিলেন এজন্য উদাহরণ সমস্ত  
বিঝনামধ্যটিত করিয়াছেন। বোপদেবের বাতচ্ছিয়ের অভিপ্রায়  
এই যে ব্যাকরণশিক্ষা এবং হরিনাম কীর্তন এই দুইটি একস্থানে  
পাওয়া স্বতুর্ণত। মুঞ্চবোধ ব্যতীত অন্য ব্যাকরণে উহা লাভ হয়  
না, এজন্য মুঞ্চবোধ ব্যাকরণই পাঠ্য হউক। যথা—

“গীর্জাশ্বামীবদন্ত মুকুন্দসংক্ষীর্তনস্ত্বে ত্যুভয়ং হি লৌকি ।  
মুদুল্লমং তত্ত্বে মুঘবীধান্তলম্ভমিতে: যঠনীয়মিতন্ত্ৰ ॥”

বোপদেব “যস্মৈ দিত্মাসুযা—” ইত্যাদি স্ত্রের উদাহরণ  
কেবল হরিনামধ্যটিত করিয়াছেন ; ‘দহান্তু সংজ্ঞাঃ’ ইত্যাদি।

মুঞ্চবোধে বৈদিক প্রক্রিয়া নাই। যে সকল পদ সাধারণতঃ  
কবিগণ প্রয়োগ করেন না, এমন সকল পদনিষ্পাদক স্ত্র, যাহা  
অন্যান্য ব্যাকরণে আছে, তাহা মুঞ্চবোধে প্রায় পরিত্যক্ত  
হইয়াছে। এমন কতকগুলি পদ আছে, যাহা বৈকল্পিক অর্থাৎ  
একবার হয়, একবার হয় না ; এমন দুই একটি পদনিষ্পাদক  
স্ত্র একবারে নাই বলিলেও অত্যুক্তি হয় না।

সুপদ্ম, পাণিনি, সংক্ষিপ্তসার প্রভৃতি ব্যাকরণের ছারা (গুজড়ৎ) পদ সিদ্ধ হয়, মুঞ্চবোধ মতে তাহা হয় না, (গুড়িচৎ) হয়। দধি দধি, মধু মধু ইত্যাদি দ্঵িবিধ প্রয়োগ অন্যান্য ব্যাকরণের মতে হয়, কিন্তু মুঞ্চবোধের মতে হয় না। এইরূপ অনেক প্রকার প্রয়োগ মুঞ্চবোধের মতে হয় না; স্বতরাং তাহা অসম্পূর্ণ ব্যাকরণ বলিতে হইবে। \* গ্রন্থকার স্বয়ং ইহার বৃত্তি করিয়াছেন।

মুঞ্চবোধের দুর্গাদাস, রামতর্কবাগীশ, রামানন্দ, মধুসূদন, দেবীদাস, রামভদ্র, রামপ্রসাদ তর্কবাগীশ, শ্রীবল্লভাচার্য, দয়া-রাম বাচস্পতি, ভোলানাথ মিশ্র, কার্তিক সিদ্ধান্ত, রতিকান্ত তর্কবাগীশ, গোবিন্দরাম প্রভৃতির টৌকা আছে। এই সকল টৌকার মধ্যে দুর্গাদাস ও রামতর্কবাগীশের টৌকা উৎকৃষ্ট ও এক্ষণে প্রচলিত। কাশীঘৰ ও নন্দকিশোর মুঞ্চবোধের পরিশিষ্ট লিখিয়াছেন।

প্রস্তাবের শীর্ষদেশে “বোপদেব ও শ্রীমন্তাগবত” লিখি-  
য়াছি। কিন্তু এতক্ষণ শ্রীমন্তাগবতের বিষয় কিছুই বলি নাই  
এবং বোপদেবের সহিত শ্রীমন্তাগবত গ্রন্থের নাম কি জন্য  
সংযুক্ত করিয়াছি, তাহারও আভাস পাঠকবর্গকে প্রদান করি  
নাই। উপসংহারকালে, তাহার বিবরণ লিখিতেছি। তাগবতের  
স্থায় উৎকৃষ্ট গ্রন্থ পুরাণের মধ্যে নাই। শ্রাবণ, সাঙ্গ্য, পাতঞ্জলাদি  
সমস্ত দর্শনের সার ইহাতে গৃহীত হইয়াছে। এই গ্রন্থ এত

গান্ধীর্য্যপূর্ণ যে, বিনা আয়াসে ইহার মর্মান্তে করা যায় না। এজন্য পশ্চিতেরা বলিয়া থাকেন “বিদ্যা঵তাং ভাগবতে পদীক্ষা” বিদ্বান् ব্যক্তির পরীক্ষা একমাত্র ভাগবত গ্রন্থৰ্ভা হয়। এতাদৃশঁ উৎকৃষ্ট গ্রন্থের প্রতি অনেকে সংশয় করিয়া থাকেন এবং কেহ কেহ ইহাকে বোপদেব প্রণীত বলিয়া হতাদৰ করেন। অনেক পশ্চিত সেই সংশয়ের কারণ ছেদ করতঃ ভাগবত ব্যাসপ্রণীত নপ্রমাণ করিয়া, বিবিধ ক্ষুদ্র গ্রন্থ প্রণয়ন করিয়াছেন। আমরা অদ্য ভাগবত ব্যাস-প্রণীত কি না, তাহার সিদ্ধান্ত করিতে প্রয়াস পাইতেছি না এবং সকল পুরাণই যে বেদব্যাসের দ্বারা রচিত, ইহাও আমরা বিশ্বাস করিনা; তবে এই সকল গ্রন্থ যে আধুনিক এবং মুসলমানদিগের রাজ্যশাসনকালে রচিত ইইয়াছে, ইহা বলাও আমাদিগের উদ্দেশ্য নহে। আমরা এক্ষণে ভাগবত বোপ-দেব-প্রণীত নহে এবং তাহা অতি প্রাচীন প্রসিদ্ধ গ্রন্থ, ইহাই নপ্রমাণ করিতে যত্ন পাইতেছি।

যাহারা বলেন শ্রীমত্তাগবত ব্যাসদেব ফুত নহে, ইহা বোপদেব-প্রণীত, তাহাদিগের তর্কের প্রণালী এইরূপ, যথা ;—

“●ঘৃণপঞ্চবিলিম্বলিবন্ধানুহাঙ্গতলভৃত্বন্ধলপদ্মালিত্য-  
হিতৃকদামাত্মানধিকরণমিতর্ত্ত্ব।”

অর্থাৎ ভবিষ্যৎবাণী কথনকালে কতকগুলি আধুনিক রাজা ও ঘটনাবলীর উল্লেখ দেখা যায়। কোন মাত্র সংগ্রহকারের। ইহার বচন উক্তার করেন নাই। আর্ষ গ্রন্থের স্থায় ভাগবতের

রচনা প্রাঞ্জল নহে, অত্যন্ত আধুনিক শিষ্ট শব্দের দ্বারা' এই গ্রন্থের নির্মাণ এবং যেকোপ পদলালিত্য ও পদবিভাসছটা দৃষ্ট হয়, একোপ পদবিন্যাস ও লালিত্য আৰ্থ সময়ে ছিল না। এই সকল কারণে ভাগবত ব্যাসকৃত নহে, ইহা বোপদেবকৃত ; বোপদেবের রচনাপ্রণালী এইকোপই দেখা যায়।

“ভাগবতভূষণ” কার এই সকল আপত্তির অকিঞ্চিকরন্ত প্রতিপাদনের নিমিত্ত এইকোপ বলিয়াছেন ;—

১ম—কাঠক, কাপালক, মৌহল, মৌদ্দল প্রভৃতি বেদ-ভাগের নাম থাকিলেও তাহা যেমন জৈমিনি, তত্ত্বাখ্যিকৃত শঙ্কা করিয়া তাহার পরিহার করিয়াছেন—অর্পোকুবের বলিয়া নিষ্চয় করিয়াছেন, এখানেও সেইকোপ কর। ২য়—মাত্র গ্রহ-কারেরা ভাগবতের প্রমাণ একেবারে ধরেন নাই, এমত নহে ; আবশ্যকন্তে বোপদেবের পূর্বত্বিক চিংসুখ মুনি প্রভৃতি অনেক মান্য গ্রহকারেরা ভাগবতের প্রমাণ গ্রহণ করিয়াছেন। তবে যাহারা ভাগবতের প্রমাণ গ্রহণ করেন নাই, তাঁহাদিগের প্রবন্ধ ভিন্নপ্রকার। অর্থাৎ তাঁহাদের গ্রহ সকল তত্ত্বপ্রতিপাদক নহে, কেবলমাত্র বর্ণশ্রমব্যবস্থা বা প্রাধান্যকূপে নমার্গ-প্রকাশক গ্রহ। দেই কারণেই তাঁহারা ভাগবতকে আপনাদের গ্রহনযোগ্য আনয়ন করেন নাই। ৩য়—যদি ছান্দোগ্য উপনিষদ, বিষ্ণুপুরাণ, ভাগবতীয় অষ্টাবজ্ঞাধ্যান, সমংস্কৃতাত প্রভৃতি ব্যৱস্থায় সম্পূর্ণ কঠিন, গন্তীর্বার্থ, পদলালিত্য ও বিন্যাসপরিপাটীযুক্ত

হইলেও তাহা আর্থ হয়, তবে ভাগবত আর্থ না হইবে কেন ? অনন্ত সংস্কৃত প্রাকৃত ভাষাভিজ্ঞ ত্রিকালদশী ভগবান বেদব্যাসের নিকট সকলই সন্তুষ্ট, অসন্তুষ্ট কিছু নহে। তিনি অশ্বদাদির ন্যায় ক্ষুদ্র জ্ঞানের পাত্র নহেন। বিশেষ তিনি এক সময়ে সকল গ্রন্থ রচনা করেন নাই—যখন সমবর্তেদ আছে, তখন লিপির প্রকার তেদ না হইবে কেন ? আমরা অদ্য যে রীতিতে গ্রন্থ লিখিতেছি, পরম লিখিতে হইলে তাহা ভিন্ন প্রকার হইয়া যাইবে। ইত্যাদি বিচার দ্বারা ভাগবতভূষণকার আপত্তিকারিংশের সিদ্ধান্ত খণ্ডন করিয়া ভাগবত প্রাচীন গ্রন্থ, বোপদেব কৃত নহে, সপ্রমাণ করিয়াছেন।

শঙ্করাচার্যের সময়ের ২০০ শত বৎসর পরে বোপদেবের জন্ম হয়, এবং শঙ্করাচার্য বিশ্বসহস্র নাম ভাষ্যে ও চতুর্দশ মৃত বিবেকে ভাগবতের উল্লেখ করিয়াছেন। পুনরায় শঙ্করাচার্যের পূর্ববর্তী হনুমৎ ও চিত্সুখ মুনি ভাগবতের টীকা করিয়াছেন। তাহা হইলে ভাগবত বোপদেব গ্রন্তি বলা কি প্রকারে সঙ্গত হইতে পারে ? সিদ্ধান্ত দর্পণ নামক গ্রন্থে লিখিত আছে—

“ বৌদ্ধেবজ্ঞানলিঙ্গে বৌদ্ধেবপুরূষামৰ্বীঃ ।

কথং টীকা জ্ঞানামৰ্বী স্থুর্বন্মত্ত্বিত্তমুক্তাদিভিঃ ॥”

অর্থাৎ যদি ভাগবত বোপদেবের কৃত হয়, তবে তৎপূর্ববর্তী চিত্সুখাচার্য প্রভৃতি মহাত্মারা কি প্রকারে তাহার টীকা

করিতে সমর্থ হইলেন ? গোড়পাদ ভাগবতের প্রমাণ গ্রহণ করিয়াছেন। ইনি শঙ্করাচার্যের পূর্বে বর্তমান ছিলেন। কেন না বৈদান্তিকেরা অদ্যাপি পাঠকাণ্ডে সম্পদায় প্রবর্তকগণের নমস্কার করিয়া থাকেন। তাহাতে আদি পুরুষ ব্রহ্মা হইতে পর পর শঙ্কর-শিষ্য-পর্যন্ত উল্লিখিত আছে। যথা—

“নারায়ণ পদ্মভর্ব বশিষ্ঠ শঙ্কিত্ব তত্পুত্রপ্রয়াত্মস্ত্ব ।

আস্ম শুক্র গৌড়পাদ মহাল্ল গৌবিন্দঘোন্মিন্দমথাত্ম শিষ্যম্ ।  
শ্রীশঙ্করাচার্যমথাত্ম শিষ্যম্ \* \* \* \* ।”

রামানুজের গ্রহে ভাগবতের প্রমাণ উদ্ভৃত হইয়াছে।—  
স্মতিকালতরঙ্গের মতে রামানুজ ১০৪৯ শকাব্দে বর্তমান ছিলেন।  
স্বতরাং তিনি বোপদেবের পূর্ববর্তী।

কাশ্মীরদেশীয় ক্ষেমেন্দ্র-প্রকাশে, ক্ষেমেন্দ্র ভাগবতের উল্লেখ করিয়াছেন। এই ক্ষেমেন্দ্র রাজতরঙ্গনীকার অপেক্ষা প্রাচীন, কেন না তিনি “ক্ষেমেন্দ্রস্য ব্রহ্মাবলী” এই কথা বলিয়া ক্ষেমেন্দ্রকৃত রাজাবলীর কথা গ্রহণ করিয়াছেন। ইহাতেও ভাগবতের প্রাচীনত্ব সপ্রমাণ হইতেছে। ভাগবত বোপ-  
দেবের বহুকাল পূর্বের গ্রন্থ না হইলে কি জন্য হেমাদ্রি  
বোপদেবের সমসাময়িক হইয়া তাহার প্রমাণ সাদরে চতুর্বর্গ-  
চিন্তামণি মধ্যে গ্রহণ করিয়াছেন ? তিনি যদি ভাগবত  
বোপদেবকৃত হেমাদ্রি পুরাণ জানিতেন, তাহা হইলে ভাগবতের  
প্রমাণ কখনই গ্রহণ করিতেন না। ভাগবত বোপদেব-প্রণীত।

আধুনিক গ্রন্থ হইলে, তাহা কথনই চৈতত্ত্বদেব, ক্রপ, সনাতন, জীব গোস্বামীর দ্বারা আদৃত হইত না। ভাগবত বোপদেব-প্রণীত গ্রন্থ হইলে তাহার স্বপ্নেন্দ্রিয় প্রাচীন ও মান্য লেখক-গণ কি জন্ম টাকা করিলেন? নিম্নে ভাগবতের টাকাসমূহের উল্লেখ করা গেল, ইহার মধ্যে বোপদেব কৃত ৩ খানি টাকা আছে।—

“শ্রীধরীয়, বিজয়ধ্বজ, হরিলীলা, মুক্তাফল, পরম হংসপ্রিয়া, বিহুৎকাগধেমু, সম্বন্ধোভিত্তি, তত্ত্বদীপিকা, শুকহৃদয়, স্বদর্শনী, মুনিপ্রকাশিকা, প্রহর্ষণী, যাত্রপত্তী, বৃহত্বোষিণী, চক্রবর্তীয়া, সন্দর্ভ, বোধিনীসার, মাধবীয়, বামনী, একনাথী, পুঁক্ষমোত্তমী, মধুমৃদনী ইত্যাদি।”

যে যে প্রেসিডেন্স গ্রন্থে ভাগবতের নামগুলি নিম্নে প্রদত্ত হইল।

গৌরীতস্তু ২ পটল, পদ্ম-পুরাণ, গুরুড়-পুরাণ, নারদ-পুরাণ, ক্ষন্দ-পুরাণ, তত্ত্ব-প্রকাশিকা, তাৎপর্যচজ্ঞিকা, দিনত্রয়-মীমাংসা, ক্ষীরনিধি, সদাচারবৃহস্পতি-ব্যাখ্যা; স্বতি-কোষ্ঠত, স্বত্যর্থ-সাগর, নির্গৱরত্ন, বিদ্যারণ্যমুনিকৃত জীবস্তুক্ষিপ্রকরণ, হেমার্জি-কৃত ব্রতখণ্ড ও দক্ষখণ্ড, নির্গৱসিঙ্কু, ভট্টোজীদীক্ষিতকৃত পূজা-প্রকরণ, নাগোজিভট্টকৃত আঁকড়িকশেখর, সংস্কারকোষ্ঠত, মথুরামেতু, শ্রাদ্ধমযুখ, ব্যবহারমযুখ, কালদিনকর, বিধান-পারিজাত, ভোজনপ্রকরণ, প্রয়োগপারিজাত, আচাররত্ন,

সংবৎসরপ্রদীপ, কলিধর্মপ্রকরণ, অষ্টানন্দসাগর, কালনির্ণয়, কালনির্ণয়দীপিকা, কালনির্ণয়বিবরণ, শঙ্করাচার্য-কৃত বিষ্ণুসহস্রনামভাষ্য ও তৎকৃত চতুর্দশ মতবিবেক, মহারাজীয়, গোড়পাদকৃত পঞ্চীকরণব্যাখ্যা, নন্দমিশ্রকৃত গোবিন্দাষ্টিক, রামায়ণচত্রিকা, রামতাপনী ব্যাখ্যা, বন্ধুভাচার্য-নিবন্ধ, উৎসবঞ্চান, শুক্রাদ্বৈত মার্ত্তগু, বিদ্যমাণুল, পুরুষো-মহারাজকৃত স্বৰ্বর্ণস্ত্র, নিষ্ঠাকীয়, স্বমতনির্ণয়সিঙ্গু, হরিভক্তি-বিলাস, রামাঞ্জীয় ও তৎকৃত সারসংগ্রহ, অপ্যয়দীক্ষিত-কৃত শিবতত্ত্ববিবেক, বাচস্পতিকৃত ভক্তিপ্রকাশ, অষ্টে-সিদ্ধিকারকৃত ভক্তিরসায়ন, নামকৌমুদী, সচ্চরিতমীমাংসা, ভক্তিরস্ত্বাবলী, ক্ষেমেন্দ্রপ্রকাশ, ভাস্তুর-রাজকৃত ললিতা-টাকা, নীলকন্ঠকৃত দেবীভাগবতটাকা, ভক্তিস্ত্র ইত্যাদি। এক্ষণে স্ববিজ্ঞ পাঠকগণ দেখুন ভাগবত যদি আধুনিক বোপদেব-প্রণীত গ্রন্থ হইত, তাহা হইলে এতগুলি প্রসিদ্ধ গ্রন্থে তাহার নামোন্নেখ কথনই থাকিত না ; এবং তাহা হইলে তাহার প্রমাণ প্রসিদ্ধ মাত্র ও আচীন গ্রন্থকারগণ সাদরে কথনই গ্রহণ করিতেন না। এই সকল গ্রন্থের মধ্যে আবার অনেকগুলি বোপদেবের পূর্বের রচিত গ্রন্থ আছে। এই সকল আলোচনায় ভাগবত কথনই বোপদেব-প্রণীত বলিতে সাহস করা যায় না। “দ্বাদশী বৌদ্ধবীয়ো বন্ধ্যামুক্তায়তে মহাং” ভাগবত বোপদেব-প্রণীত একথা বলা আর বন্ধ্যার পুজ্জ বুলা

সমান। আমরা গোঢ়ামীর পক্ষপাতী নহি, কতকগুলি লেখক কেবল বৈষ্ণবধর্মের প্রতি বিদ্বেষভাব প্রকাশ করিবার জন্য অসার ও অযৌক্তিক তর্ক উথাপন করিয়া ভাগবত পুরাণ বোপদেবপ্রণীত বলিতে সাহসী হইয়াছেন। আমরা ভাগবত সম্বন্ধে অন্যান্য বিচার স্বতন্ত্র প্রস্তাবে লিখিব। এই প্রস্তাবে বোপদেবের প্রসঙ্গক্রমে ভাগবত সম্বন্ধে যাহা বক্তব্য তাহাই বলিলাম।

---



---

## बेद-विभाग ।

---

“ननु कोऽयं वेदोनाम्, के वास्य विषय-प्रयोजन-  
सम्बन्धाधिकारिणः, कर्थं वा तस्य प्रामाण्यम् ? न  
खल्वे तस्मिन् सर्वे स्मिन्नसति वेदौ आख्यानयोग्यो भवति ॥”  
साधनाचार्य ।

---



# বেদবিভাগ ।

---

ইতিপূর্বে আমরা “বেদগ্রাম ও বেদ” এই দুই প্রস্তাবে আর্যদিগের প্রধান ধর্মগ্রন্থের সার মর্ম বিশেষরূপে সমালোচনা করিয়াছি। এক্ষণে এই প্রস্তাবে প্রাচীন ঋষিগণ বেদবিভাগ ও তাহার সংখ্যানির্ণয় যেরূপ করিয়া গিয়াছেন, তাহাই “চৱণবৃহৎ” ও “আর্যবিদ্যাস্মৃতাকর” হইতে সংক্ষেপে নিম্নে অবিকল সঙ্কলন করিয়া পাঠকদিগকে উপহার প্রদান করিতেছি। এই প্রস্তাব সংক্ষিপ্ত হইলেও স্বতন্ত্ররূপে সঞ্চলিত করিলাম, কেন না, ইহাতে পাঠকবর্গ বৈদিকালে ও তৎপরভবিক শৌরাণিক স্ময়ে বেদশাস্ত্র যে কতদূর বিস্তীর্ণ হইয়া ছিল, তাহা উভমুক্তপে অবগত হইতে পারিবেন। যে যে শাখার মন্ত্র ও ব্রাহ্মণভাগ বিলুপ্ত হইয়াছে ও যাহা যাহা এক্ষণে বর্তমান আছে, তাহার বিবরণ ইতিপূর্বে লিখিয়াছি, এজন্য এ প্রস্তাবে তাহার আর উল্লেখ করিব না।

ধ্বংসদের পরিমাণ চৱণবৃহৎ উক্ত হইয়াছে যথা—

“ কৃচ্ছাং দয়মহুৰ্বাণি কৃচ্ছাং পঞ্চমনালি চ ।

কৃচ্ছামহীনিঃ দাহস্ত ( ১০৫৮০ ) তন্মাহায়মুক্তে ॥ ”

অর্থাৎ ১০৫৮০ টি ঋক্ সমষ্টির নাম পারায়ণ ।

शौनकीय ग्रातिशाख्यमতे एই बेदेर पाँच शाखा यथा—  
शाकल, वाङ्कल, आश्वलायन, शाञ्ज्यायन, माण्डुक । इहार  
प्रमाण—

“ उत्तरां समूहौ क्षम्बै दक्षमभ्यस्य प्रथलतः ।

पठितः शाकलै नाहौ चतुर्मिश्रदनन्तरम् ॥ ”

( शौनकीयग्रातिशाखा )

अर्थां पूर्वकथित ऋक्समूहेर नाम ऋग्वेद, इहार समस्त इ-  
सर्वांगे शाकलमूनि यत्र पूर्वक अभ्यास करियाछिलेन । पञ्चां  
अन्य चारिजन अध्ययन करेन । सेही चारिजन यथा—

“ शाङ्क्षाम्बलायनौ चैव मांडुकौ वाङ्कलक्ष्मथा ।

बङ्कुचां ऋषयः सर्वे पञ्चैते एकवेदिनः ॥ ”

( शौनकीय ग्रातिशाखा )

शाञ्ज्यायन, आश्वलायन, माण्डुक ओ वाङ्कल, इहाराइ ऋग्वेदी-  
दिगेर आचार्य एवं कथित पाँचजनहि एकबेदी । ( एकमात्र  
ऋग्वेदहि इहार्देर प्रधान अभ्यसनीय । )

शौनकेर मते इहारा ऋषि किञ्च आश्वलायनगृहेर मते  
इहारा आचार्य, ऋषि नहेन । आश्वलायन येथाने देवता, ऋषि ओ  
आचार्यदिगके तर्पण करिते हइवे बलिया स्त्रावारा रीतिवक्त  
करियाछेन से स्त्रे इहादिगके ऋषिमध्ये गणना ना करिया  
आचार्य बलियाहि गणना करियाछेन ।

উল্লিখিত ৫ পাঁচ শাখা প্রধান । তত্ত্বান্তরের, কৌষী-  
তকি, শৈশরী, পৈঙ্গী, ইত্যাদি আরও কয়েকটী শাখা দৃষ্ট হয়,  
তাহা প্রধান শাখা না হইয়া প্রাতিশাখ্যমতে উপশাখা বলিয়া  
পরিষৃণিত । বিশুপুরাণেও এইরূপ আভাস পাওয়া যায় যথা—

“ মুরুলী মৌকুলী বাত্যঃ শৈশিরঃ শিশিহস্তঘা ।  
স্বর্ণৈ শ্বাকুলাঃ শিথ্যাঃ শ্বাব্রাম্বে-প্রবর্চকাঃ ॥”

মুরুল, গোকুল, বাত্য, শৈশির, (শিশির) ইহারা শাকলের  
শিথা এবং শাখাবিশেষের প্রবর্তক । অতএব সর্বসমেত ঋগ্বেদ  
২১ শাখায় বিস্তৃত । ভাগবত ও মহাভাষ্যে ২১ শাখার কথাই  
লিখিত আছে । যথা মহাভাষ্য—

“ হকবিংশতিধা বঙ্গচাঃ ॥ ”

এইরূপে অধ্যয়ন ও সন্দৰ্ভায়ের প্রবর্তক শাকলপ্রভৃতি অন্দি-  
আচার্যদিগের তিনি ভাবের প্রবচন অঙ্গস্তারে একমাত্র ঋগ্বেদ  
অনেক শাখায় বিভক্ত হইয়াছে । সমুদ্য শাখা একত্র করিলে  
অত্যন্ত মাত্র তারতম্য দেখা যায় । প্রবচন শব্দে বেদার্থবোধক  
গ্রন্থ বুঝায় । যথা—

“ অয়াঃ সর্বেমু বৈহৈষু সর্বেগ্রবচনেষু চ ”  
( মহু ৩ অং )

এই শ্লোকে প্রবচন শব্দের অর্থে কুমুকভূষ্ট ব্যাখ্যা করিয়া-  
ছেন—

“**গ্রকঞ্জীবীক্ষণে বৈদার্থ যমিহিতি প্রচন্দনান্যজ্ঞানি শিঙ্গা-  
হীনি**” যদ্বারা উভমুক্তপে বেদার্থ সকল ব্যাখ্যাত হয় তাহাই  
প্রবচন গ্রন্থ, অর্থাৎ শিক্ষাদি।

খাল্পেদের স্মৃতি এক সহস্র ১৭১২ সহস্র ৬ বর্গ ৬৪ অংশ্যায়।  
১০ মণ্ডল। ৮ অষ্টক।

স্মৃতের লক্ষণ—“**সম্মুণ্ডমূঘিবাক্যন্ত সূক্ষ্মামিত্যমিধীয়তে।**  
বৃহদেবতা।”

নিরাকাঙ্ক্ষ ছন্দোময় ঝাঁঘিবাক্যের নাম স্মৃতি অর্থাৎ বৈদিক  
মহাবাক্যই স্মৃতি।

এই স্মৃতি তিনি প্রকার। ঋষিস্মৃতি, দেবতাস্মৃতি, ছন্দস্মৃতি।  
ঋষি ও দেবতাস্মৃতের লক্ষণ,—

“**ক্ষঁঘিসূক্ষ্মানি যাবন্তি সূক্ষ্মালৌকস্য বৈজ্ঞানিঃ।**

“**স্তুয়ৈতৈকাস্তু যাবত্স্ম তত্সূক্ষ্ম দৈবতং বিদুঃ।**”

(বৃহদেবতা)

একজন ঋষির কৃত বা দৃষ্ট যত্নেলি স্মৃতি অর্থাৎ মহাবাকা  
বা বাক্য, সেইগুলি ঋষিস্মৃতি।

১ম অষ্টকের প্রারম্ভস্থ “অমিমীভু়ি” ইত্যাদি হইতে “ইন্দ  
বিস্মা অবীরুধ্বন্” ইত্যস্ত ঋক্ ভাগ (২০ বর্গাঞ্চক) একটি  
ঋষিস্মৃতি, কেন না ঐ সমস্ত ঋক্ গুলি একমাত্র মধুচন্দ নামক  
ঋষির কৃত, আর তন্মধ্যস্থ অংগি দেবতার স্তবসূচক নটি ঋক্  
দেবতা স্মৃতি, কেন না ঐ ন ঋক্ দ্বারা একমাত্র অংগিদেবতার  
স্তোত্র প্রকাশ হইয়াছে।

একচ্ছন্দে নির্মিত পর পর ক্রমানুসারে স্থাপিত হইলে তাহা ছন্দঃস্তুত । যথা—ঐ “অমিমীত্বঃ” হইতে ১৮ বর্গ পর্যন্ত সমস্ত ঋক গায়ত্রীচ্ছন্দে গ্রথিত বলিয়া তাহা ছন্দঃস্তুত ।

খণ্ডের বর্গবিভাগ ও অধ্যায়বিভাগের কোন নির্দিষ্ট লক্ষণ নাই । উহা স্বাধ্যায় বা অধ্যয়ন সপ্তদায় পরম্পরায় প্রসিদ্ধ হইয়া আসিয়াছে । কিন্তু খণ্ডের মণ্ডলের লক্ষণ সমস্তে সর্বানুক্রমণিকা গ্রহে শৌনক বলিয়াছেন যথা—“য আজ্ঞিহসঃ  
শৈনহৌরৌ ভূলো ভার্গবঃ শৈনকৌভুবৃত্ত স যন্ত্রসমদীভিতীর্থ  
মঞ্চলমপযত্ন ।”

অর্থ এই যে, ভার্গব আঙ্গিরস যাহা দেখাইয়াছিলেন, গৃৎস মদ দ্বিতীয় মণ্ডলে তাহাই দেখিয়াছেন । তাব এই যে ২৮ মণ্ডলের সমুদায় স্তুত গৃৎসমদের জ্ঞানে উদ্বিত হয় নাই, অধিকাংশ তাহার সংগ্রহ । এই সকল নির্বাচন দেখিয়া বৈদিক অধ্যাপকেরা মণ্ডলের লক্ষণ এইরূপ নির্দেশ করেন যে—

‘তন্ত্রঘিত্যানাং বছনাং সূক্ষ্মানাং যক্ষিষ্ণকর্তৃকঃ সংযুক্তি  
মঞ্চলম্’ ইতি ।

অর্থ এই যে, বহুতর ঋষির দৃষ্ট বহুতর ঋক্মন্ত্র এক ঋষির দ্বারা সংগৃহীত হইয়া যাহা নিবন্ধ হইয়াছে তাহার নাম মণ্ডল ।

ইহার দ্বারা বোধ হইতেছে যে অনেক মণ্ডল ব্যাসের পূর্বেও সংগৃহীত হইয়াছিল । এবং ইহার রচনা কত কালের তাহা নির্ণয় করা সুকঠিন ।

খণ্ডের ১০ মণ্ডল।\* এই সকল মণ্ডলের সংগ্রহকর্তা ঋবি  
দিগের নাম আশ্বলায়ন গৃহস্থে নির্ণীত হইয়াছে যথা—

“ শুতর্চিনৌ মাথ্যমা শৃন্তসমদী বিশ্বামিত্রৈভবিষ্যতাজো  
বশিষ্টঃ প্রযাথাঃ পাচমান্যাঃ ক্ষুদ্রসূক্ষ্মাঃ মহাসূক্ষ্মাঃ ” ইতি ।  
শতচৰ্ট্ট যথা—

“ মধুচ্ছন্দঃ পম্বতযৌঽগ্রহ্যান্তা আয়মুক্তলি ।

যৈ সন্তি ব্রহ্মযস্তৈ বৈ সপ্ত্বে প্রোক্তাঃ শুতর্চিনঃ । ”

মধুচ্ছন্দঃ হইতে অগন্ত্য পর্যন্ত ঋবিরা ১ম মণ্ডলের ঋবি।  
তাহারাই শতচৰ্ট্ট নামে প্রসিদ্ধ। এই শতচিংগণ ১ম মণ্ডলের  
ঋবি। তন্মধ্যে মধুচ্ছন্দ ঋবি ১০২ ঋক্ রচনা করিয়াছিলেন  
স্বতরাং তিনিই শতচৰ্ট্ট হইতে পারেন কিন্তু অন্তর্ভুক্ত ঋবিরা এত  
অধিক ঋক্ রচনা না করিলেও উহার সহচর ছিলেন, এজন্য  
তাহারাও শতচৰ্ট্ট বলিয়া গণ্য হইয়াছেন যথা—

“ হহর্মদৌ মধুচ্ছন্দৌঘাধিক্র যষ্টচাং শুতস্ম ।

নত্সাহচর্য্যাদন্যেপি বিজ্ঞেযাস্তু শুতর্চিনঃ ॥”

১১ মণ্ডলের ঋবিরা ক্ষুদ্র সূক্ত ও মহাসূক্ত নামেও প্রথিত।  
কেন না তাহারা ক্ষুদ্র সূক্ত ও মহাসূক্ত সকল রচনা বা সংগ্রহ  
করেন। মহাসূক্তের লক্ষণ শৌনককৃত বৃহদ্বেততা গ্রহে নির্ণীত  
আছে যথা—

---

\* কেহ কেহ খণ্ডের ১১। ১২ মণ্ডলের কথা বলিয়া ধাকেন।  
এতদ্বারা প্রমাণ হইতেছে যে তাহা আর্কালের পরভাবী, মিহতন  
পুরুষের রচিত।

“তঃক্রিতায়া অধিক্রম মহাসুক্ষম বিদ্বৰ্ত্ত্বাঃ ॥”

দশ ঋকের অধিক ঋক্রারা যে স্তুতি নির্মিত তাহা মহাস্তুতি ।  
স্তুতরাং ১০ ঋকের ন্যান হইলে ক্ষুদ্র স্তুতি । এইরূপ মধ্যম  
স্তুতি জানিবেন ।

এতাবতা, কথিত প্রমাণ দ্বারা এই রূপ অর্থলাভ হইতেছে  
যে, শতটি ঋষিগণ ১ম মণ্ডলের সংগ্রাহক । ২য় মণ্ডলের গৃৎস-  
মদ, তৃতীয় মণ্ডলের বিশামিত্র, ৪র্থ বামদেব, ৫ম অত্রি, ৬ষ্ঠ  
ভৱন্দাজ, ৭ম বশিষ্ঠ, ৮ম প্রগাথা, ৯ম পাচমান্ত, ১০ম ক্ষুদ্র স্তুতি ও  
মহাস্তুতীয় ঋষিগণ ।

অধ্বর্যু, বা যজুর্বেদ—১০০ শাখার বিভক্ত, ইহা পতঞ্জলি  
মহাভাষ্যে উল্লিখিত দেখা যায় ।

চরণব্যুহ গ্রন্থে লিখিত আছে; যজুর্বেদের ৮৬ শাখা ; কিন্তু  
এই সকল শাখা আর এখন দেখা যায় না, নাম পর্যন্তও শুনা  
যায় না । তবে যে কয়েকটি শাখার নাম পাওয়া যায় তাহা  
এই—

চৱক, আহ্বায়ক, কর্ঠ, প্রাচ্যকর্ত, কাপিষ্ঠলকর্ত, চারায়ণীয়,  
বারতস্তবীয়, শ্঵েত, শ্বেততর, ঔপমন্যব, পাতাস্তিমেয়, মৈত্রায়-  
ণীয় ।

এই মৈত্রায়ণীয় শাখার ৬ প্রকার ভেদ আছে । যথা—  
শানব, বারাহ, দ্রুত্ত, ছাগলেয়, হারিদ্রবীয়, শ্রামায়ণীয় ।

চরক শাখার ২ শ্রেণী আছে, উথিৰ ও থাণীকীৱ। এই  
থাণীকীৱ শাখাৰ ৫ প্ৰশাখাব বিভক্ত যথা—

আপস্তম্বী, বৌধায়নী, মত্যাষাটী, হিৱণ্যকেশী ও শাট্যৱনী।

বাৰতস্তবীয়, উথীয় এবং থাণীকীয় ও তৈভিৱীয় এই  
কয়েকটি পদ পাণিনি স্থত্ৰের “তিভিৱি বাৰতস্ত থগিকো  
থাচ্ছণ” দ্বাৰা নিষ্পন্ন হয়।

আপস্তম্বী ইত্যাদি পাঁচটি শব্দও (কলাপি বৈশাল্পায়ণান্তে-  
বাসিভ্যশ্চ) গিণিপ্ৰত্যয়-নিষ্পন্ন।

যজুৰ্বেদেৰ মন্ত্র পৱিমাণ যথা—

“অষ্টাদশ সহস্রাত্মি মৰুগাঞ্জায়ীঃ সত। যজুৰ্ষি যৰ  
পাঠান্তি স যজুৰ্বেদ তত্ত্বে ॥” (চৱণ বৃহ) ইহা কৃষ্ণ যজুৰ  
পৱিমাণ, শুল্ক যজুৰ্বেদে মন্ত্র এবং আক্ষণ উভয়ে  
১৮০০০ সহস্র গদ্যময় মহাবাক্য আছে।

শুল্কযজুৰ্বেদেৰ ১৫ শাখা। কাণ্ড, মাধ্যন্দিন, জাবাল, বুধেয়,  
শাকেয়, তাপনীয়, কাপীল, পৌঞ্জবৎস, আবটিক, পৱমাবটিক,  
পারাশৱীয়, বৈনেয়, বৌধেয়, উথেয় ও গালব। এই সমস্ত  
শাখাকে বাজসনেয়ীশাখা ও বলে। এই শুল্ক যজুৰ্বেদেৰ পৱিমাণ  
যথা—

“ সহস্র’ শতান্তুল মৰ্ত্তা বাজসনেয়ক। তাৰমান্তেল  
সংক্ষ্যাত় বালকিঙ্গ’ সন্তুকিয়। গাঞ্জাঞ্জু সমাক্ষামং পৌক্ক-  
মালাঞ্জন্মু শম্ভু। (চৱণ বৃহ)

এক শত ন্যূন ২ সহস্র মন্ত্র বাজসনেয়ী অর্থাৎ শুল্ক যজুর্বেদে আছে। বালখিল্য শাখাও এই পরিমাণ। এই উভয়ের ৪ শুণ অধিক ইহার ব্রাহ্মণ।

সামবেদ—পৌরাণিক মতে পূর্বে সামবেদের সহস্র শাখা ছিল। ইন্দ্র বজ্রাধাতে তত্ত্বাবধি খরংস করেন। যাহা অবশিষ্ট আছে তাহা এই—রাণায়নীয়, শাট্যমুগ্র্য, কাপোল, মহাকাপোল, লাঙ্গলিক, শার্দুলীয়, কোথুম। (বঙ্গদেশে কুথুম শাখা ভিন্ন অন্য শাখার ব্রাহ্মণ নাই)। এই কুথুম শাখার ছয় উপশাখা। যথা—আমুরায়ণ, বাতায়ন, প্রাঞ্জলীয়, বৈনধৃত, প্রাচীনযোগ্য, নৈগেয়। ইহার পরিমাণ—

“অষ্টৌ সাম সহস্রাণ্মি সামানিচ্চ অনুঁহং। উহ্যানি সহস্রানি \* \* \* সামগ্রাণ্ম: স্মৃতঃ ॥ (চরণ বৃহ )

আট সহস্র ১৪ সাম এবং ইহা উহ ও রহস্যের সহিত।

অথর্ববেদ—ইহা ৯ ভাগে বিভক্ত। যথা—

পৈপ্পলাদ, শৌনকীয়, দামোদ, তোতায়ন, জায়ল, ব্রহ্মপালাশ, কুনখা, দেবদর্শী, চারণবিদ্যা। ইহার পরিমাণ—

“হাত্যানাং সহস্রাণ্মি সুরাণ্মি বিহ্যানি চ। গৌপঞ্চ সামুজ্ঞ বৈইঁ অর্জন্তি স্মত্যাতকম্ ।” (চরণ বৃহ )

অথর্ববেদের ১২ সহস্র তৃতীয় শত মন্ত্র। এক শত প্রগাঠক (পরিচেদ) আর গোপথ নামক ব্রাহ্মণ।

বেদাঙ্গ—শিক্ষা, কল্প, ব্যাকরণ, নিরুক্ত, ছন্দঃ, জ্যোতিষ এই ষড়বিভাগ।

শিক্ষাঃ—স্বরবর্ণাদির উচ্চারণ উপদেশক শাস্ত্র। এক্ষণে পাণিনীয় শিক্ষাই প্রচলিত। গৌতমীয়, নারদীয় প্রভৃতি শিক্ষাগুলি আছে। প্রাতিশাখ্যও শিক্ষাগুলি বিশেষ।

কল্প—বেদবিহিত কার্য্যকলাপের পূর্বাপর কল্পনা বা ব্যবস্থা শাস্ত্র। ঋথেদের আশ্঵লায়ন, শাঞ্চ্যায়ন ও শৌনক স্তুতি। নাম-বেদের মশক, লাট্যায়ন, ও দ্রাহায়ণ স্তুতি। কুঞ্চবজ্রবেদের আপস্তম্ব, বৌধায়ন, সত্যনদঃ, হিরণ্যকেশী, মানব, ভারদ্বাজ, বাধুন, বৈখানস, লৌগাঙ্গী, মৈত্রী, কর্ঠ ও বরাহস্তুতি। শুক্রবজ্রবেদের কাত্যায়ন স্তুতি। অর্থর্ববেদের কুশীক স্তুতি।

ব্যাকরণ—শব্দার্থ-বুৎপত্তি-বোধক শাস্ত্র।

নিরুক্ত—বৈদিক-পংক-পদার্থ-নির্ণয়ক শাস্ত্র। যান্তকৃত ১৩ অং। ইহার প্রারম্ভ বাক্য—

“সমান্নায়ঃ সমান্নামঃ স্ত খ্যাত্বানন্তঃ—”

ছন্দঃ—অক্ষরপ্রস্তারনিরূপক শাস্ত্র। এক্ষণে পিঞ্জলকৃত ছন্দঃ গ্রন্থই প্রাচীন। ইহার প্রারম্ভ বাক্য—“ধী শ্রী শ্রী ম্” জ্যোতিষ—কালবোধক শাস্ত্র। গর্গাচার্য ইহার প্রথম নির্মাতা। তাহার প্রারম্ভ বাক্য—

“ পত্ত সম্বন্ধমুর্য যুগাধ্যয়নম্ প্রজাপতিম্” ইত্যাদি।

এতত্ত্ব উপাঙ্গ যথা—

“ধর্মশাস্ত্রে পুরাণে মৌমাংসা ন্যায রবচ ।”

ধর্মশাস্ত্র, পুরাণ, মীমাংসা, আর এই ৪টী উপাসনামে  
বিশ্যাত ।

---



---

# କୁମାରପାଲ ।

---

"To study men is more necessary than to study books."

LA ROCHEFOUCAULD.

---



# কুমারপাল।

কুমারপাল হিন্দুধর্ম পরিত্যাগ করত জৈনধর্মে দীক্ষিত হইয়া জৈন সম্প্রদায়ের সমূহ উন্নতি সাধন করিয়াছিলেন। জৈন ইতিহসমূহ কুমারপাল ও হেমচূরির শুণাহুবাদে পরিপূর্ণ রহিয়াছে। এই প্রস্তাব পাঠে পাঠকবর্গ দেখিতে পাইবেন যে, জৈনগণ অতি স্থুনিয়মে প্রসিদ্ধ ব্যক্তিগণের জীবনী লিপিবদ্ধ করিতেন। আমরা বিবিধ ছান্নাপ্য জৈন ঐতিহাসিক গ্রন্থ বহুপরিশ্রম স্বীকার করিয়া সঙ্কলনে প্রবৃত্ত হইয়াছি এবং ক্রমে ক্রমে তাহা পুরাতত্ত্বপ্রিয় পাঠক মহোদয়গণকে উপহার প্রদান করিব। জৈন-মাহাত্ম্য-প্রকাশক গ্রন্থনিচয় ভবিষ্যৎ পুরাণের গ্রাম অর্লোকিক বিবরণে পরিপূর্ণ, এজন্ত তাহার মত এ সকল প্রস্তাবে গ্রহণ করিব না। আমরা কেবল জৈন ঐতিহাসিক প্রবন্ধের সারাংশ আলোচনায় প্রবৃত্ত হইলাম। সোমসুন্দর ইরির শিষ্য জিনমণ্ডলোপাধ্যায় কুমারপাল-প্রবন্ধ রচনা করেন। ইহার সংক্ষেপ-বিবরণ স্থলে গ্রন্থকার লিখিয়াছেন—

“তনস্মৈলুক্যবংস্কৈকমৌক্ষিকস্য মহীজন্মঃ।  
স্মীহেমচন্দ্র সুরীন্দ্রপাদপদ্মোপসেবিনঃ ॥ ... ... (৩)

জিনধন্মেরসাবেশৌক্ষাসৌক্ষাসিতচেতসः ।

ত্রয়ৈকদাখনাথস্য ..... (c)

হাঙ্গঃ কুমারপালস্য স্বরহসজ্ঞাপূর্ণযা ।

... ... প্রবন্ধঁ বচ্চমি কিস্তিন ॥ (d)

চৌলুক্য বংশের একমাত্র মণিশুক্রপ মহাতেজা কুমারপাল  
বাজার সম্বন্ধে কিঞ্চিং প্রবন্ধ বলিতে উদ্যত হইয়াছি। রাজা  
কুমারপাল হেমচন্দ্র স্তুরির শিষ্য এবং তিনি জৈন-ধর্মের  
রসাবেশে উল্লিখিতচিত্ত ছিলেন ও কৃপাদেবীর এক অর্থাৎ  
অঙ্গীকৃতীন্ম নাথ ছিলেন।—

এই বলিয়া গ্রন্থাবতরণ করিয়া প্রথমে জিন সম্প্রদায়ের  
বংশবর্ণনা করিয়াছেন। যথা,—

ইঙ্গ্রাকুবংশ ১, সূর্যবংশ ২, চন্দ্ৰবংশ ৩, যাদববংশ ৪, পর-  
মারবংশ ৫, দাহমান ৬, চৌলুক্য ৭, বৈদেক ৮, সিলার ৯,  
সৈন্ধব ১০, চাপোকট ১১, প্রতীহার ১২, চন্দ্ৰ ১৩, রাট্ট ১৪,  
কৃপট ১৫, নাক ১৬, করক ১৭, পাল ১৮, করঙ্গ ১৯, বাউল ২০,  
বন্দেল ২১, উহিলপুত্র ২২, পৌর্ণিক ২৩, মৌরিক ২৪, মহু-  
রাজক ২৫, ধান্তপালক ২৬, রাজপালক ২৭, আমঙ্গ ২৮,  
নিলুষ্ট ২৯, দধিলক্ষ ৩০, তুকুন্দলিয়ক ৩১, ডুন ৩২, হবিজড় ৩৩,  
নট ৩৪, মাস ৩৫, পোষৱ ৩৬, ইহার মধ্যে কুমারপাল, চৌলুক্য-  
বংশীয় ।

କାନ୍ତକୁଞ୍ଜ ଦେଶେ କାଞ୍ଚନ କଟକପୁରେ ଶ୍ରୀଭୂଷଣନାମକ ରାଜ୍ଞୀ  
ଛିଲେନ । ଇହାର କଥା ମହିଳନା ଦେବୀ । ଇନି ଶୁର୍ଜରରାଜ୍ କୁନ୍ତକେର  
ପତ୍ନୀ ଛିଲେନ । ଶୁର୍ଜର ଦେଶର ବଡ଼ିଆର ରାଜ୍ୟର ପଞ୍ଚାସର ଗ୍ରାମେର  
ଶ୍ରୀଅତୀଲ ଶୂରିର ଯତ୍ରେ ଚାପୋୟକଟ ବଂଶେର ଏକଟି ବାଲକ ପ୍ରତି-  
ପାଲିତ ହୟ । ଏହି ବାଲକ ୮ ବେଳେ ବସନ୍ତେ ସମସ୍ତ ରାଜଲକ୍ଷ୍ୟରେ  
ଲକ୍ଷିତ ଏବଂ ଶ୍ରୀଶୁର୍ଜାନାତ ବଲରାଜ ନାମ ପ୍ରାପ୍ତ ହେଲେ । ଇନି  
ଶ୍ରୀପତନେର ସାମନ୍ତସିଂହେର ଭଗିନୀ ଲୀଲା ଦେବୀକେ ବିବାହ କରେନ ।  
ଲୀଲାଦେବୀ ଗର୍ଭିଣୀ-ଅବସ୍ଥାୟ ମୃତ ହଇଲେ ମନ୍ତ୍ରିବର୍ଗ ତୀହାର ଉଦ୍‌ଦେଶ  
ହଇତେ ଏକ ବାଲକ ନିଷ୍କାଶିତ କରେନ । ଐ ବାଲକେର ନାମ ମୂଳ-  
ରାଜ ହଇଲ । ମୂଳରାଜେର ଜନ୍ମ ହୋଇବାର ପର ସାମନ୍ତସିଂହେର ଦିନ  
ଦିନ ଅନେକ ରାଜ୍ୟ ସ୍ଵର୍ଗ ଏବଂ ଭୂରି ଭୂରି ମଙ୍ଗଳ ହଇତେ ଲାଗିଲ  
ଦେଖିଯା ସାମନ୍ତ ସିଂହ ତୀହାକେ ରାଜ୍ୟ କରିଲେନ । ମୂଳରାଜ କୋନ  
କାରଣବଶତ ମାତୁଲକେ ବିନାଶ କରିଯା ସ୍ଵର୍ଗ ରାଜ୍ୟ ହଇଲେନ ।  
ତିନି ପ୍ରବଳ-ପ୍ରତାପଶାଲୀ ବୃପ୍ତି ଛିଲେନ । ତିନି ୧୯୮ ଶକବର୍ଷେ  
ରାଜ୍ୟାଭିଷିକ୍ତ ହଇଯା ସ୍ଵର୍ଗକାଳୀନ ମହାବଲପରାକ୍ରମ ଲାଶୋକ-  
ରାଜକେ ପରାଜୟ କରିଯା ଏକଚକ୍ର ହଇଯାଛିଲେନ । ଲାଶୋକ-ରାଜ  
୧୧ ବାର ମୂଳରାଜକେ ତାଡ଼ିତ କରିଯାଛିଲେନ, ତିନି ପରିଶେଷେ  
କପିଲକୋଟ ନଗରେ ଅବରୁଦ୍ଧ ହଇଯା ପ୍ରାଣତ୍ୟାଗ କରେନ । ମୂଳରାଜ  
୫୫ ବେଳେ ରାଜ୍ୟ କରିଯା କୋନ କାରଣେ ସମ୍ମାନ ଗ୍ରହଣ କରେନ ।  
ଅନୁଷ୍ଠାନିକ ବଲରାଜ ରାଜ୍ୟ ଗ୍ରହଣ କରେନ । ବଲରାଜ ଭଗିନୀର ଶ୍ରୀ-  
ଦୃଷ୍ଟବଳେ ରାଜ୍ୟ ହଇଯାଛିଲେନ । ୮୦୨ ବର୍ଷେ ଶ୍ରୀଅତୀଲ ଶୂରି ଜୈନ

মন্ত্রপূর্ত করিয়া শ্রীপদনে রাজ্যস্থাপন করিয়াছিলেন। বল-  
রাজ হইতে স্থাপিত শুর্জরীর রাজ্য জৈন ব্যতীত কেহ তোগ  
করিতে পারিবে না, এই এক প্রসঙ্গ রটনা হয়। বলরাজের রাজ্য-  
তোগকাল ৩৫ বর্ষ। তাহার পুত্র বোগরাজের ২৫, ক্ষেম-  
রাজের ২৯। তৎপরে ভূয়ড়রাজ ২৫, বীরসিংহ ১৫,  
রঞ্জাদিত্য ৭, সামন্তসিংহ \* \* বর্ষ রাজ্য করিয়াছেন।  
এইক্রমে ১৯৬ বর্ষে চৌলুক্যকুলে ৭ রাজা প্রাপ্তি হয়।  
চৌলুক্য কাঞ্চকুজীয়। তাহার নাম শ্রীভূয়ড় (প্রথমেই  
ইহার কথা বলা হইয়াছে) ভূয়ড়ের পুত্র কর্ণাদিত্য। তৎপুত্র  
চন্দ্রাদিত্য, তৎপুত্র সোমাদিত্য; ইনি পরলোক গত হইলে  
চামুওরাজ রাজা হইয়া ১৩ বৎসর রাজ্য করেন। তৎপরে  
বলভরাজ ৬, তৎপরে দুর্ভৰাজ ১১। ৬ মাস রাজ্য করিয়া-  
ছিলেন। ইহার পুত্র ভীম। এই ভীমের সহিত মুঞ্জের শক্তা  
হইয়াছিল। ভীমের বৃদ্ধা রাজ্ঞী বকুলদেবীর গর্ভেন্দৰ ক্ষেম-  
রাজ। আর এক শ্রীর নাম উদয়মতী। ইহার সন্তান কর্ণদেব।  
ক্ষেমরাজ আর কর্ণদেবের পরম্পর রাম লক্ষণের আয় সৌহৃদ্য  
ছিল। ক্ষেমরাজ কিছুকাল রাজ্য করিয়া কর্ণদেবকে রাজসিংহা-  
সন প্রদান করেন। ইহার নামান্তর তোগীকর্ণ। ইহার পুত্র জয়-  
নিংহদেব। ধনেশ্বর সুরি ও মদনপাল কর্ণরাজের সাময়িক সভ্য।  
এই সকল পঞ্জিতেরা রাজাকে উপদেশ দিতেন—

“अयानुज्ञरि तुच्चि अनुज्ञरितु तेहिं ति अवसो अन्वे  
अभवि असता अनुमोऽवरेजिन भवणं ।”

“जिना भवसाइंजे नुज्ञवन्ति भन्ति पह्सी अपडिआइ,  
तेनुज्ञवन्ति अप्यं भोमानुभव समदातु ।”

“माणिक्यहेमरलाद्यैः प्रासादान् कारथन्ति ये ।

तेषां पुण्यैकमूर्तीनां कोवेद फलमुत्तमम् ॥”

“काष्ठादीनां जिनावासे यावन्तः परमाणवः ।

तावन्ति वर्षलक्षाणि तत्कर्त्ता स्वर्गभागभवेत् ॥”

“नवीनजिनगेहस्य विधाने यत् फलं भवेत् ।

तस्माददृष्टादश्मुञ्ज जीर्णोद्धारेण जायते ॥”

“जीर्णोद्धाराय विज्ञासः स्वजनेन व्यपक्षतः ।

सुराप्त्रोन्याहितं \* \* \* मिञ्ज पुरं ययौ ॥”

ইহার সংক্ষেপ অর্থ এই যে, যাঁহারা মণিমাণিক্যাদি দ্বারা  
জিনদেবের প্রাসাদ অনঙ্গত করেন, তাঁহারা সাক্ষাৎ পুণ্য-মূর্তি  
এবং তাঁহাদের সেই সেই কার্যের ফলপরিমাণ কর, কে  
বলিতে পারে? তৃণ কাঠাদি যাহা কিছু জিন-মন্দিরে প্রদত্ত  
হয়, দাতা তাহার প্রত্যেকের পরমাণু-সমসংখ্যক লক্ষ বর্ষ স্বর্গ  
ভোগ করে। বিশেষতঃ নৃতন গৃহ নির্শান অপেক্ষা জীর্ণ-সংস্কার  
করার ১৮ গুণ অধিক ফল।—ইত্যাদি। ইহার মাতাও মানবিধ  
সহপদেশ দিতেন। তিনি আপন পুত্রকে বলিয়াছেন, পুত্র!—

“হীৱে মূয়তি তৈলাদুহুম্বাবিধিক্ষোব্ধৰ সংগৃহীতি ।  
 প্রাবাহৌ হিমসঞ্চলমে জলাদৃহং যীশুজুহে জাগৰে ॥  
 নির্বাতং কৰচং ঘৰঅতিকৰে হীগোদ্ধৰে ভৈষজম্ ।  
 ধৰ্ম্মামৃত্যুমহাভয়ে মতিমতাং সংসেবিতু যুক্তম্ ॥”

এইকপ নানা উপদেশে উভেজিত হইয়া তিনি অনেক চৈত্যাদি নির্মাণ করিয়াছিলেন। পরিশেষে মাতার উপদেশে ভদ্রেশ্বরাচার্যের নিকট দীক্ষিত হইয়াছিলেন। কর্ণরাজ আশা-পন্নী নামক স্থানবাসী এক লক্ষ ভিলজাতির অধিপতি অশোক নামক ভিলকে জয় করিয়া সেই স্থানে আপনার নামে অর্থাৎ কর্ণবত্ত্ব নামে নগর নির্মাণ করেন। ইতি ২৯ বৎসর রাজ্য করিয়াছিলেন। এতৎপুত্র জয়সিংহদেব ৩০ বর্ষ রাজ্য করেন। ইহার ধ্যাতি শ্রীসিঙ্ক চক্ৰবৰ্জী। ইনি ষোগ-মার্গে সিঙ্ক ছিলেন। এই সিঙ্করাজ হেমচন্দ্ৰের নিকট উপদেশ প্রাপ্ত হইয়াছিলেন।

এক দিন কথাপ্রসঙ্গে ও কাব্যপ্রসঙ্গে হেমচন্দ্ৰ বলিলেন, “আবীৰ জিনেন্দ্ৰ সমক্ষে শিঙ্ককালে আমি যে তাহার ব্যাখ্যাত গ্ৰহ শুনিয়াছি দেই ‘জৈনেন্দ্ৰ’ নামক ব্যাকরণ অধ্যয়ন করিয়া থাকি।” (আমাদেৱ ব্যাকরণে “ইতি জৈনেন্দ্ৰবুদ্ধিপাদঃ” বলিয়া অনেক উদাহৰণ দৃষ্ট হয়) সিঙ্ক বলিলেন “পুৱাতন ত্যাগ করিয়া এখন কেহ নৃতন ব্যাকরণ কৰিতে পাৰেন কি না তাহাই বলুন।” হেমচন্দ্ৰ বলিলেন, “মদি সিঙ্করাজ সাহায্য কৰেন তবে আমি পঞ্চাঙ্গ-ব্যাকরণ নির্মাণ কৰিতে পাৰি।” এই

କଥାଯ ରାଜୀ ୧୮, ନାନା ଦେଶ ହିଟେ ସମ୍ମତ ବ୍ୟାକରଣ ଆନାଇୟା ଦିଲେନ ; ତାହା ଅବଲମ୍ବନ କରିଯା ହେମ ଏକ ଲକ୍ଷ ପଞ୍ଚଶିଲ ସହସ୍ର ଖୋକେ ଗ୍ରହିତ ଏକ ବହୁ ପଞ୍ଚାଙ୍ଗ ଲକ୍ଷଣ ସ୍ଵରୂପ ବ୍ୟାକରଣ ଏକ ବ୍ୟାକରଣ ମଧ୍ୟେ ପ୍ରସ୍ତୁତ କରିଲେନ । ତାହାର ନାମ ହିଲ “ଶ୍ରୀସିନ୍ଧ ହେମଚନ୍ଦ୍ର ।” ଏହି ବ୍ୟାକରଣ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହିବାର ପର ଉତ୍ତମ ସଜ୍ଜାର ସଜ୍ଜିତ କରିଯା ଶେତହତୀର ଉପର ରକ୍ଷା କରିଯା ଚାମରାଦି ବ୍ୟଜନ କରିତେ କରିତେ ରାଜାର ଗ୍ରାସ, ( ବ୍ୟାକରଣେର ରାଜୀ ବଲିୟା ) ରାଜସଭାଯ ନୀତ ହୟ । ମକଳ ଦେଶେର ପଣ୍ଡିତ ଆହ୍ଵାନ କରାଇୟା ତାହା ପାଠ ଓ ସଂଶୋଧନ କରାନ ହିୟାଛିଲ । ଇହାର ପୂଜା କରିଯା “ସରସ୍ଵତୀ-ଯୋଗାନାମକ” ପୁସ୍ତକାଳମେ ରାଖା ହୟ । ଏହି ସମସ୍ତେ ପଣ୍ଡିତେରା ନିମ୍ନଲିଖିତ ଗାଥା ପାଠ କରିଯାଛିଲେନ ।

“     ...     ...     ...     ...     ”

ପାଞ୍ଚନିମଲାପିତାଂ କାନ୍ଦକିକେ କା କଥା, ମାକାର୍ଦ୍ଦୀ କଟୁଶାକଟା-  
ଯନବଚ: କୁର୍ରିଷ୍ଣ ପାନ୍ଦିଷ୍ଣ କିମ୍ ।

...     ...     ...     ...     ...     ...

ଶ୍ରୀ ଯନ୍ତ୍ର ଯଦିତାବହର୍ଥମଧ୍ୟା: ଶ୍ରୀମିଦହିମୀକ୍ଷାୟ: ॥

ଅର୍ଥାତ୍ ଯଦି ଶ୍ରୀମିନ୍ଦ୍ର ହେମେର ମଧ୍ୟର ଉତ୍କି ଶ୍ରବଣ କର, ତବେ ପାଣି-  
ନିର ବ୍ୟାକରଣ ପ୍ରଲାପ ବଲିୟା ବୋଧ ହିବେ ଶୁତରାଂ କାତନ୍ତ୍ର ଅଭ୍ୟାସିର  
ତୁ କଥାଇ ନାହିଁ । ଶାକଟାଯନେର ବ୍ୟାକରଣ ଭାଲ ବଟେ କିନ୍ତୁ  
ବଡ଼ କଟୁ । କୁର୍ର ଚାନ୍ଦ ବ୍ୟାକରଣ କୋନ କାର୍ଯ୍ୟେ ଆଇସେ ନା ।  
ଇତ୍ୟାଦି ।

দধিষ্ঠলী পুরের ভীমদেবের পুত্র ক্ষেমরাজ ও তৎপুত্র দেব-প্রসাদ। ইইঁর পুত্র ত্রিভূবনপাল ও ভার্যা কশ্মীরা দেবী। ইইঁ-রই গর্ভে কুমারপালের জন্ম। ইনি যুদ্ধ বিজ্ঞানে পারদর্শী এবং নীতি-পরায়ণ ভূপতি ছিলেন।

কুমারপাল হেমচন্দ্রের নিকট নানা সহপদেশ প্রাপ্ত হন। কুমারপাল জয়সিংহের সমীপে থাকিয়া পরিশেষে দধিষ্ঠলীতে রাজ্যভোগ করিয়াছিলেন।

পূর্বোক্ত সিদ্ধরাজার সন্তান ছিল না। ইনি সন্তান-কামনার হরি-বংশাদি শ্রবণ ও অনেক ক্রিয়াকাণ্ড করিয়াছিলেন। তৎপরে হেমচন্দ্রের উপদেশে তীর্থভ্রমণও করিয়াছিলেন।

তিনি রাজ্যলোভে ত্রিভূবনপালকে গোপনে বিনাশ করিয়া কুমারপালকে বিনাশ করিতে মনস্ত করিয়াছিলেন। তাহা সিদ্ধ হয় নাই, কিন্তু কুমারপাল রাজ্যচুত হইয়াছিলেন। তিনি রাজ্য-হীন হইয়া দেশে দেশে ভ্রমণ করিয়াছিলেন। হেমচন্দ্রের সহিত তাহার এই অবস্থায় পুনশ্চ সাক্ষাৎ হয়। হেম তাহাকে বলিলেন।—

“মৌ কুমার ! গুণাধার ! নবাঙ্গু<sup>১</sup> স্বর বস্তু<sup>২</sup> (১১৫৫)  
ঘনুর্থযাং মার্গঘৌর্ধস্য ঘনামায় রবিবাসহঁ।  
মুঘকন্দু<sup>৩</sup> যবাঙ্গু<sup>৪</sup> চ নব হাজ্যঁ ন জায়তে ॥”—\*

\* মেরুতুলাচার্যকৃত প্রবন্ধচিন্তামণি গ্রন্থে লিখিত আছে “বিক্র-মার্কময়াঁ প্রগতেয়ু নব নবত্যধিকেকাদশশতীমিতেয়ু কার্তিকশুক্ল-দশম্যাঁ কুমারপালস্য রাজ্যাভিষেকোবছুব।”

অর্থাৎ ১১৯৯ সন্মতি অন্তের অগ্রহায়ণ কুঞ্চ চতুর্থীতে তুমি  
রাজ্য পাইবে। কুমার মন্ত্রীগৃহে লুকাইত থাকিতেন। বিজয়সিংহ  
দেব তাহার বিনাশার্থে চর নিযুক্ত করিয়াছিলেন, চর সকান  
করিয়া সেখানে গিয়া হেম স্তুরিকে জিজ্ঞাসা করিল। কিন্তু তিনি  
মিথ্যা করিয়া বলিলেন “‘এখানে নাই।’” হেমচার্য মনে  
করিলেন “‘প্রাণপরিভ্রাণং মহৎ পুণ্যম্।’” মিথ্যা বলার পাপ  
অপেক্ষা এক জনের প্রাণ রক্ষা করায় মহৎ পুণ্য লাভ হয়।  
কুমারপাল পরিভ্রাণ পাইয়া ভুগুকচ্ছে গেলেন। তৎপরে  
কৈলাশপত্তনে গমন করেন। এই কৈলাশ-স্বামী ইঁহাকে স্বীয়  
রাজ্যের অর্দ্ধ প্রদান করেন এবং তাহারই সাহায্যে পুনর্বার  
স্বরাজ্য প্রাপ্ত হন। তিনি প্রতিষ্ঠানপুরে কিয়দিবস অবস্থিতি  
করিয়া উজ্জয়িলীতে গমন করেন। এখানে বিক্রমাদিত্যের  
স্মৃতি শুনিলেন। এক জন বৃন্দকে জিজ্ঞাসা করায় তিনি বলিলেন  
“বিক্রমাদিত্যের সিদ্ধসেন দিবাকর নামে এক পার্শ্বদ ছিলেন,  
তিনি জৈন মতাবলম্বী ছিলেন। বিক্রমাদিত্য তাহার উপদেশ  
সতত গ্রহণ করিতেন।” কুমার এখান হইতে নগেন্দ্রপত্তনে  
গমন করেন। তিনি তাহার ভগিনীপতি শ্রীকুঞ্চদেবের গৃহে  
থাকিলেন। ইঁহার ভগিনীর নাম প্রেমল দেবী। এপর্যন্ত ইনি  
রাজ্য প্রাপ্ত হয়েন নাই। ইঁহার পরেই অবসর কর্মে খঁড়া-  
ধারণপূর্বক সিংহাসন গ্রহণ করেন এবং সেই সময়ে বলিয়া  
ছিলেন যে, “‘ত্বত্গীনাকুম্ভ ভুঁঝীত বীহভীম্যাং বস্তন্ত্বযাম।’”

ଏହି କାର୍ଯ୍ୟ ତୀହାର ଭଗିନୀପତି କୁରୁଦେବ ପ୍ରଭୃତି ସମ୍ମର୍ଣ୍ଣ ହଇଯାଇଲେନ । ତିନି ସମ୍ବଦ୍ଧ ଅନ୍ଦେର ୧୧୯୯ ବର୍ଷେ ମାର୍ଗଶୀର୍ଷ ଚତୁର୍ଥୀତେ ପୁନର୍ବାର ରାଜସ୍ତ ପ୍ରାପ୍ତ ହଇଲେନ । ଏଥନ ଇହାର ବୟସ ୫୦ ବର୍ଷ । ଉଦୟନ ତୀହାର ମହାମାତ୍ୟ ଛିଲେନ । ଇନି ପଣ୍ଡିତ, ସର୍ବଶୁଣ୍ୟୁକ୍ତ ଏବଂ କୁମାରେର ପୂର୍ବୋପକାରୀ । ୫୦ ବ୍ୟସର ବୟସେ କୁମାର ସ୍ଵର୍ଗଂ ରାଜକାର୍ଯ୍ୟ କରିତେ ଲାଗିଲେନ । ପୂର୍ବେର ସ୍ଵକ୍ଷମାତ୍ୟ କୁନ୍ଦ ହଇଯା ଇହାକେ ଗୋପନେ ବିନାଶ କରିତେ ଚେଷ୍ଟା ପାଇଯାଇଲି, କିନ୍ତୁ ତିନି ତାହା ଜାନିତେ ପାରିଯା ତାହାକେ ଇ ବିନାଶ କରିଯାଇଲେନ । ସଥନ କୁମାରପାଳ ଏହି ସକଳ ରାଜ୍ୟ ଜୟ କରିଯାଇଲେନ, ସଥା—ପୂର୍ବଦିକେ ଶୂରୁ-ଦେନ, କୁଶାବର୍ତ୍ତ, ପାଞ୍ଚାଲ, ବିଦେହ, ଦଶାର୍ଗ, ମଗଧ ଇତ୍ୟାଦି । ଉତ୍ତର ଦିକେ କାଶ୍ମୀର, ଉଡ୍ଯନ, ଜାଲଙ୍କର, ସପାଦ, ଲକ୍ଷ, ପର୍ବତ ପ୍ରଭୃତି ପାର୍ବତୀୟ ଅସଭ୍ୟ ଦେଶ । ଦକ୍ଷିଣ—ଲାଟ, ମହାରାଷ୍ଟ୍ର, ତିଳଙ୍ଗ । ତୃତୀୟ ସ୍ଵରାଷ୍ଟ୍ର, ବ୍ରାହ୍ମଣବାହକ, ପଞ୍ଚନଦ ଏବଂ ଦିନ୍ଦୁଶୌବୀର ପ୍ରଭୃତି । ଏହି ଦିଗ୍ବିଜ୍ୟ-କାଳେ ଦିନ୍ଦୁର ପଞ୍ଚମ ପାରେର ପଦ୍ମପୁର ନଗରେର ରାଜକଣ୍ଠ ପଞ୍ଜନୀକେ ବିବାହ କରେନ । ମୂଲହାନେ (ମୂଲତାନ) ଭୟକ୍ଷର ଯୁଦ୍ଧ ହଇଯାଇଲି । ତୀହାର ସଙ୍ଗେ ୧୦୦୦୦୦ ଅନ୍ଧ, ୧୦୦୦ ଗଜ, ୧୪୦ ରଥ, ୧୮ ଲକ୍ଷ ପଦାତି ସୈନ୍ୟ ଛିଲ । ବୀରଚରିତ୍ରେ ଲିଖିତ ଆଚେ,—

“ଆୟଙ୍କୁମୈନ୍ଦ୍ରିମାବିଧ୍ୟାଂ ଅନ୍ତମାମିନ୍ଦ୍ରିମମ୍  
ଆମୁଜୁକ୍ଷସ୍ତ କୌବିହୀ ଚୌଲୁକ୍ଷା: ମାଧ୍ୟଧିଅନ୍ତି ॥”

রাজা এক দিন মন্ত্রীদিগকে দিঙাসা করিলেন, “শ্রীসিদ্ধ  
রাজাৱ, কি আমাৱ শুণ অধিক ।” ইহাতে তাঁহারা কুমার-  
পালকে অধিক শুণবান् বলিয়া তাঁহার সংগ্ৰামপটুতাৰ বিশেষ  
সাধুবাদ কৱিয়াছিলেন।

কুমারপালেৰ রাজ্যকালে হেমচার্য দ্বাৱা জৈনদিগেৰ  
নিত্যকৰ্মপদ্ধতিসম্বন্ধীয় অনেক নিয়ম প্ৰচাৰিত হয়। জৈন  
মতে মাংসভোজন বড় নিষেধ। যথা,—

**আনু মাংস ন ভোক্তব্যং প্রাণ্তঃ কঠাগননৈহপি ।**

জৈনেৱা রাত্ৰে আহাৱ কৱে না। রাত্ৰেৰ জল কৃধিৰ এবং  
অন্ন মাংসতুল্য জ্ঞান কৱে। “অজামো ভোজনোৎকৈ ।” (হেম-  
স্থৱি ।)

**“ত্঵য় চাক্ষমন্তে হেব আপোৰ্ধিহমুচ্যতে”**

এই ক্ষন্দ পুৱাগেৰ বচন লইয়া হেমস্থৱি উক্ত নিয়ম প্ৰচাৰ  
কৱেন। অদ্যাবধি জৈনেৱা বৈকালে আহাৱ কৱে, রাত্ৰে  
ভোজন কৱে না। জৈনদিগেৰ মতে জৈন মুনিৱাই বৈষ্ণব,  
আৱ কেহ বৈষ্ণব নাই। কুমারপাল হেমস্থৱিৰ উপদেশক্রমে  
অনেক জৈন মন্দিৱেৱ জীৰ্ণসংক্ষাৱ কৱিয়াছিলেন। তিনি  
১২১১ সন্ধে বৰ্ষে হেমস্থৱি দ্বাৱা প্ৰতিষ্ঠা কৱিয়া ত্ৰিভূবনপাল-  
নামক বিহাৱ স্থাপন কৱেন।

হেমচার্য কহেন “বাগমন্তুং মৰিষ্যামুচ্চঃ” কুমারপালেৰ  
বাগভট্টনামা মন্ত্ৰী ছিল। ইনিই প্ৰসিদ্ধ জৈন আলঙ্কাৱিক বাগ-

ଡଟ୍ଟ । ଇହାର କୃତ ଅଲକ୍ଷାର ଗ୍ରହ ଓ ଅଲକ୍ଷାରତିଳକ ସ୍ମୃତି ଜୈନ-  
ନାହିଁତ୍ୟ-ସଂସାର ଉଜ୍ଜଳ କରିଯା ରହିଯାଛେ ।

କୁମାର ଏହି ସକଳ ଦେଶେ ଅମାରିପଟିହ ଅର୍ଥାଏ ଅହିଂସା  
ବୋଷଣା କରିଯାଇଲେନ । କର୍ଣ୍ଣଟ, ଶୁର୍ଜର, ଲାଟ, ସୌରାଷ୍ଟ୍ର, କଚ୍ଛ,  
ଦୈକ୍ଷବ, ଉଚ୍ଛା, ଭଣ୍ଡେରୀ, ମାଲବ, ମାରବ, କୋଙ୍କନ, ସ୍ଵରାଜ୍ୟ, କୀବ,  
ଜନୋଦର, ସପାଦ, ଲକ୍ଷ, ମିବାଡ଼, ଦୀପାକ୍ଷ, ଆଭୀରାକ୍ଷ, କୁମାର-  
ଗିରି, କାଶୀ ଓ ଗାଜନୀ ପ୍ରଭୃତି ଦେଶେ କୋଥାଓ ବିନୟ, କୋଥାଓ  
ବା ବଲପୂର୍ବକ ହିଂସା ନିଷେଧ କରିଯାଇଲେନ । ତୀହାର ଅଧିକାରଙ୍ଗ  
ନମୁନାଯ ଦେବମନ୍ଦିରେ ପଞ୍ଚବଲିଦାନ ନିଷେଧ କରିଯାଇଲେନ ।

ଜୈନଦିଗେର ତୀର୍ଥ ୨ ପ୍ରକାର । ଶ୍ଵାବର ଓ ଜଙ୍ଗମ । ଜୈନ  
ମୁନିରା ଜଙ୍ଗମ-ତୀର୍ଥ, ଆର ତୀହାଦେର ଦେବିତ ଶାନ ସକଳ ଶ୍ଵାବର  
ତୀର୍ଥ । ଯଥ—

‘ଜଙ୍ଗମ ଖାଵହଞ୍ଚୈଵ ତୀର୍ଥ’ ଦିଵିଘମର୍ଯ୍ୟାତ ।  
‘ଜଙ୍ଗମ ମୁନଯ: ପୌତ୍ର’ ଖାଵହନ୍ତରିଷ୍ଠିତମ् ॥

ଶକ୍ରଞ୍ଜଳ, ରୈବତ ଗିରି, ବୈଭାର, ଅଷ୍ଟପାଦ ଗିରି, ସମ୍ବେଦ  
ଶିଥର, ଇତ୍ୟାଦି ଶ୍ଵାବର-ତୀର୍ଥ । ଏତମଧ୍ୟେ ଶକ୍ରଞ୍ଜଳ ସର୍ବଶ୍ରେଷ୍ଠ ।  
ଶକ୍ରଞ୍ଜଳ-ସାତାର ସକଳ ତୀର୍ଥ୍ୟାତ୍ମାର ଫଳ ହୟ । ଜିନ-ଗଣଥର ସକଳ  
ଜଙ୍ଗମ ତୀର୍ଥ । ଶକ୍ରଞ୍ଜଳେର ଅନେକ ନାମ ; ଯଥ—

ଶକ୍ର ଞ୍ଜୟ: ପୁଣ୍ୟହିକ: ଦିଦିଜ୍ଞାତ: ମହାବଳ:

ମୁହୂର୍ତ୍ତେଲୋ ବିମଲାଦ୍ଵିତୀୟ: ପୁଣ୍ୟହାରି: \* \* \*

পর্বতৈক্ষঃ সুভদ্রস্ত হষ্টহনিষ্ঠ কর্মকঃ ।

মুক্তিগীহং মহাতীর্থমু শাস্ত্রতঃ সর্বকামেহঃ ॥

মুগ্ধহন্তৌ মহাপদ্মং দৃঘীপীঠং প্রভায়দম্ ।—

ইত্যাদি । ১০৮ নাম আছে ।

শক্রঞ্জয় পর্বতে কুমারপাল পার্থনাথের মন্দির নির্মাণ করিয়াছিলেন । জেনেরা গুরুমূর্তি, গুরু-পাতুকা, পার্থনাথ প্রভৃতি জিন-মূর্তির পূজা করে ও ধূপদীপ মৈবেদ্য পুষ্প প্রদান করে ।

নেমির জন্মস্থান রৈবতক পর্বত । এই জন্য ইহা মহাতীর্থ এবং এখানে নেমির নির্বাণ হইলে ৯০৯ বৎসর পরে কাশ্মীর দেশ হইতে রঘুদেব শ্রাবণ রৈবতে আসিয়া যাত্রা মহোৎসব করিয়াছিলেন । তদবধি এখানে যাত্রা মহোৎসব হইয়া থাকে । সেই নেমিমূর্তি ব্রহ্মজ্ঞের স্থাপিত ।

৮৪ বৎসর বয়সে হেমচন্দ্র আপনার মরণকাল আগত বুঝিতে পারিয়া সমস্ত সংষ্ঘ ও রাজাকে নিকটে ডাকিয়া সমাধি-যোগে শরীর ত্যাগ করেন । রাজা কুমারপাল রোদন করিতে দাগিলেন । তাহার শরীর চন্দনাগুরু প্রভৃতি দ্বারা শুগন্ধময় করিয়া মৃত্যুকা-প্রোথিত করা হইয়াছিল । সেই শান্তি হেমচন্দ্র নামে প্রসিদ্ধ । হেমচন্দ্রের মৃত্যুর ৬ বৎসর পরে, কুমার পাল ৩০ বৎসর ৮ মাস ২৭ দিন রাজ্য করিয়া শরীর ত্যাগ করেন । তাহার ভাত-পুত্র অজয়পাল রাজ-

ସିଂହାସନ ପ୍ରାପ୍ତ ହଇଯାଛିଲେନ । ଇନି ମହୀପାଳେର ପୁତ୍ର । ୧୫୫୦ ଅବେ ଏହି କୁମାରପାଳେର ପ୍ରବନ୍ଧ ସଂଗ୍ରହ ହୁଏ । ତେଥରେ ତାହା ସୋମସୁନ୍ଦର ଗୁରୁର ଶିଷ୍ୟ ଜିନମଣ୍ଡଳ ଉପାଧ୍ୟାୟ କର୍ତ୍ତ୍ତକ ଗ୍ରହକାରେ ଗଦ୍ୟ ପଦ୍ୟ ରଚିତ ହଇଯା ୧୫୯୫ ସବ୍ବତେ ପ୍ରଚାରିତ ହୁଏ ।

କୁମାରପାଳ-ପ୍ରବନ୍ଧକେ କୁମାରପାଲଚରିତ ଏଇକୁପ ଲିଖିତ ହଇଥାଏ । ଏହି ପ୍ରକାଶଟା ଉତ୍କ ପ୍ରାଚୀର ମାତ୍ର । ମୁଣ୍ଡ ପ୍ରକାଶବେ ଶ୍ରୀପତନ, ଧାରାନଗରୀ, ଧର୍ମକପୁର, ନାଗପୁର, କର୍ଣ୍ଣାବତୀ, ଶଞ୍ଚପୁର, କୁମାରଗାମ, ପ୍ରଭୃତି ସ୍ଥାନ ଏବଂ ମଦନବର୍ଷା, ଶ୍ରୀଦତ୍ତପୁର, ଗୁଣଦେନ-ସ୍ତ୍ରି, ପ୍ରହ୍ୟମସ୍ତ୍ରି ଓ ଶୂରଶେଖର ପ୍ରଭୃତି ବ୍ୟକ୍ତିବୁନ୍ଦେର ଓ ଦିଙ୍କାନ୍ତବୃତ୍ତି, ନେମିଚରିତ, ହରିବଂଶ, ପଦ୍ମପୁରାଣ, ବୀରଚରିତ ପ୍ରଭୃତି ପ୍ରାଚୀର ଉଲ୍ଲେଖ ଆହେ ଏବଂ ଜୈନ ନୀତି, ଓ ବ୍ରତକଥାର ନାନା ବିବରଣ ଆହେ; ତାହା ବାହ୍ୟ-ଭୟେ ଏହି ପ୍ରକାଶବେ ପରିତ୍ୟକ୍ତ ହଇଲ । ଆମରା କେବଳ କୁମାରପାଳ-ପ୍ରବନ୍ଧର ଐତିହାସିକ ବିବରଣ ସନ୍ଧଳନ କରିଲାମ ଏବଂ ଆବଶ୍ୟକ ବୋଧେ ଥାନେ ଥାନେ କୁମାରପାଳ ସମ୍ବନ୍ଧୀୟ କୋନ କୋନ ବିଷୟ କୃଷ୍ଣାଜୀ-ପ୍ରଣୀତ ରତ୍ନମାଳା ରାଜଶେଖରଙ୍କୁତ ପ୍ରବନ୍ଧକୋଷ ଓ ମେକ୍ଟୁଙ୍ଗାଚାର୍ଯ୍ୟଙ୍କୁତ ପ୍ରବନ୍ଧ-ଚିନ୍ତାମଣି ହିତେ ସନ୍ଧଳନ କରିଯା ଦିଲାମ ।

---

# বিদ্যাপতি বিজ্ঞান ।

---

Call it not vain ;—they do not err  
Who say that when the Poet dies,  
Mute Nature mourns her worshipper,  
And celebrates his obsequies.'

SCOTT, LAST MINSTREL.

---



# বিদ্যাপতি বিজ্ঞণ ।

---

সংস্কৃত সাহিত্য-ভাষার মধ্যে কালিদাস, ভারবি, ভবভূতি, শ্রীহর্ষ, মাঘ প্রভৃতি কবিগণের নাম বহুকাল হইতে প্রসিদ্ধ রহিয়াছে এবং তাহাদিগের কাব্য ও নাটকনিচয় এ কাল পর্যন্ত বিদ্যার্থীগণ অতিশয় আগ্রহের সহিত পাঠ করিয়া বিদ্যার্জন করিতেছেন ; কিন্তু কবিবর বিজ্ঞণের নাম গন্ধও অনেকের কর্ণ-কুহরে প্রবেশ করে নাই । প্রসিদ্ধ আলঙ্কারিকগণের গ্রন্থ-মধ্যেও উল্লিখিত কবিনিচয়ের কাব্য হইতে বহুল পরিমাণে উদাহরণ উক্ত রহিয়াছে, কিন্তু তাহাতে বিজ্ঞণের বিক্রমাঙ্ক-দেব-চরিত মহাকাব্য হইতে কোন উদাহরণ উক্ত হয় নাই— এমন কি অনেক সুপণিত ব্যক্তি এই গ্রন্থের নাম পর্যন্তও শুনিয়াছেন কি না সন্দেহ । সম্পত্তি জশল্মীর জৈন ভাষার হইতে সংস্কৃতবিদ্যা-বিশারদ বুলার মহোদয় একথানি প্রাচীন হস্ত-নিখিত “বিক্রমাঙ্কদেব-চরিত” প্রাপ্ত রহিয়া, তাহাই বিশেষরূপে পরিদর্শনান্তর মুদ্রিত ও প্রচারিত করিয়াছেন । তিনি এতাদৃশ যত্ন করিয়া প্রচার না করিলে কিছু কাল পরে উহার নাম পর্যন্ত সাহিত্যসংসার হইতে লোপ হইত । আমরা ঐ মুদ্রিত গ্রন্থ হইতে কবি-বৃত্তান্ত নিম্নে সংকলন করিলাম ।

“બિહુણ પંથાશિકા” એહી નામે ૫૦ ટૌ કવિતા-પૂર્ણ એક-ધાનિ ક્ષુદ્ર કાવ્ય કોન કોન સ્થાને પ્રચલિત આછે। કિન્તુ સેહી કવિતાઓનિ ચોર-કવિકૃત “ચોર પંથાશ” બલિયા એતદેશે પ્રસિદ્ધ। “બિહુણ પંથાશિકાર” એકટૌ ક્ષુદ્ર પૂર્ખપીઠિકા આછે। તાહા કોન આધુનિક પગિતેર હુત। તાહાતે લિખિત આછે, બિહુણ ગુજરાટાધિપતિ બીરસિંહ-તનરા ચન્દ્રલેખા વા શશ્લેખાકે બિદ્યા શિક્ષા દિતેન એંચિનું કિછુકાલ પરે રાજકુમારી તાંહાકે ગાંકર્બ વિધિતે બિવાહ કરેન। રાજા એહી ગોપનીય બિવાહબ્યાપાર અવગત હિયા એક કાલે ક્રોધે અધીર હુત બિહુણેર શિરશ્ચેદનેર અનુજ્ઞા પ્રદાન કરિલેન। બિહુણ બધ્યસ્થલે નીત હિલે એહી “પંથાશિકા” દ્વારા સ્વીં મનેર ભાવ બ્યક્ત કરિયાછિલેન। રાજા દૂતદ્વારા સેહી કવિતાઓનિ પ્રાપ્ત હિયા પાઠાસ્તે પરમ સુખી હુત બિહુણેર પ્રાગ દાન કરિયા ચન્દ્રલેખાકે તાંહાર હસ્તે સમર્પણ કરેન। ચોર-કવિ સંસ્કૃતે એહીનું ગળ કવિબર ભારતચન્દ્ર બિદ્યાસુન્દરે ગ્રહણ કરિયાછેન એંચિનું પંથાશિકા એહી ગળટૌ ભિન્ન અવયવે પ્રચલિત આછે। યાહા હઉક એ શુલી ગળમાત્ર, ઈહાતે અખુ-માત્ર સત્ય નાઈ। બિશેષતઃ અનિહીલવારા પદ્ધતનેર નૃપતિ બીરસિંહ બિહુણેર એકશત બદ્સર પૂર્બે (૯૨૦ ખૃષ્ટાબ્દે) રાજ્ય કરિયાછિલેન, સુતરાં તાંહાર નામ ઉલ્લિધિત ગળ મધ્યે પ્રાચારિત હુયાતે સમુદ્ય અલીક સપ્રમાણ હિંતેછે। એતસ્તિન

স্বকবি বিজ্ঞণ বিক্রমাঙ্ক কাব্যে আপনার যে পরিচয় দিয়াছেন, তাহার মধ্যে “পঞ্চাশিকা” কাব্যের উল্লেখমাত্র করেন নাই; এবং তিনি যে নানাগুণ-সম্পন্না বৃপতি-তনয়া বিবাহ করিয়াছিলেন, এ বিষয়েরও উল্লেখ তাহাতে দেখিতে পাওয়া যায় না, কাজেই “পঞ্চাশিকা”\* চোর-কবি কৃত বলিয়া বোধ হইতেছে এবং ইনি বিজ্ঞণ হইতে পৃথক ব্যক্তি; সেই কারণেই বিজ্ঞণ সম্বন্ধে যে গল্প পূর্ব পীঠিকায় লিখিত আছে, তাহাও সম্পূর্ণ মিথ্যা সপ্রমাণ হইতেছে।

বিক্রমাঙ্কদেব-চরিতের শেষ (১৮শ সর্গে) কবিবর বিজ্ঞণ স্বীয় পরিচয় প্রদান করিয়াছেন। এই সর্গের প্রারম্ভে কাশ্মীর দেশের প্রকৃতি, জল, স্থল, হ্রদ, নদী (বিশেষতঃ বিতস্তা,) ও পর্বতের উত্তম বর্ণনা আছে। তাহাতে লিখিত আছে, কাশ্মীর মধ্যে “প্রবর” নামক পুরীই শ্রেষ্ঠ। এতৎপরে বিতস্তার পুণ্য

\* “শান্তি-ধর পঙ্কতি” মধ্যে “পঞ্চাশিকা” বিজ্ঞণকৃত বলিয়া উক্ত হইয়াছে, কিন্তু ইহার রচনার সহিত বিক্রমাঙ্ক-চরিত কাব্যের রচনার কিছুমাত্র সৌমাদৃশ্য নাই। বিশেষতঃ তোজদেব “সরস্বতী-কণ্ঠাভরণে” “পঞ্চাশিকা” হইতে শোক উক্ত করিয়াছেন; কিন্তু তাহাতে বিক্রমাঙ্ক-চরিতের একটী শোকও উক্ত হয় নাই। সুতরাং তাহার পূর্ববর্তী চোর-কবিকৃত “পঞ্চাশিকা” তিনি উক্ত করিয়া-ছেন এবং বিজ্ঞণ তাহার পরবর্তী কবি, এজন্য তাহার অছের উদাহরণ “সরস্বতী-কণ্ঠাভরণে” প্রদত্ত হয় নাই।

ସନିଲେର ମନୋହାରିଷ ବର୍ଣ୍ଣିତ ହେଇଥାଏଁ । କାଶ୍ମୀର ଲଳନାଗଣ  
ଭୂବିଦ୍ୟାଧରୀ ବଲିଆ ବିଦ୍ୟାତ ଏବଂ ତୁଳାରୀ ସଂକ୍ଷିତଭାଷାଯ ମାତୃ-  
ଭାଷାର ନ୍ୟାୟ ଅଭିଜ୍ଞ ଛିଲେନ । ଯଥା—

“ଯଚ୍ଚ ଖ୍ରୀଣାମପି କିମପରଂ ଜନ୍ମଭାଷେଵ ଦେବ ।  
ପ୍ରତ୍ୟାବାସଂ ବିଲ୍ଲସତି ବଚ: ସଂକ୍ଷ୍ଟତଃ ତଃ ପାଦ୍ରତସ୍ତ ॥”

ପୁନରାୟ କବି କାଶ୍ମୀର-ରମଣୀସମ୍ବକ୍ଷେ ଲିଖିଯାଛେ—

“ଦୃଷ୍ଟ୍ରୀ ଯତ୍ତିନ୍ନଭିନ୍ନଯକଳାକୌଶଳଂ ନାଟକେମୁ  
ଦ୍ୱାରାକ୍ଷୀଣାଂ ମଦ୍ରାଣକର୍ଣ୍ଣାସଙ୍କରନାଙ୍କରମ ।  
ରମମା ରୂପମଂ ଭଜତି ଲଭତେ ଚିତ୍ତଲେଖା ନ ହେଖାମ  
ନ୍ୟୁନଂ ନାହେ ଭବତି ଚ ଚିରଂ ନୌର୍ବିଶୀ ଗର୍ବଶୀଳା ॥”

ଅର୍ଥାତ୍ ଯେ କାଶ୍ମୀର-ଫୁଲାକ୍ଷୀଦିଗେର ଅଙ୍ଗଭଙ୍ଗୀ ଦେଖିଲେ ରଙ୍ଗା  
ଲୁକାଯିତ ହନ, ଚିତ୍ରଲେଖାର ବୈଧା ଓ ଥାକେ ନା, ଉର୍ବଶୀର ଗର୍ବଓ  
ଥର୍ବ ହୟ ।

ତିନି କାଶ୍ମୀରୀୟ କାବ୍ୟେର ଅତ୍ୟନ୍ତ ଶୁଖ୍ୟାତି କରିଆ ବଲିଆ-  
ଛେନ “ଯେ ଶାନ ହିତେ ପ୍ରକୃତି-ଶୂନ୍ୟର କାବ୍ୟ ଓ କୁଦୁମ ଉପନ୍ନ  
ହେଇଯା ଜଗତେର ବନ୍ଦଭ ଓ ଦୁର୍ଲଭ ହେଇଯା ଆଛେ ।” ଯଥା—

“କାର୍ଯ୍ୟ ଯେଭ୍ୟ: ପ୍ରକୃତି-ସୁଭଗଂ ନିର୍ଗତଂ କୁଦୁମମ୍ବ ।  
—ଉତ୍ୱକର୍ଷାଦ୍ଵିଵତି ଜଗତାଂ ବଜ୍ଜମଂ ଦୁର୍ଲଭମ୍ବ ॥”

କାଶ୍ମୀରେର ପ୍ରସିଦ୍ଧ ସୌଧନିଚିଠୀର ମଧ୍ୟେ ଡଟ୍ଟାରକ ମଠ, ହଲଧର-  
ନିର୍ପିତ ଅଗ୍ରହାର, କ୍ଷେମ-ଗୌରୀଶ୍ଵରେର ମନ୍ଦିର, ସଂଗ୍ରାମ-କ୍ଷେତ୍ର ମଠ,

রাজ-প্রাসাদ প্রতির এই সর্গে উল্লেখ আছে । বিজ্ঞল, গয়রের  
বর্ণনা করিয়া তাহার সমসাময়িক কাশ্মীরাধিপতিগণের বিষয়েও  
লিপিবদ্ধ করিয়াছেন ।

প্রথমে কাশ্মীরের রাজা অনন্তদেবের বিষয় লিখিয়াছেন ।  
অনন্তদেব রামবংশীয় । তিনি অসীম পরাক্রমপ্রভাবে দুরদ  
ও শকগণকে দমন করিয়া গঙ্গার তীর পর্যন্ত যুদ্ধ যাত্রা করিয়া-  
ছিলেন এবং চম্পা, দর্ভভিসর, (বিদর্ভসর) ও ত্রিগর্ত্তে স্বীয়  
শাসন-প্রণালী স্থাপন করেন । তাহার রাজ্ঞীর নাম সুভট ।  
ইনি অতিপুণ্যশীল ছিলেন । তাহার দ্বারা একটী বিদ্যালয় ও  
বিত্তার তীরে শিব-মন্দির প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিল । রাজ্ঞী-ভাতা  
লোহরাখণ্ড বা ক্ষিতিপতি ক্ষত্রিয় মধ্যে অতি তেজস্বী এবং  
ভোজের গ্রাম স্বপণিত ছিলেন । তিনি বিষ্ণুভক্ত ছিলেন এবং  
সর্বদা বৈষ্ণবগণ দ্বারা পরিবেষ্টিত থাকিতেন ।

নৃপতি অনন্ত দেবের ঔরসে ও রাজ্ঞী সুভটের গর্তে কলশ-  
রাজ জন্মগ্রহণ করেন । তিনি শৌর্যবীর্যশালী নৃপতি ছিলেন  
এবং জয়পীড়ের গ্রাম কাশ্মীর-মণ্ডলে খ্যাত হইয়া কুরুক্ষেত্র  
পর্যন্ত স্বীয় অধিকার বিস্তার করিয়াছিলেন । তাহার হর্ষ,  
উৎকর্ষ ও বিজয়মণ্ড নামক নানাগুণ-সম্পন্ন তিনি পুত্র হইয়া-  
ছিল । তাহার মধ্যে হর্ষদেব বীরস্ত্রে পিতার সদৃশ এবং কবিত্বে  
শ্রীহর্ষকেও পরাভব করিয়াছিলেন । . যথা—

“শ্রীহর্ষাদ্যধিকক্ষিতোত্কর্ষবান् হর্ষদেবঃ ।”

তাহারভাতা উৎকর্ষদেব ক্ষিতিপতির লোহার রাজ্য স্বীয় শাসনাধীনে আনয়ন করিয়া, দুরহ মেছরাজগণকে পরাভৃত করিয়াছিলেন। ইহারা সকলেই প্রবরপুরের রাজসিংহাসনে আসীন ছিলেন। এইরূপ কাশ্মীর-রাজগণের বিষয় বর্ণন বিলুপ্ত আপনার বংশ বিবরণ লিখিয়াছেন। তিনি লিখিয়া-করিয়াছেন, প্রবরপুরের দুই ক্রোশ দূরে ‘জয়বন’ নামে এক স্থান আছে। এস্থানে নাগরাজ তফকের এক কুণ্ড ছিল। তৎসন্নিকটে ‘খোলমুখ’ নামক গ্রাম আছে, তাহাতে প্রচুর পরিমাণে কুকুর ও দ্রাক্ষা উৎপন্ন হইয়া থাকে। এই গ্রামে কৌশিক গোত্রে মুক্তিকলশ নামক এক মহাদ্বা অন্মগ্রহণ করেন। তিনি সারস্বত ব্রাহ্মণ ছিলেন। তাহার পুত্র রাজকলশ জগৎমান্ত মহাভাষ্যের ব্যাখ্যা প্রস্তুত করিয়াছিলেন। তাহার অসংখ্য ছাত্র ছিল। ইহার স্ত্রীর নাম নাগদেবী, তাহারই গর্ত্তে বিলুপ্তের জন্ম হয়। বিলুপ্তদেব বেদ, বেদাঙ্গ, শব্দশাস্ত্র ও সাহিত্যে বিশেষক্রমে শুক্রিত হইয়াছিলেন। তিনি স্বীয় বিদ্যা সম্বন্ধে এইরূপ দর্পণ প্রকাশ করিয়াছেন—

“সাঙ্গী বেদঃ ফণিপতিদৃশ্য শব্দশাস্ত্রে বিচাহঃ।

দাণ্ডা যস্য অব্যামুভগা স্মা চ সাহিত্যবিদ্যা ॥

কৌবা শক্তঃ পরিগ্রামিত্বে স্মৃত্যন্ত তথ্যমিত্ব ।

অজ্ঞাদর্শী কিমিতি বিমলৈ নান্দনসংক্রান্তমাসীন ॥”

বিলুপ্ত বিদ্যাশিক্ষার পর নানাদেশ পরিভ্রমণ করত বহু

দর্শন লাভের জন্য গৃহ পরিত্যাগ করিয়াছিলেন। ইংলণ্ডে  
যুক্তগণ যেকোপ বিশ্ববিদ্যালয় হইতে পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হইয়া  
গ্রীস, ইটালী ও সুইজেরলণ্ড পরিভ্রমণ করত প্রাচীন কৌর্তি  
তথা স্বভাবের মনোচরণ শোভা সন্দর্শনে, মনকে উন্নত করিতে  
চেষ্টা করেন, এতদেশেও পূর্বে পঙ্গুতগণ চতুর্পাঠী পরিত্যাগ  
করিয়া বিদ্যার গৌরববৃদ্ধি জন্য নানা রাজ্য পরিভ্রমণ করি-  
তেন ও বিবিধ জনপদের আচার ব্যবহার অবগত হইয়া বহু-  
দর্শন লাভ করিতেন। শ্রীহর্ষচরিত পাঠে অবগত হওয়া যায়,  
কবিবর বাণভট্ট ধনাচ্য ব্যক্তি হইয়াও কেবল বহুজ্ঞতা লাভের  
জন্য বিদ্যাশিক্ষার পর নানা রাজ্য ও অনেক রাজ-সভায় গমন  
করিয়াছিলেন। বিহুণ সেইকোপ আপনার হৃদয়কে উন্নত  
করিবার মানসে কাশ্মীর পরিত্যাগ করিয়া প্রথমে মথুরা,  
কান্যকুজ্জ, প্রয়াগ ও বারাণসী গমন করেন। এই সময়ে তাঁহার  
কর্ণরাজের সহিত সাক্ষাৎ হয়, এবং তাঁহার রাজ-সভায় কিছু-  
কাল অবস্থিতি করিয়া সভাপঙ্গিত গঙ্গাধরকে বিচারে পরাম্পর  
করিয়াছিলেন। কর্ণরাজার আশ্রয়ে থাকিয়াই তিনি ‘রামস্তুতি’  
গ্রন্থ রচনা করেন এবং এইখানিই তাঁহার প্রথম রচনা-কুসুম।

বিহুণ কর্ণরাজের নিকট হইতে বিদায় হইয়া ধারাধিপ  
ভোজরাজের সহিত সাক্ষাৎ করিতে ইচ্ছা করিয়াছিলেন;  
কিন্তু কোন দৈব দুর্বিপাক বশতঃ তাঁহার মানস সফল হয়  
নাই। এই ভোজ <sup>১</sup> সরস্বতী-কর্ত্তাভৱণ-প্রণেতা ভোজরাজ

নহেন, তিনি বিহুণের অনেক পূর্বে বর্তমান ছিলেন। বিহুণ অনিহীলবারাপত্রনে গমন করিয়া তথাকার লোকদিগের আচার ব্যবহার ও ভাষার বিশেষ নিন্দা করিয়াছেন। তিনি সোমনাথপত্রনে গমন করিয়া ভক্তিমহকারে মহাদেবের মূর্ণি উপাদনা করিয়াছিলেন, এবং তথা হইতে কতিপয় নিকটবর্তী গ্রাম সদর্শন করিয়া সেতুবঙ্গ রামেশ্বর তীর্থে গমন করেন। এইরূপে ভারতবর্ষের অনেক প্রনিন্দ স্থানে ভ্রমণ করিয়া অবশ্যে বিক্রমের রাজধানী কল্যাণ নগরে আগমন করিয়া-ছিলেন, এবং এইখানে থাকিয়াই তাঁহার বিদ্যার গরিমা উত্তরোভূত বৃদ্ধি পাইয়াছিল। কল্যাণ-রাজধানীতে ত্রিভুবনমন্ত্র বিক্রমাদিত্যের আশ্রয়ে তাঁহার জীবনের শেষকাল অতিবাহিত হয়। চৌলুক্যরাজ ত্রিভুবনমন্ত্রদেব বিক্রমাদিত্য তাঁহাকে ‘বিদ্যাপতি’ ধ্যাতি প্রদান করিয়াছিলেন। যথা—

“চৌলুক্যেন্দ্রাদলভন্ত জ্ঞানী ঘোর্জ্জ বিদ্যাপতিলম্ব ।”

এই মৃপতিই পুনরায় ‘পার্মাণ্ডি’ নামে রাজতরঙ্গীনীতে উল্লিখিত হইয়াছেন। রাজতরঙ্গীনীতে বিহুণ সমক্ষে এইরূপ লিখিত আছে। যথা—

“কাঞ্জীরেঞ্চো বিনির্যালং রাজ্যে কলশমূপতেঃ ।  
বিদ্যাপতিং যং কর্মাটিস্কে পার্মাণ্ডি মূপতিঃ ॥  
ঘৰ্সন্ধিঃ করটিমিঃ কর্মাটকটকান্দহম্ ।  
যাজ্ঞীর্যে দষ্টশ্চে মুক্তং যস্তৈবাতপ্তবারণম্ ॥

আমির্ণ হৃষ্টহৈব স শুলা মুকবিবান্ধবং ।  
বিক্ষণী বস্ত্রনাং মেনে বিভূতিং বাবতামপি ॥”

অর্থাৎ কলশরাজের রাজ্যে গমনার্থ কাশ্মীর হইতে নির্গত হইলে, কর্ণাট পার্শ্বাভিরাজ যাহাকে বিদ্যাপতি করিয়াছিলেন ; কর্ণাট সৈন্যের মধ্যে গমনকারী রাজাৰ সম্মুখে যাহার আত-পত্র দৃষ্ট হইয়াছিল ; সেই বিজ্ঞপ্তি কবিবাক্ব হর্ষদেবকে ত্যাগ-ধর্মী শ্রবণ করিয়া আপনার তাবৎ ঐশ্বর্যকে বিড়স্বনা মনে করিলেন ।

ত্রিভুবন-মল্লদেব কল্যাণের সিংহাসনে ১০৭৬ হইতে ১১২৭ খৃষ্টাব্দ পর্যন্ত উপবিষ্ট ছিলেন, সুতরাং বিজ্ঞপ্তি এই সময় মধ্যে ভারতবর্ষে বর্তমান ছিলেন, স্থির হইতেছে । পুনরায় বিজ্ঞপ্তি স্বয়ং লিখিয়াছেন, “কাশ্মীরাধিপতি অনন্ত ও কলশ উভয়েই তাঁহার সমস্বাময়িক ।”

রাজতরঙ্গিনীতে লিখিত আছে, “অনন্ত ৩৫ বৎসর রাজ্য করিয়া তাঁহার পুত্র কলশকে রাজ্যাভিষিক্ত করত তাঁহার সহিত একযোগে পুনরায় পঞ্চদশ বর্ষ রাজ্য করিয়াছিলেন ; তৎপরে কলশের অসচ্চরিত্বা প্রযুক্ত বিরক্ত হইয়া তুই বৎসর ৬ মাস বিজয়-ক্ষেত্রে বাস করেন । অবশেষে নির্দারণ কষ্ট সহ করিয়া আস্থাহত্যা সম্পাদন করিয়াছিলেন । স্বামীর মৃত্যু-সম্বাদে শূর্যমতী বা স্বতট অলঙ্গ চিতায় আস্মসমর্পণ করত বৈধব্য যন্ত্রণা হইতে মুক্ত হইয়াছিলেন ।” জেনেরেল কনিংহাম

সাহেব কহেন, “ ১০৮০ খৃষ্টাব্দে অনন্তদেব আগ্নেয়ত্বা সম্পাদন করেন এবং তাহার পুত্র কলশরাজ ১০৮৮ খৃষ্টাব্দ পর্যন্ত রাজ্য শাসন করিয়াছিলেন । ”

বিদ্যাপতি বিশ্বলণ তাহার আশ্রম-পাদপ চালুক্য-বংশীয় কর্ণাট-রাজের (বিক্রম) সন্তোষের জন্য তচ্ছরিত্ব “বিক্রমাক্ষ দেব চরিত” রচনা করিয়াছিলেন যথা—

“তেন পীলৈ বিহচিনমিদং কায়মআজকাল্তং ।

কর্ণাটেন্দৌর্জ্ঞমনি বিদুঘাং কখতভূঘালমিত্বু ॥”

পঞ্চিতবর বুলার সাহেব অনুমান করেন, এই কাব্য ১০৮৫ খৃষ্টাব্দে রচিত হইয়াছে। তাহা হইলে বিশ্বলণের প্রাচীন বয়সে এই কাব্য লিখিত হয়।

বিক্রমাক্ষদেবচরিত কাব্যের প্রথম সর্গে চালুক্য বা চৌলুক্য বংশের বিবরণ বিবৃত হইয়াছে; তাহাতে লিখিত আছে, “ব্ৰহ্মার চুলুক অর্থাৎ আচমনীয় জল-গঙ্গ্য হইতে এক বীরপুরুষ জন্মিয়াছিলেন। দেবতার হিতের জন্যই ব্ৰহ্মা ইহাকে সৃজন করেন।” যথা—

“অঘাবিহাসীন্ত সুমটক্ষিলৌকবাণাদবীজ্ঞানুকান্ত বিধাতুঃ ।”

ক্রমে ইহার বংশ-পরম্পরা পৃথিবীতে বৃদ্ধি প্রাপ্ত হইল। এই বংশে হারীত প্রভৃতি মাহাত্মা জন্মগ্রহণ করেন।

তৎপরে মানব্য। ইনি অসাধারণ রাজা ছিলেন। তাহার নাগরখণ্ডে (গুজরাট) রাজধানী ছিল। যথা—

“অক্ষ ঘৎ নামহৰ্ষত্বুমি পুমূরূমায় হিহি হন্তিশ্চাম\_।”

ক্রমে মালব্যের অধস্তন বংশে স্বীতেলপ জন্মগ্রহণ করেন। ইনিই চালুক্যচক্র। এতৎপরে ইহার সর্ববিজয়-রাজসিংহা-সনে জৱসিংহদেব উপবিষ্ট হইয়াছিলেন। ইহার পুত্র আহব-মল্লদেব, তাহার অপর নাম ত্রেলোক্যমল্লদেব। কবিরা ইহাকে দ্বিতীয় “রাম” বলিয়া কীর্তন করিয়াছেন। ইনি মহিষীর সহিত পুত্র-কামনায় তপস্থা করিয়াছিলেন। একদিন দৈব-বাণী হইল—“চৌলুক্য-রাজ ! আর শ্রম করিতে হইবে না, কর্কশ তপস্থা পরিত্যাগ কর, অচিরে পুত্রমৃত্য দেখিতে পাইবে।” তৎপরে তাহার পুত্র জন্মিল। ইহার নাম সোমদেব রাখিলেন। কিছু কাল পরে দ্বিতীয় পুত্র জন্মিলে, তাহার নাম বিক্রমদেব রাখিলেন। বালককালেই ইহার শৌর্য্য সন্দর্শনে, রাজা ও পুরোহিত তাহার বিক্রমাদিত্য বা বিক্রমাঙ্ক নাম প্রদান করিয়া-ছিলেন। ইহার বিষয়ই বিক্রমাঙ্কদেবচরিতে কীর্তিত হইয়াছে। এই মহাকাব্য অষ্টাদশ সর্গে সম্পূর্ণ। ইহার প্রথমসর্গে বিক্র-মের বংশ—দ্বিতীয়ে জন্মাদি—তৃতীয়ে দিঘিজয় ও যৌবরাজ্য ইত্যাদি ক্রমে বর্ণিত হইয়াছে। এই কাব্যে নৈমিত্তিক আয়োজন পদ-বিভাগ দৃষ্ট হয় এবং ইহার আদ্যোপাস্ত রচনায় গ্রন্থকার বিলক্ষণ কবিত্ব প্রকাশ করিয়াছেন। ইহা বৈদর্ভী রীতিতে রচিত।

“শাঙ্গ’ধর পদ্ধতি” মধ্যে বিক্রমাঙ্কদেবচরিত হইতে প্রমাণ

উক্ত হইয়াছে। অধ্যাপক আফ্রেন্ট কহেন, শার্শধর চতুর্দশ খণ্ডাদে বর্তমান ছিলেন।

বিদ্যাপতি বিহুলের কালিদাসের ঘায় সন্দৰ্ভতা ছিল না ; তিনি আপনার কবিত্ব সম্পর্কে অনেক গর্বোভিত করিয়াছেন।  
যথা—

“সহস্রঃ সন্ত বিশ্বারদানাং বৈ হৰ্মীলানিধয়ঃ পৱন্ধাঃ।  
নদ্যাপি বৈ চিত্যুরহস্যলুভ্যাঃ অস্ত্বাং বিধাম্বন্তি সচতেসৌভ্ৰ ॥”

অর্থাৎ এদিও নিপুণ ব্যক্তিদিগের বৈদর্জ (রীতি বিশেষ) মৌলার নিধি স্বরূপ অনেক প্রবক্ত আছে, তাহা থাকিলেও যাহাদের চিত্ত আছে এবং যাহারা রহস্যলুক, তাহাদিগকে আমার এই গ্রন্থে অবশ্য শুক্রা করিতে হইবে। পুনরাবৃত্তি দিয়াছেন—

“হস্তবনেহস্তনি যি চরন্তি সংক্রান্তবক্তীক্ষিহস্যমুদ্রাঃ।  
তেজস্মৈবন্ধানবধারথন্তু কুর্বন্তু শুঁঘাঃ শুক্রবাক্যপাঠম্ ॥”

অর্থাৎ যাহারা রস ও ভাবরূপ পথে বিচরণ করেন, বক্রেক্তির রহস্যেদে করিতে পটু, তাহারাই আমার প্রবক্ত ধারণ করিবেন, তদ্বিন্দ্র ব্যক্তিরা শুক্রগঙ্গীর ন্যায় পাঠমাত্র করিবে।  
ইত্যাদি।

বিহুল “বিক্রমাঙ্কদেবচরিত” ও “রামস্তুতি” রচনা করিয়াছেন। অধ্যাপক আফ্রেন্ট কহেন, ইহা ভিন্ন তিনি একথানি অলঙ্কার গ্রন্থও রচনা করিয়াছিলেন।

---

# ଆର୍ୟସମ୍ପୁଦାଯେର ଆଚାର- ବ୍ୟବହାର ।

---

"Then we have the great Hindu race, originally members of that primeval family who called themselves Arya or noble,—"

Professor MONIER WILLIAMS.

— “ସୁଦାନ୍ତ ଆର୍ୟା ପ୍ରତା ବିଷ୍ଣୁ ତୌ ଅଧି କ୍ଷମି”

ଶତଗ୍ରଦ ସଂହିତା ।

---



# ଆର୍ଯ୍ୟসମ୍ପୁଦାୟେର ଆଚାରବ୍ୟବହାର ।

---

ବେଦ ସମ୍ବନ୍ଧୀୟ ପ୍ରସ୍ତାବେ ପୁରାକାଳେର ଆର୍ଯ୍ୟଗଣେର ଆଚାର ବ୍ୟବହାର କିଞ୍ଚିତ ବର୍ଣ୍ଣ କରିଯା ତଥିବୟେ ପୁନର୍ବାର ଲେଖନୀ ଧାରଣ କରିତେ ପ୍ରତିଜ୍ଞା କରିଯାଇଲାମ, ସେଜନ୍ୟ ଅଦ୍ୟ ତାହା ବିଶେଷ- କଲପେ ଆଲୋଚନାୟ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହଇଲାମ । ଏକଟୀ ପ୍ରବନ୍ଧେଇ ଏହି ଗୁରୁତର ବିଷୟ ଶେଷ ନା କରିଯା, ଏତେ ସମ୍ବନ୍ଧେ ସ୍ଵତନ୍ତ୍ର ସ୍ଵତନ୍ତ୍ର ପ୍ରସ୍ତାବ ଲିଖିତେ ଇଚ୍ଛା ଆଛେ ।

ଆର୍ଯ୍ୟ ଶବ୍ଦ ଯେ ଜ୍ଞାତିବାଚକ, ତାହାର ପ୍ରେମାଣ କୋନ ପ୍ରାଚୀନ ଗ୍ରନ୍ଥେ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇ ଥାଏ ନା । ତବେ “ଆର୍ଯ୍ୟବିନ୍ତ୍: ଯୁଦ୍ଧଭୂମିର୍ମର୍ଧ୍ୟ ବିନ୍ଧ୍ୟହିମାଲଧୀ: ।” ଏହି ଅମରସିଂହୋକ୍ତ ବାକ୍ୟେ ଯେ ‘ଆର୍ଯ୍ୟ- ବର୍ତ୍ତ’ ଶବ୍ଦ ଆଛେ, ଉହାର ଅର୍ଥ ‘ଆର୍ଯ୍ୟଦିଗେର ଆବାସଭୂମି’ କିନ୍ତୁ ଏତଦ୍ୱାରା ଆର୍ଯ୍ୟନାମକ ଜୀତିର ଅନ୍ତିତ୍ର ପ୍ରେମାଣ ହେଉ ନା । ସାଧାରଣତଃ ଆର୍ଯ୍ୟ ଶବ୍ଦେର ଅର୍ଥ ଶ୍ରେଷ୍ଠ । ଈଶ୍ୱର କୃଷ୍ଣ ସାଙ୍ଗ୍ୟସମ୍ପତ୍ତିର ଶେଷେ ଲିଖିଯାଇଛେ “ଆର୍ଯ୍ୟମନିଭି: ।” ବାଚସ୍ପତି ଇହାର ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିଯାଇଛେ “ଆହାଜ୍ଞାନାକ୍ଷତ୍ତ୍ଵଭ୍ୟ ହଲାର୍ଯ୍ୟଃ । ଆର୍ଯ୍ୟ ମନିର୍ଯ୍ୟ ସ ଆର୍ଯ୍ୟମନି: ।” ଆର୍ଯ୍ୟମନି ଅର୍ଥାତ୍ ବିଶୁଦ୍ଧ ବା ତତ୍ତ୍ଵନିଚ୍ଚରେବ ନିକଟବର୍ତ୍ତୀ ଶ୍ରେଷ୍ଠବ୍ୟକ୍ତି ବ୍ୟକ୍ତି । ବାଚସ୍ପତି ମତେ ‘ଆରାତ୍’ ଶବ୍ଦେବ

উত্তর ‘ঘ’ প্রত্যয় এবং পৃষ্ঠোদরাখ নিয়মে আর্যশব্দ সিদ্ধ হইয়াছে। ইউরোপীয় পণ্ডিতগণ যে ঈরাগ হইতে আর্যগণের প্রথম আগমন উল্লেখ করিয়াছেন, উল্লিখিত বৃৎপত্তির দ্বারা কথক্ষিণি আভাস প্রাপ্ত হওয়া যায় বটে, কিন্তু তথা হইতে তাঁহাদিগের আগমনবার্তা কোন হিন্দুশাস্ত্রে দেখিতে পাওয়া যায় না। কেহ কেহ অনুমান করেন যে, বর্তমান হিন্দুদিগের আদিপুরুষেরা উত্তর কুরুতে ছিল। সেই উত্তর কুরু যে কোথায় ছিল তাহার কোন নির্দেশন প্রাপ্ত হওয়া যায় না। মহাভারতীয় বনপর্কে লিখিত আছে, যখন পাণ্ডু রাজা পুত্রোৎ-পাদন নিমিত্ত কুস্তীকে অনুরোধ করিয়াছিলেন, সেই সময় তিনি বলিয়াছিলেন যে “উত্তর কুরুতে অদ্যাপি স্ত্রীজাতি অন্বয়ত আছে।” ইহাতে এস্থান ভারতবর্ষের অস্তর্কর্ত্তা বলিয়া বোধ হইতেছে না। বোধ হয়, মধ্য এসিয়ায় কোন স্থান কুরুদেশ নামে খ্যাত ছিল। ইহা ঈরাগ হইলেও হইতে পারে। মহাভারতের একস্থানে “ঈরিণ” শব্দের উল্লেখ আছে। বালুকাময় প্রদেশের নাম ঈরিণ, ইহাই তাহার অর্থ। যথা—“ইহিষ্টে নির্জলে দৈষ্টে” [বনপর্ক]। তঙ্গিন ‘ঈরামা’ নামক এক দেশের উল্লেখ আছে। ইহাতে প্রথমোক্ত ‘ঈরিণ’ দেশই ঈরাগ বলিয়া বোধ হইতেছে। এই বালুকাময় জলশৃঙ্গ ‘ঈরিণ’ বা ঈরাগ হইতেই আর্যগণ ভারতবর্ষে আগমন করেন, ইহা অসন্তুষ্ট অনুমান নহে।

ରାଜତରଙ୍ଗନୀଲେଖକ କହିଲଣ ପଣ୍ଡିତ ବଲେନ, ଜଳପ୍ଲାବନେର ପର ସର୍ବାଶ୍ରେଷ୍ଠ କାଶ୍ମୀରଦେଶ ପ୍ରକାଶ ପାଇଁଯାଇଛିଲ “ନିର୍ମିମି ତତ୍ତ୍ଵହିୟା  
ଭୂମୀ କାଶ୍ମୀରା ହନି ମଞ୍ଜୁଲମ୍ ।” ଇହାତେ ଅନେକେ ଅଭୂମାନ କରେନ ଯେ, କାଶ୍ମୀରଦେଶ ସଦି ପ୍ରଥମେ ଉତ୍ତପ୍ନ ହଇସାଇଲ, ତବେ କାଶ୍ମୀର ପ୍ରଦେଶ ବା ତାହାର ଉତ୍ତରାଂଶୁତ ମନୁଷ୍ୟୋତ୍ପତ୍ତିର ଆଦି-  
ଭୂମି; ସନ୍ତବତଃ ହିନ୍ଦୁଦିଗେରଓ ଆଦିଭୂମି, ପଞ୍ଚାତ ତଥା ହିତେ ଦିଗ୍ଦିଗଟେ ବାସ ହଇସାଇଁଛେ । କିନ୍ତୁ ଏକଥା ଯୁକ୍ତିସମ୍ପତ୍ତ ନହେ,  
କେନ୍ତିନା କହିଲଣମିଶ୍ର ପୌରାଣିକ ଜଳପ୍ଲାବନେର ବିସର ବିଶ୍ୱାସ କରିଯା କାଶ୍ମୀରେ ଉତ୍ତପ୍ତି ବର୍ଣ୍ଣ କରିଯାଇଛେ; ଶୁତରାଂ  
ତାହାତେ ପ୍ରକୃତ ଐତିହାସିକ ସତ୍ୟଲାଭେର ସନ୍ତାବନା ନାହିଁ ।

ଆର୍ଯ୍ୟଗଣ କୁଷିକାର୍ଯ୍ୟପ୍ରିୟ ଛିଲେନ । ତାହାର କୁଷିର ଉତ୍ସତି-  
ମାନସେ ମଧ୍ୟ ଏସିଯାର ବାଲୁକାମସ ଭୂମି ପରିତ୍ୟାଗ କରେନ । ପୁଅ  
କଲତ ଗୋ ମହିଷ ଓ ମେଷପାଲ ଦଙ୍ଗେ ଭାରତବରେର ଉର୍ବର ଭୂମିତେ  
ପଦାର୍ପଣ କରେନ, ତାହାଦିଗେର ଚିରନୀହାରାବୁତ ହିମାଲୟର ଶୃଙ୍ଗ-  
ଦର୍ଶନେ ହୃଦୟ ଉତ୍ସତ ଓ ସରସ୍ଵତୀର ସଲିଲ ଶ୍ପର୍ଶେ ଶରୀର ପବିତ୍ର  
ହଇସାଇଲ । ଶୁତରାଂ ତାହାରାଇ ପୃଥିବୀର ଆଦି କବି ହଇସା  
ଗଭୀରମ୍ବରେ ସୋମ, ଆଦିତ୍ୟ, ଉଷା, ପୂଷା, ଅଞ୍ଚିପ୍ରଭୁତିର ସ୍ତତି-  
ଗାନ କରିଯା ଅସଭ୍ୟ ବର୍କର ଜାତିକୁ ସ୍ପନ୍ଦରହିତ କରିଯାଇଲେନ ।  
ସେ ସମୟ ଆର୍ଯ୍ୟଗଣ ଦେବତାପ୍ରିୟ ଓ ଦମ୍ଭ୍ୟଗଣେର ଶାନ୍ତିଦାତା ବଲିଯା  
ଥ୍ୟାତ ଛିଲେନ । ସୋମରମପାଇଁ ଆମାଦିଗେର ପୂର୍ବ ପିତାମହ-  
ଗଣେର ବେଦଧରନିତେ ଭାରତଭୂମି ପବିତ୍ର ହଇସା ଉଠିଲ ଏବଂ

ମନ୍ୟତାର ବୀଜ ଅକ୍ଷୁରିତ ହିଲେ ଭାରତବର୍ଷ କ୍ରମେ ରଜତବିନିନ୍ଦିତ ଶୁଦ୍ଧକାଣ୍ଡି ଧାରଣ କରିଲ । ଏହି ସମୟେଇ ଭାରତବର୍ଷେର ଆଦି ମନ୍ୟତାର ମୂଳଭିତ୍ତି ଗ୍ରଥିତ ହ୍ୟ ।

ଆର୍ଯ୍ୟଗଣ ଭାରତବର୍ଷ ଆଂଗମନେର ପୂର୍ବେ ଅଗ୍ନି-ଉପାସକ ଛିଲେନ ଏବଂ ଏଥାନେ ଆସିଯାଓ ତୀହାଦିଗେର ଭାତା “ଆତ୍ମ ପରତ୍” (ପାର୍ସୀ) ଗଣେର ଘାୟ ଅଗ୍ନି ଉପାସନା କରିତେ ବିଶ୍ୱତ ହେଲେ ନାହିଁ, ଏଜଗ୍ଯାଇ ବେଦେ ତୀହାରା ଅଗିର ଏଇକୁପ ଉପାସନା କରିଯାଛେ—“ଅଗି: ପୂର୍ବେଭିଷ୍ଠପିଭିତ୍ତୀ ନୃତ୍ତନୈତ୍ତନ” “ଅଗି ଦୁଃ୍ଖ ବୃଣ୍ଣିମହେ” “ନାଭିରାଗିଃପ୍ରଥିତ୍ଵା:” ଇତ୍ୟାଦି ।

ଆର୍ଯ୍ୟଦିଗେର ଲିଖିବାର ଏବଂ କ୍ରିୟାକାଙ୍କ୍ଷା କରିବାର ଓ ଶାନ୍ତ ନିର୍ମାଣେର ଭାଷା ସଂସ୍କତ, ତଡ଼ିନ ସର୍ବଦା ବ୍ୟବହାର ଓ ଗୃହକର୍ମ କରିବାର ଭାଷା ଭିନ୍ନ ଛିଲ ବଲିଯା ଅନୁମାନ ହ୍ୟ । ଏହି ଅନୁମାନ “ନାଦର୍ଭଶିତ ଵୈ ନ ମୁଚ୍ଛିତ ଵୈ”—“ଯଦ୍ୟଜ୍ଞୀୟାଂ ଵାଚ୍ ଵଦେତ୍” ଇତ୍ୟାଦି ବେଦବାକ୍ୟ ଦ୍ୱାରା ନିଃଂଶ୍ୟିତ ହିତେଛେ । ଇହାର ଅର୍ଥ ଏହି ଯେ ଯଜ୍ଞକାର୍ଯ୍ୟ ଅପଦ୍ରଂଶ ବା ମେଛଭାଷା ବ୍ୟବହାର କରିବେକ ନା । ଯଜ୍ଞକାଳେ ଯଦି ଅଯଜ୍ଞୀୟ ଅର୍ଥାତ୍ ଅପଭାଷା ବା ଚଲିତ ଭାଷା ଦୈବାତ ମୁଖ ହିତେ ନିର୍ଗତ ହ୍ୟ, ତବେ ସେହି ଅଯଜ୍ଞୀୟ ବାକ୍ୟବ୍ୟରେର ଜଣ୍ଠ ପ୍ରାୟଶ୍ଚିତ୍ତ କରିତେ ହିବେକ । ସୁତରାଂ ଜାନା ଯାଇତେଛେ ଯେ, ପୂର୍ବେ ତୀହାଦେର ଅନ୍ତ ଏକପ୍ରକାର ଭାଷା ଛିଲ ।

ବୈଦିକ କାଳେ ଆର୍ଯ୍ୟଗଣ ବିବିଧପ୍ରକାର ଯଜ୍ଞେର ଅର୍ଘ୍ୟାନ କରିତେନ । ତାହାତେ ସୁରା ଓ ନାନାବିଧ ଗ୍ରାମ୍ୟ ଓ ବନ୍ଦ ପଶୁର

ମାଂସ ପ୍ରଦତ୍ତ ହୁଇଥିଲା । ଏମନ କି ପାଠକବର୍ଗ ଶୁଣିଯା ଏକକାଳେ  
ହତ୍ସୁଦ୍ଧି ହେଲାବେଳେ, ଯେ କୋନ କୋନ ସଜ୍ଜେ ପୁରୁଷ ଅର୍ଥାତ୍ ନରମାଂସ  
ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଦେବତାର ଉଦ୍‌ଦେଶେ ପ୍ରେଦାନ କରା ହୁଇଥିଲା । ଏହି ରୋମହର୍ଷଙ୍କ  
ବ୍ୟାପାର କେବଳ ଶୁନ୍ନୁବୁଦ୍ଧିରେର ମାଧ୍ୟନିନ୍ଦିନୀ ଶାଖାଯି ବର୍ଣ୍ଣିତ  
ଆଛେ । ଏହି ସଜ୍ଜେ ପୁରୁଷ, ଅଖ, ଗୋ, ଅଜ ଓ ମେଷ ଏହି ପକ୍ଷ  
ପଞ୍ଚର ମୁଣ୍ଡ ଗୃହିତ ହୁଇଥିଲା । ପୁରୁଷ-ଶିର ସମ୍ବନ୍ଧେ ସଥା—

“ଆଦିତ୍ୟଙ୍କର୍ମନ୍ୟ ସାମଦ୍ଧି ସହସ୍ରମ୍ଭ ପ୍ରତିମାଂ ବିସ୍ଵରୂପମ୍ ।  
ପହିଛୁ ଶୁଧି ହରମାମାମିମଥ୍ସ୍ତା: ହତ୍ୟାୟୁଷଙ୍କୁ ଶୁଦ୍ଧିଚୀଯମାନ ।”

(“ପୂର୍ବ ମନ୍ତ୍ରେ\* ଗୃହିତ ପୁରୁଷଶିର ଏହି ମନ୍ତ୍ରେ ଉଥାର ମଧ୍ୟ  
ଉପଧାନ କରିବେକ ।”)

ଚରନକାର୍ଯ୍ୟେ ବ୍ୟବହୀରମାନ ;—“ହେ ପୁରୁଷ ! ତୁ ତୁ ଆଦିତ୍ୟବର୍ତ୍ତ  
ତେଜସ୍ଵୀ, ସହସ୍ରପୋଷୀ, ସର୍ବାଙ୍ଗସ୍ଵର୍ଗର ଏହି ସଜମାନ ପୁରୁଷକେ ଅମୃତେ  
ମିଳିତ କର, ତେଜେ ପରିବର୍ଦ୍ଧିତ କର ; ତୋମାର ଶିରୋଗ୍ରହଣ କରା  
ହେଇଯାଛେ, ଇହାତେ ଜାତକ୍ରୋଧ ଥିଲୁଣ୍ଡିଲା ନା । ପ୍ରତ୍ୟୁତ ସଜମାନକେ  
ଶତାଯୁ କର ।”†

ପୁନଃ—“ହେ ସହସ୍ରାକ୍ଷ ହେ ଅପେ ! ତୁ ତୁ ଏହି ସଜ୍ଜେ ଚିଯମାନ,  
ଦ୍ଵିପଦ ପଞ୍ଚର ଏହି ମୁଣ୍ଡ ନଷ୍ଟ କରିବ ନା ।”—‡

ଏତାଦୃଶ ଭୟାବହ ସଜ୍ଜ ବୈଦିକ କାଳେଇ ଲୋପ ହେଇଯାଇଲା ।

\* ୪୦ କଣ୍ଠକାର ଦ୍ୱିତୀୟ ମନ୍ତ୍ରେ ।

† ସଜ୍ଜୁବେଳେ ସଂହିତା । ମାଧ୍ୟନିନ୍ଦିନୀଶାଖା ୪୧ କଣ୍ଠକା । ୧୩ ଅଧ୍ୟାତ୍ମ ।  
ପଣ୍ଡିତବର ସତ୍ୟତ୍ରତୀ ସାମଞ୍ଜସୀ ମହୋଦୟ କର୍ତ୍ତ୍ତକ ବନ୍ଦତାଷାମ୍ନ ଅନୁବାଦିତ ।

‡ ଔର୍ବାଦ ।

ଅଧ୍ୟକାଳେର ଆଚାର୍ୟଗଣ କୁତ୍ରିମ ପୁରୁଷମୁଣ୍ଡ ଯଜ୍ଞେ ଶ୍ଵାପନ କରିତେ ବିଧି ଦିଆଛେ ।

ପୂର୍ବେ ଆର୍ୟଗଣେର ପଣ୍ଡ ଓ ଶଶ୍ତରୀ ପ୍ରେସନ ଧନମଧ୍ୟେ ପରିଗଣିତ ହିତ । “ମସ୍ତକାମଃ ପୁତ୍ରକାମୋ ଭାର୍ଯ୍ୟକାମଃ” ଇତ୍ୟାଦି ବ୍ରାହ୍ମଣ-ବାକ୍ୟଗତ ବିଧି ଦୃଷ୍ଟି ବୋଧ ହୁଏ, ସେ ପଣ୍ଡ, ପୁତ୍ର, ଭାର୍ଯ୍ୟ ଆର୍ୟଦିଗେର ପ୍ରେସନ ଧନ ଛିଲ । ଏହି ଜନ୍ୟଇ ତାହାରା ଏ ସକଳ ଲାଭେର ନିମିତ୍ତ କାମନା ପୂର୍ବକ “ପଥେଷ୍ଟ” “ପୁତ୍ରେଷ୍ଟ” ପ୍ରେସନ ଯାଗ କରିତେନ । “ରୁଷ୍ଟିକାମଃ କାହୀର୍ଯ୍ୟ ଯଜ୍ଞିତ” ଏହି ବିଧିଦୃଷ୍ଟି ବୋଧ ହୁଏ, ତାହାଦେର କୁରିକାର୍ଯ୍ୟେର ଉପର ନିର୍ଭର ଛିଲ, ତମିମିତି ତାହାରା ସର୍ବଦା କାରୀରୀ ନାମକ ଯାଗ କରିତେନ । ତେବେଳେ ପ୍ରେସନ ଶସ୍ୟ ବସ, ବ୍ରୀହି, ଗୋଧୂମ, ତିଲ, ମାସକଳାଇ । ଏ ସକଳ ଫୁଟ୍ପଚ୍ୟ ଶସ୍ୟ, ଇହା ଭିନ୍ନ ଅକୁଟ୍ପଚ୍ୟ ସ୍ଵଚ୍ଛନ୍ଦଜାତ ଶସ୍ୟ ଓ ଛିଲ । ଦଧି, ହୁଞ୍ଚ, ସ୍ଵତ, ଛାନା, ନବନୀତ ବେଦବାକ୍ୟେ ଏସକଳେରେ ଉଲ୍ଲେଖ ଦେଖା ଯାଏ, ସଥା— “ଶାଵୈଷ୍ଵରୈଆମୀତ୍ରାଃ” “ଦ୍ୟାକ୍ରାନ୍ତ୍ରୀକାର୍ଷ” “ଘ୍ରତବତୀ ଭ୍ରନ୍ତି ନାନାବିଧ ଗ୍ରାମ୍ୟ ଫଳ ବ୍ୟବହାର କରିତେନ । ତାହାରା ଫଳମୂଳ ଭିନ୍ନ ଗୋ, ଅସ୍ତ୍ର, ଅଜ, ମେଷ, ମୃଗ ପ୍ରେସନ ମାଂସ ଭକ୍ଷଣ କରିତେନ । ତାହାଦେର ନିକଟ ଗୋମାଂସ ଅତି ଉପାଦେୟ ବଲିଯା ଗୃହୀତ ହିତ । ଗୋତିଲ, “ତୈଷା ତର୍ହୀ ଅଷ୍ଟଙ୍ଗା ଗୌः” ଏହି ସୂତ୍ରେ ଗୋମାଂସେର ଦ୍ୱାରା ଶ୍ରାଦ୍ଧ କରିତେ ଉପଦେଶ ଦିଆଛେ । ଇହାତେ ପ୍ରତୀରମାନ ହିତତେଛେ, ସେ ବୈଦିକ କାଳେ ଗୋମାଂସଦ୍ୱାରା ଶ୍ରାଦ୍ଧ କରା ହିତ

ଏବଂ ଶ୍ରାନ୍ତଗଣଙ୍କ ଶ୍ରାନ୍ତଙ୍କାନ୍ତେ ତାହାଇ ଆହାର କରିତେନ । ମହା-  
ଭାରତେও ଗୋମାଂସଦାରା ଶ୍ରାନ୍ତ କରା ଓ ତନ୍ତ୍ରକ୍ଷଣେର ବିଶେଷ ଉତ୍ସବ  
ଆଛେ । ଭଟ୍ଟେ ଭବତ୍ତୁତି ଉତ୍ତର ରାମଚରିତର ଚତୁର୍ଥ ଅଙ୍କେ ଏଇକ୍ରପ  
ବର୍ଣନା କରିଯାଇଛେ ।

“ସୌଧାତକି । ଝଁ ବସିଦୁଟୀ !

ଭାଣ୍ଡାଯନ । ଅଥ କିମ୍ ।

ସୌଧା । ମ-ୟ ଉଣ୍ଠା ଜାନିଦି, ବନ୍ଦୋ ଵା ବିଚ୍ଛୋ ଵା ସ୍ତୋ-ତ୍ତି ।

ଭାଣ୍ଡା । ଆଃ କିମୁକ୍ତିଂ ଭବତି ?

ସୌଧା । ତେଣ ପରାଵଢ଼ିଦେଖା-ଜୀବ ସା ବରାଇଥା କଳ୍ପାଣିଆ  
ମଡ଼ମଡ଼ାଇଦା ।

ଭାଣ୍ଡା । ସମାଁସୋ ମଧୁପର୍କ ଇତ୍ୟାମ୍ବାଯି ବଜ୍ରମନ୍ୟମାନାଃ ଶ୍ରୀତ୍ରି-  
ଯାୟ-ଅଭ୍ୟାଗତାୟ ବତ୍ସରରୀ ମହୋଦ୍ଧାମ ମହାଜନ୍ମା ନିର୍ଵପନ୍ତି  
ଯତ୍ତମେଧିନଃ, ତଂ ହି ଧର୍ମେ ସୁତ୍ରକାରାଃ ରୁମାମନନ୍ତି ।”

(ଅର୍ଥ)

“ସୌଧାତକି । ଅୟୀ ବଶିଷ୍ଟ !

ଭାଣ୍ଡାଯନ । ହଁ ।

ସୌଧା । ତାଇ ହୋକୁ ବାବା ! ଆମି ମନେ କରେଛିଲାମ ବୁଝି  
ଏକଟା ବାସ ବା ବୁକ ଏମେହେ ।

ଭାଣ୍ଡା । ଆଃ ! କି ପାଗଲେର ମତ ବକିଦ୍ ।

ସୌଧା । କେନ ତାଇ ! ଈଁ ବ୍ୟାଟା ଆସିବାମାତ୍ରଇ ଈଁ ବ୍ୟାଚାରି  
ଗାଭିଟୀର ଘାଡ଼ ମଟକାନ ହଲେ ।

ଭାଗୀ । ‘ସମାଂସ ମଧୁପର୍କ କରିବେ’ ଗୃହସ୍ତେର ଏହି ବେଦ-ବାକ୍ୟଟୀ ବହୁଜାନ କରିଯା ଶ୍ରୋତ୍ରିଙ୍କ ଅତିଥିକେ ମହାବୂଷ କିମ୍ବା ମହାମେବ ବଧ କରିଯା ପ୍ରଦାନ କରେ । ମନ୍ତ୍ର, ଯାଜ୍ଞବଳ୍ଯ ଓ ପରାଶରାଦ୍ଵି ମର୍ମଶାସ୍ତ୍ରକାରେରାଓ ଏହିରୂପ କରିତେ ଉପଦେଶ ଦିଯା ଥାକେନ ।” \*

ଚରକ, ସୁଖ୍ରତ, ପ୍ରତ୍ତି ପ୍ରାଚୀନ ବୈଦ୍ୟକାଚାର୍ୟଦିଗକେଓ ରୋଗ ବିଶେଷେ ଗୋମାଂସ ଭକ୍ଷଣେର ଦୋଷାଦୋଷ ବର୍ଣନା କରିତେ ଦେଖା ଯାଇ । ସଥା—

“ଗଞ୍ଜ କେବଳ ବାତିମୁ ଦୀନରେ ବିଘମଜବାହେ ।

ମୁଢକାୟମାନମି ମାଂସଲୟହିତକ୍ରମତ୍ ॥”

[ଅନ୍ତରାଳବିଧି-ଅଧ୍ୟାଯୀ ]

ଗର୍ଭାବହାର କିରାପ୍ରକାର ଭୋଜନ ହିତକର ଇହାର ନିର୍ଣ୍ଣୟ କରିବାକୁ ଦିଯା ସୁଖ୍ରତ ସୁମ୍ପଟିକପେ ବ୍ୟକ୍ତ କରିଯାଛେନ ସେ, ଗର୍ଭାବହାର କିରାପ୍ରକାର ଭୋଜନ କରାଇଲେ ତନାର୍ତ୍ତେର ପୁତ୍ର ବଲିଷ୍ଠ ଓ ଶ୍ରମସହଶୀଳ ହେବ ; ସଥା—

“ଗବାଂ ମାଂସେ ଚ ବଲିନଂ ସର୍ବକୌଶ-ମହି ତଥା ।”

“ତକ୍ରମିହା ଯବାଗୁ: ସ୍ୟାତ୍ପ୍ରତମଆପଦିନାଶିନୀ ।

ତୈଲଆପଦିଗ୍ରହତତକ୍ରମିଯାକ ସାଧିତା ।

ଗଞ୍ଜମାଂସରସେ ସାମାନ୍ୟ ବିଘମଜବଳାଶିନୀ ॥”

ଚରକ ସଂହିତା ।

ମହାର୍ଷି ଯାଜ୍ଞବଳ୍ଯ ମନ୍ତ୍ର, ହରିଣ, ମେଷ, ପକ୍ଷୀ, ଛାଗ, ଚିତ୍ରମୃଗ,

\* ଉତ୍ତରରାମଚରିତ ନାଟକ । ଶ୍ରୀଧୂତ ବାବୁ ବରଦାଶ୍ରମ ମଜୁମଦାରେର ପ୍ରାର୍ଥନାର ପଣ୍ଡିତ ତାରାକୁମାର କବିରତ୍ନ କର୍ତ୍ତ୍ବକ ଅନୁବାଦିତ ।

ବହୁନ୍ଦମୁଗ, ବରାହ, ଶଶକ, ମାଂସଦ୍ଵାରା ସଥାକ୍ରମେ ଶ୍ରାନ୍ତ କରିତେ  
ବିଧି ଦିଯାଛେନ, ସଥ—

“ମାତ୍ୟ ହାହିଣୀ ମୌର୍ଯ୍ୟ ଶାଙ୍କୁନିଚ୍ଛା ଗପାଷେତିଃ ।

ଏନ ହୈବ ବାହାହ ଶୁଶ୍ରୀମାଁସୈର୍ଯ୍ୟାକମମ୍ ॥”

ରାମାୟଣେ ଲିଖିତ ଆହେ “ପଞ୍ଚ ପଞ୍ଚନାର୍ତ୍ତା ଭଜ୍ୟାଃ” (କିଞ୍ଚିକ୍ରାଣ  
କାଣ୍ଡ ।) ଏତଦ୍ଵାରା ବୋଧ ହିତେଛେ, ନଜାର, ଗୋଦାପ, କଛପ ଓ  
ହିନ୍ଦିଦିଗେର ଖାଦ୍ୟ ଛିଲ । ମହାଭାରତେର ମତେ ସକଳ ପ୍ରକାର  
ଆରଣ୍ୟଗଣ୍ଡ ଭଜ୍ୟ ; ସଥ—

ଆରଣ୍ୟାଃ ସର୍ବ ହୈବତ୍ୟାଃ ପୌନିତା ସର୍ବଶୌମ୍ୟାଃ ।

ଅଗ୍ରହ୍ୟେନ ପୁରା ହାଜନ୍ ମୃଗ୍ୟା ଯେନ ପୂଜ୍ୟତେ ॥

ଆର୍ଯ୍ୟଗଣ, ଶୂକର, କୁକୁଟ ପ୍ରଭୃତି ଆରଣ୍ୟ ହିଲେ ଶୁଦ୍ଧ ବଲିଯା  
ଆହାର କରିତେନ ଶାନ୍ତାଦି କାର୍ଯ୍ୟ ପିତ୍ରଲୋକକେ ମାଂସ ଦିଯା  
ନିନି ତାହା ଭକ୍ଷଣ ନା କରିତେନ, ତିନି ନିନ୍ଦନୀୟ ହିତେନ ସଥ—

“ନିୟକାଳୁ ଯଥାନ୍ୟାୟ ଯୌ ମାଂସ ନାଚି ମାନବः ।

ସ ପ୍ରେତ୍ୟ ପଶୁତାଂ ଯାତି ସମ୍ଭବାନେକବିଶୁନିମ୍ ॥”

(ମହୁଦଃହିତା ।)

ପୂର୍ବେ କେହ କ୍ରୀପଣ୍ଡ ସଜେ ବସ କରିତ ନା ବା ଥାଇତ ନା,  
ସଥ—

“ଅବଧ୍ୟାସ୍ତ ଖିଯି ପ୍ରାଙ୍ଗଃ ତିର୍ଯ୍ୟଗୌନିଗତି ନ୍ଧିଦି”

(ହରିବଂଶ ଓ ବ୍ରଙ୍ଗପୂରାଣ ।)

ମନୁ ବଲେନ “ଦେବାଲ୍ ପିତଂସ୍ତାର୍ଚ୍ୟିତ୍ଵା ଖାଦ୍ୟମାସ’ ନ ଦୁଷ୍ଟି” ଦେବତା ଓ ପିତୃଲୋକେର ଅର୍ଚନାର ଅବଦାନେ ତୁପ୍ରସାଦ ସ୍ଵରୂପ ମାଂସ ଭକ୍ଷଣ କରିଲେ ଦୋଷ ହୁଯିନା । ଏତାବତା ଇହା ବୁଝିତେ ହେବେ ଥେ, ମନୁର ସମୟେ ସଞ୍ଜକାର୍ଯ୍ୟ ଭିନ୍ନ ବୃଥାମାଂସ ଭକ୍ଷଣ ଦୋଷାବହ ହେଇବା ଉଠିଯାଇଛିଲ । ମନୁସଂହିତାଯ ବେଦବିହିତ ପଞ୍ଚହିଂସା, ଅହିଂସା ବଲିଯା ଉତ୍ତର ହେଇଯାଇଛେ ; ଯଥା—

“ୟ ବେଦ ବିହିତା ହିଂସା ନିଯମାମ୍ବିଷ୍ଵରାଚହ ।

ଅହିଂସାମେଵ ନାଂ ବିଦ୍ୟାଦ୍ଵିଦାତ୍ମର୍ମାହି ନିର୍ଵିଭୀ ॥”

ମାଂସ ଭକ୍ଷଣେର ପ୍ରାବଳ୍ୟ ହେତୁଇ “ମା ହିଂସାତ୍ମର୍ବ ଭୂତାନି” ଶ୍ରଦ୍ଧି ପ୍ରକାଶ ପାଇଯାଇଲ । ତାହାର ପର ହେତେଇ ପୁରାଣ, ଶ୍ଲୋଗ, ସ୍ତୁତି, ସର୍ବତ୍ର ମାଂସତ୍ୟାଗେର ପ୍ରଶଂସା ବର୍ଣ୍ଣିତ ହେଲ, କେବଳ ଯାଗ ବଜେ ଓ ଆଦ୍ଵାଦି କ୍ରିୟାଯ ମାଂସ ପ୍ରଦାନେର ନିୟମ ଥାକିଲ ।

ବୈଦିକ କାଳେ ଆର୍ଯ୍ୟଗଣ ଏକ ଥଣ୍ଡ ବନ୍ଦ୍ର ପରିଧାନ ଓ ଏକ ଥଣ୍ଡ ଉତ୍ତରୀୟ ଏବଂ ଉତ୍ତରୀୟ ବନ୍ଦନ କରିଯା ସଜ୍ଜିତ ହେତେନ । ଯଥା “ବଞ୍ଚାତ୍ୟାୟୁକ୍ତର୍ଜପତେ” (ଖାଦ୍ୟ) । ଇହାର ପରେଇ ଆର୍ଯ୍ୟ-ରମଣୀରା ସ୍ତୁନନ୍ଦ ବନ୍ଦ୍ର ଅର୍ଥାତ୍ ‘ଘାଗ୍ରା’ ପରିତେ ଶିକ୍ଷା କରେନ । ଭାଗବତର ଦଶମେ “ସୁତ୍ରନଙ୍କ” ବଲିଯା ସ୍ପଷ୍ଟତଃ ଘାଗ୍ରାର ଉଲ୍ଲେଖ ଆଛେ ।

“ମୌର୍ଧିତିଲଚି” ଏହି ଖାଦ୍ୟ ବାକ୍ୟେ ପ୍ରମାଣ ହେତେଛେ, ଯେ ଜଳ ବା ରମାଦି ତରଳ ପଦାର୍ଥ ରାଖିବାର ଆଧାର ସମସ୍ତ କାର୍ତ୍ତ ବା ବୃଚର୍ଷେ ନିର୍ମିତ ହେତ । ମେ ସମୟ ସକଳେ ଚନ୍ଦନ-ଦ୍ରବ, ମୃଗନାଭି, କୁରୁମ ଦେବା ଏବଂ ତଦ୍ଵାରା ଶରୀରେ ‘ଅଳକା’ ତିଳକା ରଚନା କରିତ ।

ଆଙ୍ଗଣେରା ଉତ୍କଳିର କାର୍ଯ୍ୟକାରୀ ଶିଖିଁ (ବେଡି) ରାଥିତେନ, ମଲ୍ଲଦା ଉତ୍କଳିର ବାଧିତେନ ନା । କ୍ଷତ୍ରିଯେରା ‘ଜୁଲି’ (କାକପକ୍ଷ) ରାଥିତ ଏବଂ ସଥବା ଦ୍ଵୀଲୋକେରା ସମସ୍ତ କେଶ ରଫ୍ଫା କରିତ । ପୁରୁମେରା ଦାଡ଼ି ଗୋପ ରାଥିତେନ । ଶ୍ଵତି ସଂଗ୍ରହ ଧୃତ ବଚନେ ତାହାର ପ୍ରଶଂସା ଦୃଷ୍ଟି ହେ । ସଥା—“କିମ୍ ହୁମୁ ଧାର୍ଯ୍ୟତାଂ ଅଯ୍ୟା ଭବତି ସନ୍ତତିଃ ।” ଅନୁପଦୀନ ଅର୍ଥାତ୍ ବୁଟଜୁତା (ଚର୍ମନିର୍ମିତ) ପୂର୍ବେ ବ୍ୟବହାର ହେଲା । ସଥା—“ସୌଧାନଳକ୍ଷଃ ସଦା ବ୍ରଜିତ୍” (ମହୁ) । ଖାପେଦ ମଧ୍ୟେ ଅଶ ଓ ରଥେର ଅନେକ ଶ୍ଲେଷ ଉଲ୍ଲେଖ ଦେଖିତେ ପାଓଯା ଯାଇ । ସଥା—“ହୃଦେଃ ସମ୍ବୋ-  
ଦଜହୋ ଧୋରିତି” “ଧୋ ଵାମସ୍ତିନ ମନ୍ତ୍ରୋ ଜଵିଧ୍ୟାୟଥଃ ଖସ୍ତୋ ବିଶ  
ଆଜି ମାତି ।” “ନକିଃ ଖସ୍ତୋ” “ନୁଂ ନରଃ ଖସ୍ତୋ ବାଜୟନଃ”  
“ଖସ୍ତୋ ଧୋ ଅଭୀମନ୍ୟମାନଃ” “ଇତ୍ତିମି ଦେଵ ଯଜମେ ଖସ୍ତୋ” “ଖସ୍ତୋସଃ”  
“ଖସ୍ତୋଅନ୍ତେ” ଇତ୍ୟାଦି ଏତକ୍ରିଯା ବୈଦିକ କାଳେ ସମ୍ବନ୍ଧଗାମୀ ନୌକା  
ଛିଲ । ସଥା—“ଦେଵା ଧୋ ବୀଣାଂ ପଦମନରୀନ୍ଦ୍ରୀଣା ପତନାଂ ଵେଦ ନାଵଃ  
ସମ୍ବନ୍ଧିଦଃ” (ଖାପେଦ) ଅର୍ଥାତ୍ ସେ ବକ୍ରଣ ସମ୍ବନ୍ଧେ ଅବଶ୍ୟାନ କରନ୍ତଃ ତତ୍ତ୍ଵ  
ପ୍ରତରମାନ ନୌକାର ଗତି ଅବଗତ ଆଚେନ ଇତ୍ୟାଦି । ପୂର୍ବେ ରାଜଗଣ  
ସୁମଞ୍ଜିତ ହଣ୍ଡିତେ ଆରୋହଣ କରିତେନ, ତାହାର ଉଲ୍ଲେଖ ବେଦ-  
ମଧ୍ୟେ ଆଚେ । ନିକ୍ଷ ନାମକ ଏକ ପ୍ରକାର ସୁବର୍ଣ୍ଣମୁଦ୍ରାର ବିଷୟ ଖାପେଦ  
ମଧ୍ୟେ ଦେଖିତେ ପାଓଯା ଯାଇ । ଉହା ବିନିମୟେର ଜଣ୍ଠ ବ୍ୟବହରି  
ହେଲା, ଶୁତରାଂ ଉହା ମୁଦ୍ରା । ବୀରବେଶଧାରୀ କୁଦ ତୀର, ଧର୍ମଃ ଓ  
ସମ୍ବଲ ନିକ୍ଷେର ମାଳା ପରିଧାନ କୁରତଃ ସୁମଞ୍ଜିତ ହେଲା ଆଚେନ  
କଳନା କରିଯା ଧରିଗନ ଏଇକ୍ରମ ଶ୍ରବ କରିଯାଇଛେ—

“অহন্তি ভর্ষি সাযকানি ধন্বাহনিক্তঃ যজতং বিস্মৃত্পম্ ।

অহন্তি প্রিদঃ দয়মি বিস্মৃত্পম্ভ ন বা ওজীবীমুদ্র ত্বদলি ॥”

(খগেদ)

এই স্তুতি পাঠে অনুমান হয়, উভর পশ্চিম প্রদেশীয়গণ সেৱপ স্বতন্ত্র খণ্ড খণ্ড মোহৰের মালা গাঁথিয়া গলদেশে পরিধান কৰে, সেইনত বৈদিক কালের আর্যাগণ নিষ্ক্রে মালা গৃষ্টম কৰিয়া পরিধান কৰিতেন। পাণিনিষ্ঠত্বে নিষ্ক ও দীনার নামক প্রাচীন স্বৰ্গমুদ্রার উল্লেখ আছে। মনু শতমান নামক রজতমুদ্রার বিষয় লিখিয়াছেন। এই শতমান স্বৰ্গনির্ণিতও হইত ; যথা—“হিহত্যম্, সুবর্ণম্ শতমানম্” (শতপথ ব্রাহ্মণ ।) স্বৰ্ণ ও রজতমুদ্রা ভিন্ন পূৰ্বে তাৰ মুদ্রাও প্রচলিত ছিল। তাহার নাম কাৰ্যাপণ। অতি পূৰ্বকালে কাঁচের প্লাস জলপানের জন্য ব্যবহৃত হইত। এক্ষণে কাঁচের প্লাসে জলপান কৰিলে প্রাচীনসম্মান একবাবে নব্যগণের উপর থক্কাত্ত হইয়া উঠেন, পূৰ্বে সেৱপ ছিল না। সুশ্রুত মুনি ইহার ব্যবস্থা দিয়াছেন। যথা—

“সৌবর্ণী রাজনৈ কাচে কাঞ্চে মণিময়ে তথা ।

যুগ্মাবত্তস্ম মৈসি বা সুজন্ধিস্মলিলঃ পিবেন ॥”

মহাভারতে “অনাহতাঃ স্ত্রিয়া আসন্ত” ইত্যাদি পাঠে

ବୋଧ ହୟ, ପୂର୍ବେ ବିବାହେର ନିୟମ ଛିଲ ନା ଓ ଦ୍ଵୀଲୋକ ସ୍ଵାଧୀନ-  
ଭାବେ ଅବଶାନ କରିତ । ବିବାହେର ନିୟମ ସେତକେତୁ ନାମା ଝାବି-  
ପୁତ୍ର ହିତେ ସ୍ପଷ୍ଟ ହୟ । ଝାଗେଦେ ଦୃଷ୍ଟ ହୟ “ଜାତିବନ୍ଧୁରୂପନୀ  
ଶ୍ରୀମା” ଜାଯା ଅର୍ଥାତ୍ ପତ୍ନୀରା ସ୍ଵାମୀର ମନୋରଙ୍ଗନାର୍ଥ ବେଶ-  
ଭୂଷାନିତା ହିତ, ଏବଂ ପତିର ଅମୁଗ୍ରତ ହଇଯା କାର୍ଯ୍ୟାଚରଣ କରିତ ।  
ଏକଣେ ଯେକୁପ କାମିନୀଗଣ ପିଞ୍ଜରବଦ୍ଧା ବା ଅର୍ଥ୍ୟମ୍ପଶାକୁପା ହଇଯା  
ଆଛେ, ବୈଦିକ କାଳେ ସେକୁପ ଥାକିତ ନା କିନ୍ତୁ ଏକଣେ ଯେମନ  
ଦ୍ଵୀଶ୍ଵରାଧିନତାପ୍ରିୟ “ରିକାରମାର” ମହୋଦୟଗଣ କୁମାରୀ ରାଜଲଙ୍ଘୀ  
ଦେ, ବା ବସ୍ତ୍ରକୁମାରୀ ଦକ୍ଷକେ ଇଉରୋପୀର ବିବିଗଣେର ଲ୍ୟାଅ  
ସ୍ଵାଧୀନତା ପ୍ରଦାନ କରିତେ ଉଦ୍ୟୋଗୀ ହଇଯାଛେନ, ମେମତ ସ୍ଵାଧୀ-  
ନତା ପୂର୍ବକାଳେ ଭାରତୀୟ ଯୋବାବୁନ୍ଦକେ କଥନଇ ପ୍ରଦତ୍ତ ହୟ ନାହିଁ ।  
ଦେ ସମସ୍ତ ତାହାରା ସ୍ଵାମୀର ସହିତ ସର୍ବତ୍ର ଯାତାରାତ କରିତେ  
ପ୍ରାରିତ । କିନ୍ତୁ ଏକାକିନୀ ବା ଅନ୍ତି କୋନ ଶ୍ରୀ କିମ୍ବା ପୁରୁଷେର  
ସହିତ କୋନୟଙ୍କୁ ଯାଇତେ ପାରିତ ନା । ରାଜାର ଶ୍ରୀରା ରାଜାନନ୍ଦେ  
ବସିଯା ସ୍ଵାମୀର ସହିତ ରାଜକାର୍ଯ୍ୟ, ଆକ୍ଷଣେର ଶ୍ରୀରା ସ୍ଵାମୀର ସହିତ  
ଯଜ୍ଞକାର୍ଯ୍ୟ, ଏବଂ ବୈଶ୍ୟେର ଶ୍ରୀରା ସ୍ଵାମୀର ଦହିତ ଧର୍ମକାର୍ଯ୍ୟ କରିତ ।  
ଯନ୍ତ୍ର ଓ ଶ୍ରୀଗଣଙ୍କେ ପରାଧୀନ ବଲିଯା ଗିଯାଛେ, ଯଥା—

“ମିତା ହତ୍ତନି କୌମାରୀ, ଭର୍ତ୍ତା ହତ୍ତନି ଧୌବନେ ।

ମୁଢ଼ୀ ହତ୍ତନି ବାର୍ତ୍ତକୀ ନ ଖୌ ଖାନବ୍ୟମର୍ହିତି ॥”

ବିଶ୍ୱପୁରାଣେ ଲିଖିତ ଆଛେ “ତ୍ରିଯଃ କିମପରାଥନ୍ତେ ଯତ୍ତ-  
ପିଙ୍ଗରକୌକିଲା: ।” ଇହାତେ ସ୍ପଷ୍ଟ ବୋଧ ହିତେଛେ ଯେ, ଶ୍ରୀ-

লোকেরা পূর্বকালেও অন্তঃপুরে আবদ্ধ থাকিতেন, কোন বিশেষ কারণ বশতঃ বা গুরুজনের অভিপ্রায় ভিন্ন বাহিরে আসিতে পারিতেন না।

শঙ্কুর প্রভৃতি গুরুজনের নিকট স্তীলোকের অবগুর্ণন ধারণ করা পূর্বকালের রীতি, আধুনিক নহে, যথা—

“স্বশুম্খ্যাযনৌ যস্মার্চ্ছুরঃ প্রচ্ছাহনজিয়া”

(গার্গাসংহিতা।)

“পুষ্পমৃক্ষ” চারিবর্ণের উরেখ আছে। ধর্মশাস্ত্রবক্তা আবিগণ, এই চতুর্বর্ণের আচার বাবহার সম্বন্ধে নিয়মবক্ত করিয়া গিয়াছেন। আমরা এ সম্বন্ধে প্রাচীন স্মতি হইতে কতিপয় বিষয় নিয়ে গ্রহণ করিবাম।

পূর্বকালে সন্তান ভূমিষ্ঠ হইলে দশ দিনের দিন নামকরণ হইত। শৰ্ম্মা, বশ্মা, ঐশ্বর্যবটিত, আর দেবাঘটিত উপাধি যোগ করিয়া বথাক্রমে জানমন্দলাদি, বলবিক্রমাদি, ধনাদি ও নিন্দনীয় কার্য্যকারণবোধক নাম রাখা হইত। সে নাম শুনিলেই সে ব্যক্তি কোন জার্তীয় তাঢ়া জানা যাইত। যথা— শুভশৰ্ম্মা, বলশৰ্ম্মা, বহুভূতি, দীনদাস, ইত্যাদি। চারি বর্ণের আচার, বেশভূতি, খাদ্যনিয়ম, পৃথক পৃথক ব্যবস্থার অধীন ছিল।

ক্ষুধা পাইলেই ভোজন করা প্রথমে ব্যবহার ছিল। তৎপরে ছই বারমাত্র আহার করিবার বিধি হয়—

“ମୁନିଭିଦି ହସନ ଦୋକ୍ଷ ବିପାଶା ମର୍ତ୍ତଵାସିନାମ୍ ।”

( କାତ୍ୟାୟନ )

ଏହଙ୍ଗେ ଆର୍ଯ୍ୟଗଣେର ପ୍ରାତାହିକ କାର୍ଯ୍ୟସମ୍ବନ୍ଧେ କିଛୁ ବଲା ଯାଇଥେବେଳେ । ଅତ୍ୟକାଳେ ଶୌଚଗ୍ରାହାଦି ସମାଧା କରିଯା ଦସ୍ତଧାବନ ପୂର୍ବକ ମ୍ରାନ କରିବେକ । ଯଥ—

“ତ୍ରୈକାଳେ ତୁ ମନ୍ତ୍ରାମ୍ବେ ଶୌଚ ହଲା ଯଥାହିନଃ ।

ତତଃ ହ୍ରାନ୍ ପ୍ରକୁର୍ବୀତି ଦନ୍ତଧାବନପୂର୍ବକମ୍ ॥

( ଦକ୍ଷ )

ପ୍ରତାହ ପ୍ରାତଃକାଳେ ମ୍ରାନ କରିବେକ, ଯଥ—“ମାତଃ ହ୍ରାଯୀ ଭବେ-  
ନ୍ନିତ୍ୟ” ମ୍ରାନେର ପର ପବିତ୍ର ଦ୍ରବ୍ୟ ମକଳ ପ୍ରଶ୍ର କରିବେକ । ଯଥ—  
“ହ୍ରାନାଦନନ୍ତଃ ତାଵଦୂପସ୍ଥର୍ଣ୍ଣନମ୍ନିତି” ( ଦକ୍ଷ ) ତେପରେ ସନ୍ଧ୍ୟା-  
ଉପାସନା, ତାହାର ପର ହୋମ କରିବେ; ଯଥ—“ମନ୍ତ୍ରା-କର୍ମାଵସା-  
ନେତୁ ହ୍ସଯ ହୌମୀ ବିଧୀଯନି” ( ଦକ୍ଷ ) ଇହାର ପର ଦେବପୂଜା କରିଯା  
ପୁନଶ୍ଚ ମାଙ୍ଗଳ୍ୟ ବସ୍ତ୍ର ଦର୍ଶନ କରିବେକ; ଯଥ—“ଦେବକାର୍ଯ୍ୟ ତତଃ ହଲା  
ଗୁରୁ ମଙ୍ଗଳବୀଜ୍ୟାମ୍” ପ୍ରାତଃକାଳେର କାର୍ଯ୍ୟ ସମାଧା କରିଯା ବେଦ-  
ଧ୍ୟାନାଦି କରିବେକ; ଯଥ—“ଦିତୀୟ ଚୈଵ ଭାଗିତ୍ର ବିହାଭ୍ୟାସୀ  
ବିଧୀଯନି ।” ଶିକ୍ଷା କରା ଓ ଦେଓଯା ସେ କିଛୁ ଲେଖା ପଡ଼ାର କାର୍ଯ୍ୟ  
ତାହା ଏହି ଦିତୀୟ ଭାଗେ କରା ହିଁତ । ତେପରେ ତୃତୀୟ ଭାଗେ  
ପୋଷ୍ୟବର୍ଗେର ଏବଂ ଅର୍ଥନାଧନ ଘାଟିତ କାର୍ଯ୍ୟ ସମାଧା କରା ହିଁତ ।  
ଯଥ—

“ହତୀୟ ଚୈଵ ଭାଗିତ୍ର ଦୀର୍ଘବର୍ମାଯେମାଧନମ୍” ପୁନର୍ବାର ଚତୁର୍ଥ-

ভাগে অর্থাৎ মধ্যাহ্নকালে আনাদি করিবেক। যথা—“অনুঘন্তু  
নথা ভাগী স্বানাথে মৃহমাহীন্ত” পঞ্চম ভাগে অর্থাৎ আড়াই  
প্রহরের সময় দেব, পিতৃ, মহুষ্য, পশু, পক্ষী, কীট প্রভৃতিকে  
অন্নাদি খাদ্য দেওয়া হইত; যথা—

“পুন্মিত্ব নথা ভাগী সম্বিভাবী যদ্যাহ্বনঃ।”

সকলকে আহার দিয়া গৃহস্থ শেষে ভোজন করিতেন।  
যথা— “গৃহস্থঃ পুঁঁঘমুক্ত ভবেত্” (দক্ষ)।

ষষ্ঠ ও সপ্তম ভাগ ইতিহাস পুরাণাদি ধর্মগ্রন্থ আলোচনায়  
অতিবাহিত হইত। যথা—“ইতিহাসপুরাণাদৈঃ ষষ্ঠস্ত সমস্ত  
নয়ত্।” তাহার পর শৃঙ্গাস্তকালে নির্জন অরণ্য কি নদীতীরে  
দাইয়া নক্ষত্রদর্শন পর্যন্ত উপাসনা করার বিধি দৃষ্ট হয়।  
তৎপরে দেড় প্রথম রাত্রির মধ্যে আহারাদি করিয়া শয়ন  
করিতে হইত; যথা—

“নিয়মহনিত তমস্তিন্যাং সার্ত্তদহস্যামান্তহ্”

(কাত্যায়ন)

শান্ত করা মহুর সময় হইতে আরম্ভ হইয়াছে, পূর্বে ছিল  
না। যথা— “অঘৈতন্মনুঃ স্বাদশুল্বং কর্ম্ম প্রোবাচ” (আপস্তম্ব-  
খণ্ড) অর্থাৎ শ্রাবণপূর্বক অন্নাদি দানের নাম শান্ত এবং এই  
কার্য মহু প্রকাশ করিয়াছেন। পুনশ্চ পুলস্ত্য কহেন—

“ধন্ত্বান্ত অঞ্জনাচেন্দ্র পৌত্রধিঘৃতান্বিতঃ।

অহঃয়া দীয়তে যত্মাত্ব তেন শাস্ত্র নিগঘন্তে ॥”

ଅର୍ଥାଏ ଦଧି, ଦୁଷ୍କ, ସ୍ଵତ, ବ୍ୟଞ୍ଜନାଦି ସୁକ୍ତ ସଂକ୍ଷତ ଅଗ୍ନ ପିତୃ-  
ଲୋକେର ଉଦ୍‌ଦେଶେ ବ୍ରାହ୍ମଣକେ ଦେଓସା ହୟ ବଲିଯା ଏହି କାର୍ଯ୍ୟେର  
ନାମ ଶ୍ରାଦ୍ଧ ।

ପୂର୍ବେ ବ୍ରାହ୍ମଣେରା ଆହାର କରିତେ କରିତେ ଗଲ୍ଲ କରିତେନ ନା ।  
ଯଥ—“ବାଘ୍ୟତୌ ଭୁଲ୍ଲୀତ” (ଶ୍ରତି) ଅର୍ଥାଏ ମୋନ ହଇଯା  
ଭୋଜନ କରିବେକ । ତାମ୍ବୁଳ ଚର୍ବଣ କରିତେ କରିତେ ପଥେ ଭରଣ  
ନିଷିଦ୍ଧ ଛିଲ । ଯଥ—“ସର୍ବଦେହି ଖନାଚାରଃ ପଥି ତାମ୍ବୁଳ-  
ମଦ୍ରାମ୍ଭା” (ମହୁ)

ଏଥନକାର ଆଚାର ହଇଯାଇଁ ଅଗ୍ନ ପାକ କରିଲେଇ ତାହା ଉଚ୍ଛିଷ୍ଟ,  
କିନ୍ତୁ ପୂର୍ବେ ଭୋଜନାବଶିଷ୍ଟଇ ଉଚ୍ଛିଷ୍ଟ ବଲା ଯାଇତ । ଅନାସ୍ଵାଦିତ  
ଅଗ୍ନ, ସୃଷ୍ଟି ହଇଲେଇ ଯେ ହସ୍ତ ଧୋତ କରିତେ ହୟ, ଇହାର କୋନ ବିଧି  
ଶାସ୍ତ୍ରେ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋସା ଯାଇ ନା ।

ପୂର୍ବେ ଆର୍ଯ୍ୟମନ୍ତ୍ରେରଇ ଏହି ସକଳ ସଦାଚାର ଅନୁଷ୍ଠାନ କରିବାର  
ବିଧି ଛିଲ—

“ଦ୍ୟା ଦ୍ୟମାନସୁଯାଚ ଶୌଚମାଯାମବର୍ଜନ୍ ।

ଅକାର୍ପଣମସ୍ତୁହନ୍ଵ ସର୍ବସାଧାହ୍ୟାନିଚ ।”

( ଯୁହସ୍ପତି )

“ଦ୍ୟମା ସତ୍ୟ ଦ୍ୟା ଶୌଚଃ ଦାନମିନ୍ଦ୍ରୀ ଯମଃ ।

ଅହିଂସା ଗୁରୁମୁକ୍ତୁଧା ନୌର୍ଦ୍ଧାନୁମରଣ ତଥା ॥”

( ବିକ୍ରୁ )

କ୍ଷମା, ସତ୍ୟ, ଦମ୍ଭା, ବାହ୍ୟ ଓ ଅଭ୍ୟନ୍ତର ଉଭୟବିଧି ଶୌଚ, ଦାନ,

জিতেন্দ্রিয়তা, অহিংসা, গুরুসেবা, তীর্থমণ, ঈর্ষা না করা, সারল্য, আয়াসবর্জন, অকার্পণ্য, বীতস্মৃতি এই সকল ধর্মের দ্বারাস্বরূপ এবং সকল জাতিসাধারণে "ইহা আচরণ করিতে পারে।

আর্যগণের আচারব্যবহার সম্বন্ধে সংক্ষপ্তে এইমাত্র সমালোচিত হইল। ইহার পর এতৎসমষ্টীয় অন্যান্য বিষয় লিখিবার ইচ্ছা আছে।

---

---

# বৌদ্ধজাতক গুহ্য ।

---

Devadattani árabba bhásitáni sabbáni játakáni.

DHAMMAPADAM.

(Edited by V. Fausböll.)

---



# ବୌଦ୍ଧଜାତକ ଗ୍ରନ୍ଥ ।

---

ବୌଦ୍ଧଗଣେ ଜାତକ ନାମେ ଏକ ପ୍ରକାର ଧର୍ମ-ଗ୍ରନ୍ଥ ଆଛେ । “ଖୁଦକନିକେୟ” ଦଶମ ଭାଗ “ଜାତକମ୍” ନାମେ ଥ୍ୟାତ । ବୌଦ୍ଧରୀ କହେ “ପନ୍ନାମ ଧିକାନି ପନ୍ନାଶ ଜାତକା, ଶତାନି” ଅର୍ଥାତ ୫୫୦ ଶତ ଜାତକ ଆଛେ । ଏହି ସକଳ ଗ୍ରନ୍ଥ ଆଦ୍ୟାପାଞ୍ଚ ପାଲିଭାଷାଯ ରଚିତ । ଇହାର ଟୀକା ସିଂହଲୀର ଭାଷାଯ ଲିଖିତ ହିଁଯାଛେ । କେହ କେହ ଅନୁମାନ କରେନ, ଏହି ଟୀକା ଅଶୋକ-ପୁତ୍ର ମହେନ୍ଦ୍ର ଖୃଷ୍ଟ ଜନ୍ମେର ୩୦୦ ଶତ ବ୍ୟସର ପୂର୍ବେ ରଚନା କରିଯାଇଛିଲେନ । ବୌଦ୍ଧଶାସ୍ତ୍ରପ୍ରୀଣ ବୁଦ୍ଧଧୋଷ ନାମକ ମଗଧଦେଶୀର ବ୍ରାଙ୍କଣ ୫୦୦ ଶତ ଖୃଷ୍ଟାବ୍ଦେ ଜାତକ ଗ୍ରନ୍ଥର କୋନ କୋନ ଅଂଶେ ଅବତରଣିକା ଲିଖିଯା ପ୍ରକାଶ କରେନ । ଏହି ସକଳ ଜାତକେ ବୁଦ୍ଧର ପୂର୍ବଜନ୍ମେର ବିବରଣ, ତଥା ନାନା ଉପଦେଶପୂର୍ଣ୍ଣ ଗଲ୍ଲ ଆଛେ । ବୌଦ୍ଧରୀ କହେନ, ଜାତକନିଚୟ ଶାକ୍ୟସିଂହେର ମୁଖ ହିତେ ବିନିର୍ଗତ ହିଁଯାଛେ ଏବଂ ଏଜନ୍ତାଇ ଇହା ଧର୍ମପୁଣ୍ଡକେର ଅନ୍ତର୍ଗତ । ସକଳ ଜାତକେଇ ବୁଦ୍ଧ-ଦେବେର ଅଲୋକିକ କ୍ଷମତା ଓ ତାହାର ଗୁଣାବଳୀ ବର୍ଣ୍ଣିତ ଆଛେ । ଯଥା—“ଦେବ ଦତ୍ତମ୍ ଅରଭ ଶାବିତାନି ସବାନି ଜାତକାନି” ଆମରା ଅନ୍ୟ “ଦଶରଥ ଜାତକେର” ବିବରଣ ନିଷ୍ଠେ ଅନୁବାଦ

করিয়া দিতেছি। ইহাতে বৌদ্ধেরা শ্রীরামচরিত ঘেৰুপ বৰ্ণন করিয়াছেন, পাঠকগণ তাহা অবগত হইতে পারিবেন।

একজন বৌদ্ধধর্মীবলম্বী পিতৃবিঘোগশোকে নিতান্ত কাতর হইলে, তাহার শোকসন্তপ্ত হৃদয় শীতল করিবার জন্য বুদ্ধদেব গল্পচ্ছলে তাহাকে নিম্নলিখিত উপদেশ দিয়াছিলেন।

পুরাকালে বারাণসীতে দশরথ নামক একজন প্রেবল পরাক্রমশালী মূপতি বাস করিতেন। তিনি কিছুকাল সাংসা-  
রিক বৃথা আমোদে কালঙ্কেপ করিয়া অবশেষে গ্রায়পরতার  
সহিত রাজ্য শাসন করিয়াছিলেন। তাহার ষোড়শ সহস্র  
পঞ্চাংশ ছিল। তাহার মধ্যে প্রাধানা মহিয়ীর ছই পুত্র ও এক কন্যা  
জন্মিয়াছিল। ইহার মধ্যে জ্যোষ্ঠ পুত্রের নাম রাম ও অপর  
কুমার লক্ষণ এবং কন্তার নাম সীতা।\* কিছুকাল পরে রাজ্ঞী  
লোকান্তর গমন করিলে রাজা শোকে অত্যন্ত কাতর হইলেন।  
পারিষদবর্গের সামনাবাক্যে মূপতি শোকবেগ সম্বরণ করি-  
লেন এবং পুনর্বার দারপরিগ্রহ করতঃ তাহাকে প্রাধানা  
মহিয়ীর স্থলাভিষিক্ত করিলেন। তাহার গর্ত্তে একটী পুত্র  
জন্মিল, তাহার নাম ভরত রাখিলেন। রাজা পুত্রমুখ নিরীক্ষণে

\* “অথ বারাণস্যাম দশরথ-মহারাজ নাম অগাতি-গমনম পহাড়  
ধন্দেন রাজ্য-মকরেনি। তস্য ষোলসন্ধি-মহিয়ী-সহস্ৰনম্য জ্ঞেষ্ঠাটিকা অগ-  
মহেষি স্ব পুত্র একন স ধিতৱ্য বিজি। জ্যোষ্ঠ পুত্রো রাম পশ্চিমো  
অহোবি। দ্রুতৌয় লক্ষণ কুমারো, ধিতা সীতা দেবী নাম ॥” ইত্যাদি।

পুলকিত হইয়া রাজ্ঞীকে তাহার অভিলিখিত বিময় প্রার্থনা করিতে অনুমতি করিলেন ; রাজ্ঞী তাহার কোন উত্তর না করিয়া প্রফুল্ল আননে নীরবে রহিলেন । রাজকুমার ভরত অষ্টম বর্ষ বয়ঃক্রম প্রাপ্ত হইলে, রাজ্ঞী মৃপতিকে কহিলেন, “আপনি আমার যে অভিলাষ পূর্ণ করিবার অভিপ্রায় ব্যক্ত করিয়াছিলেন, অদ্য তাহা সফল করিতে আজ্ঞা হউক !” রাজা দশরথ প্রফুল্ল আননে সম্মত হইয়া রাজ্ঞীর অভিলাষ ব্যক্ত করিতে আজ্ঞা দিলেন । রাজ্ঞী প্রত্যুত্তর করিলেন, “মহারাজ ! রাজপুত্র ভরতকে আগনার রাজ্য প্রদান করুন ।” রাজা এতচ্ছবণে ক্রোধে উদ্ঘট হইয়া কহিলেন, “পাপিয়সি ! আমার হই পৃত্র অধির ঘ্যায় উজ্জল কাস্তি ধারণ করিব ; রহিবাচে । তাহাদিগকে বিনাশ করিয়া তুই স্বপুত্রের রাজ্য-লাভের আশা করিস ।” রাজার ক্রোধ-হতাশন প্রজ্জলিত দেখিয়া রাজ্ঞী ভীতচিত্তে অস্তঃপুরে প্রবেশ করিলেন ; কিন্তু তথাপি তাহার আশা নিরুত্তি হইল না । তিনি দিছুকাল পরে পুনরায় রাজাকে তাহার অভিলাষ জ্ঞাপন করিতে কিছুমাত্র সঙ্কোচিত্তা হইলেন না । রাজা তাহাতে সম্মত হইয়া ভাবিলেন, “স্ত্রীলোক কখনই ক্ষতজ্ঞ নহে, তাহাদের দ্বারা নানা বিপদ ঘটিবার সম্ভব, স্মৃতরাঙ় আমার পত্নী গোপনে বড়বস্তু করিয়া রামলক্ষণের প্রাণ বিনাশ করিয়া স্বকার্য উদ্ধার করিতে পারে ।” এই মৃত চিত্ত করিয়া পুত্রব্যক্তে সমীপে

ଆନନ୍ଦନ କରତଃ ତାହାଦିଗେର ଆଶୁ ବିପଦେର ବିସ୍ଯ ଜ୍ଞାତ କରିଯା  
କହିଲେନ ; “ହେ କୁମାରଦୟ ! ଏଥାନେ ଅବଶ୍ତି କରିଲେ ତୋମା-  
ଦିଗେର ବିପଦେର ଆଶଙ୍କା ଆଛେ । ଏଜଣ୍ଠ ‘ଆମାର ମୃତ୍ୟୁକାଳ  
ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ତୋମରା କୋନ ନଗରେ କିମ୍ବା ଅରଣ୍ୟେ ବାସ କର, ତେପରେ  
ଆମାର ପରଲୋକାନ୍ତେ ରାଜ୍ୟାଧିକାର କରିତେ ଯତ୍ରଶୀଳ ହେବେ ।’”  
ଏହି ବଲିଯା ତିନି ଗ୍ରହାଚାର୍ଯ୍ୟକେ ତାହାର ମୃତ୍ୟୁକାଳ ନିର୍ଣ୍ଣା କରିତେ  
ଆଦେଶ କରାଯ, ତାହାର ଦ୍ୱାଦଶ ବେଂସର ଧରାମଗୁଲେ ଜୀବିତ  
ଥାକିବାର ବିସ୍ଯ ଅବଗତ ହେଲେନ, ଏବଂ କୁମାରଦୟକେ ଦେଇ-  
କାଳ ଅନ୍ତେ ସ୍ଵରାଜ୍ୟ ଅଧିକାର କରିତେ ଆସିବାର ଆଜ୍ଞା ପ୍ରଦାନ  
କରିଲେନ । ତାହାରା ପିତୃ ଆଜ୍ଞା ପାଲନ ଜଣ୍ଠ ସଜଳ ନେତ୍ରେ  
ପିତାର ଚରଣ ବନ୍ଦନା କରିଯା ବିଦାୟ ଲାଇଲେନ । ରାଜକୁମାରୀ  
ସୀତା ଓ ପିତାର ନିକଟ ହେତେ ବିଦାୟ ଲାଇଯା ଭାତ୍ରଦୟେର ସଞ୍ଚିନୀ  
ହେଲେନ । ତାହାରା ତିନ ଜନେ ହିମାଲୟ ସନ୍ନିକଟେ କୁଟୀର ନିର୍ମାଣ  
କରତଃ ଫଳମୂଳ ଆହାରେ ଜୀବନ ଅତିବାହିତ କରିତେ ଲାଗିଲେନ ।  
ସୀତା ଓ ଲକ୍ଷଣ ସର୍ବଦା ଫଳମୂଳ ଆହରଣ କରିଯା ରାମଚନ୍ଦ୍ରକେ  
ପ୍ରଦାନ କରିଲେନ ।

ଇହାଦିଗେର ବନ ଗମନେର ନ଱ ବର୍ଷ ମଧ୍ୟେଇ ରାଜ୍ୟ ଦଶରଥେର  
ପୁତ୍ରଶୋକେ ମୃତ୍ୟ ହେଲ । ଭରତ ପିତାର ଅନ୍ତେୟି କ୍ରିୟା ସମା-  
ପନ କରିଯା ସିଂହାସନାକୃତ ହେତେ ଚେଷ୍ଟା କରିଲେନ । କିନ୍ତୁ  
ମୁଣ୍ଡିଗଣ ରାମ ଜୀବିତ ଥାକିତେ ତିନି ରାଜ୍ୟାଧିକାରୀ ନହେନ  
କହିଲେନ, ସୁତରାଂ ଭରତ ତାହା ହେତେ ନିବୃତ୍ତ ହେଇଯା ଅନଂଖ୍ୟ

ସୈନ୍ଧମାନଙ୍କ ସମଭିବ୍ୟାହାରେ ରାମେର ଉଦ୍‌ଦେଶେ ବନେ ଗମନ କରିଲେନ । ପର୍ଗକୁଟୀରେ ଅରଣ୍ୟ ମଧ୍ୟେ ରାମେର ସହିତ ତାହାର ସାକ୍ଷାତ୍ ହଇଲା । ତିନି ଦେଖିଲେନ, ଶାନ୍ତମୂର୍ତ୍ତି ରାମ ପ୍ରଦରହିତ ହଇଯା ବନିଯା ଆଛେନ । ଭରତ ତାହାକେ ଭକ୍ତିସହକାରେ ପ୍ରଣିପାତ କରିଯା ପିତାର ମୃତ୍ୟୁସଂବାଦ ବିଜ୍ଞାପନ କରିଲେନ । ରାମ ପିତୃ-ବିଯୋଗ ସଂବାଦ ଶ୍ରବନେ ଗନ୍ତୀରଭାବେ ରହିଲେନ, କିଛୁମାତ୍ର ଶୋକ କରିଲେନ ନା ! ଭରତ ଏକକାଳେ ଶୋକେ ବିହରି ହଇଲେନ । ଏମତ ସମୟେ ଫଳମୂଳ ଲହିଯା କୁମାର ଲକ୍ଷଣେର ସହିତ ସୀତା ପ୍ରତ୍ୟାଗମନ କରିଲେନ । ରାମ ଭାବିଲେନ, ଲକ୍ଷଣ ଓ ସୀତା ପିତାର ମୃତ୍ୟୁସଂବାଦେ ଶୋକବେଗ ସମ୍ପରଣ କରିତେ ପାରିବେନ ନା, ସ୍ଵତରାଂ ଇହାଦିଗକେ “ପିତାର ପରଲୋକ ହଇଯାଛେ” ହଠାତ୍ ଏ କଥା ବଲିଲେଇ ଶୋକେ ଅଧୀର ହଇଯା ଉଠିବେକ । ତିନି ଏଜନ୍ତ କୌଶଳ କରିଯା ତାହା ଦିଗକେ ସମ୍ମୁଖସ୍ଥ ନଦୀର ଜଳେ ଅବତରଣ କରିତେ ଆଜ୍ଞା ଦିଯା କହିଲେନ “ତୋମରା ଅଦ୍ୟ ଆସିତେ କିଞ୍ଚିତ ବିଲମ୍ବ କରାଯ ଏହି ଶାନ୍ତି ଦିଲାମ ।” ତେପରେ ଏହି କବିତାର୍ଦ୍ଧ କହିଲେନ ।

‘ଇଥ ଲକ୍ଷଣ ସୀତାମ

ଉତ୍ତ ଉତ୍ତରଥୋଦକାନତି,

ଏହି କବିତାର୍ଦ୍ଧ ଶ୍ରବନେ ଲକ୍ଷଣ ଓ ସୀତା ଉଭୟେ ଜଳେ ଅବତରଣ କରିଲେନ, ତେପରେ ରାମ ଅପରାକ୍ଷ ପାଠ କରିଲନ । ଯଥ—

“ଇବମ୍ ଭରତୋ ଆହ ରୂଜୀ ଦଶରଥେ ମତୋତି ।”

ଏହି କଥାର ଦଶରଥେର ମୃତ୍ୟୁ ବାର୍ତ୍ତା ଶ୍ରବନେ ତାହାର ଶୋକେ

অধীর হইলেন। রাম তিনবার এই শোক উচ্চারণ করিলেন, এবং তঙ্গবনে লক্ষণ ও সীতা তিনবারই জ্ঞানশৃঙ্খ হইলেন; ভরতের সঙ্গিগণ তাঁহাদিগকে জল হইতে উত্তোলন করিয়া আনিলেন। তখন লক্ষণ, ভরত ও সীতা সকলেই শোকে ক্রন্দন করিতে লাগিলেন। ভরত রামকে শোকসন্তপ্ত না থাইয়া, তাঁহাকে সাদরে তাহার কারণ জিজ্ঞাসা করিলেন। জ্ঞানী রাম প্রত্যুত্তর করিলেন; সংসারের যুবা, বৃদ্ধ, জ্ঞানী, অজ্ঞানী, ধনী, দরিদ্র, সকলই মৃত্যুর অধীন। যথা—

“ধৃহরা স হি বৃক্ষ স ই বল ই স পশ্চিত  
অঞ্চ স ইব দালিদ্ব স সর্বি মাস্ত্র পরায়ণ”

দেমন পক ফল শীঘ্ৰ ভূপতিত হইয়া থাকে সেই মত জীব  
নাত্রই সর্বদা মৃত্যুমুখে পতিত হইতেছে, ইহার আর আশৰ্য্য  
কি? যথা—

“ফলনম্ ইব পঞ্চননম্, নিস্সম্ পপাতন্ ভয়ম্,  
ইবম্ যাতানম্ মন্মহনম্, নিম্নম্ মুরগতো ভয়ম্,”

নির্বোধ লোক কেবল পরিতাপ করিয়া ক্রেশের বৃদ্ধি করে, তাহাতে আপনার কিছুই উপকার দর্শে না এবং মৃত ব্যক্তি ও প্রত্যাগত হয় না। মহুয় একাকী সংসারে প্রবেশ করিয়াচ্ছে, এবং একাকীই সংসার হইতে গমন করিবে। সংসারের সকল বস্তুই ক্ষণভঙ্গুর, এজন্ত শোক কুঠ হওয়া কখনই জ্ঞানিব্যক্তির কর্তব্য নহে। রামের মুখবিনিঃস্থত এতাদৃশ জ্ঞানগর্জ উপদেশ

প্রাপ্ত হইয়া সকলেই বিলাপ পরিত্যাগ করিলেন। ভরত  
রামকে বারাণসীতে গমন করিয়া পিতার শৃঙ্খ সিংহাসনে  
আনীন হইতে কহিলেন, তাহাতে রাম প্রত্যন্তে করিলেন,  
'আতঃ ! পিতা আমাকে দ্বাদশ বর্ষ পরে বারাণসীতে গমন  
করিতে আজ্ঞা করিয়াছিলেন ; এক্ষণে নয় বৎসর মাত্র গত হই-  
যাছে, এ সময় গৃহস্থাশ্রমে গমন করিলে পিতৃ-আজ্ঞা উন্মজ্জন  
করা হয়, এজন্ত এক্ষণে তুঁগি লক্ষণ ও সীতা সমভিব্যাহারে  
বারাণসীতে গমন কর এবং বর্ষত্রিত্য আমার তৃণনিষ্ঠিত এষ  
পাদ্যকা সিংহাসনোপরি স্থাপন করিয়া আমার সদৃশ হইয়া রাজা  
শাসন করিবে। এতস্তু বর্ণে ভরত, লক্ষণ, সীতা ও সদিগণ  
সমভিব্যাহারে রামের তৃণ-নির্মিত পাদ্যকা সিংহাসনে  
সংস্থাপন করিলেন এবং কুমার ভরত প্রতিনিধি স্বরূপে শাসন  
করিতে লাগিলেন। রাম তিনি বৎসর পরে বারাণসীতে প্রত্যা-  
গমন করিলেন এবং সীতাকে বিবাহ করিলেন। পঞ্চা ও মন্ত্রী-  
বর্গ মহাসদারোহের সহিত এই নবদম্পত্তীকে সিংহাসনাঙ্গাত  
করিলেন।\* এই কম্পুগ্রীব মহাবলপরাজ্ঞাস্ত রাম ১৬০০০ বর্ষ  
বাজ্য করিয়া প্রলোক গমন করেন। যথা—

দশব্রহ্মস সহস্রানি,  
ষট্টী ব্ৰহ্ম শতানি চ।

\* “তস্মাগতভাবাম্ব নট্টকুক্তাঁ অম্বসপরিবৰ্তুনম্ গন্ত সৌতাম্  
অগমহেষিম্ কন্দ উভিষ্ম্ পি অভিষ্মেকম্ করিষ্মু।”

କଷୁଗୀର ମହାବାହ,  
ରାମୋରାଜମ୍ ଅକାରୋତି ॥

ପାଠକଗଣ ଦେଖୁନ୍ ବୌଦ୍ଧଗଣେର ହତେ ରାମାୟଣ କୀଟିଶ ବିକ୍ରିତ  
ଭାବ ଧାରଣ କରିଯାଛେ । ଏହି ଜାତକେ ଲିଖିତ ଆଛେ, “ତଦ୍  
ଦଶରଥ ମହାରାଜା ସ୍ଵକ୍ଷୋଦନମହାରାଜ ଅହୋନି, ମାତା ମହାମାୟା,  
ସୀତା ରାହୁଳ ମାତା, ଭରତୋ ଆନନ୍ଦୋ, ଲକ୍ଷ୍ମୀ ସାରିପୁତ୍ରୋ, ପରିମା  
ଦୃକ୍-ପରିଷା, ରାମ ପଣ୍ଡିତୋ ଅହମ୍ ଈବ” ଇତି ( ଦଶରଥ-ଜାତକ )  
ଅର୍ଥାତ୍ ଦେଇ ସମୟ ଦଶରଥ ମହାରାଜ, ସ୍ଵକ୍ଷୋଦନ ମହାରାଜ, ରାମ  
ମାତା ମହାମାୟା, ସୀତା ରାହୁଳେର ମାତା, ଭରତ ଆନନ୍ଦ, ଲକ୍ଷ୍ମୀ  
ନାରିପୁତ୍ର, ବୃଦ୍ଧ ପାର୍ଯ୍ୟଦଗଣ ତୀହାଦେର ସଞ୍ଚୀ ଓ ମଦ୍ଦୀବର୍ଗ ହଟିଯା  
ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ କରିଯାଇଲେନ । ଏବଂ ସୁପଣ୍ଡିତ ରାମଙ୍କରପେ ଆମି ସ୍ଵର୍ଗ  
( ବୃଦ୍ଧବାକ୍ୟ ) ଜନ୍ମ ଶ୍ରଦ୍ଧା କରିଯା ଛିଲାମ । ବୌଦ୍ଧେରା ଏଇଙ୍କପ  
କୋଶଲେ ରାମାୟଣ ଲିଖିଯାଛେ । ଏଇଙ୍କପ ହେମଚନ୍ଦ୍ର ଓ ଜୈନ ରାମା  
ମନେ ଶ୍ରୀରାମଚନ୍ଦ୍ରକେ ଜୈନଧର୍ମାବଳୀ ଲିଖିଯା ଗିଯାଇଛେ ।

---

---

# सूरविज्ञान ।

“ स खरो यः श्रुतिस्थाने खनन्  
हृदय रञ्जकः ॥ ”

---



# সুর-বিজ্ঞান ।

আমরা ইতঃপূর্বে ভারতবর্ষের সঙ্গীত শাস্ত্রের প্রাচীনকাল হইতে আধুনিক সময় পর্যন্ত সম্মত বিবরণ সংক্ষেপে একটী প্রস্তাবে সমালোচনা করিয়াছি। তত্ত্বজ্ঞ নাট্য ও নৃত্য সম্বন্ধে হইটী স্বতন্ত্র প্রস্তাব লিখিয়া প্রকাশ করিয়াছি। এক্ষণে পুন কৰ্ণার কর্তৃ-সঙ্গীত সম্বন্ধে কতিপয় প্রস্তাব লিখিতে প্রবৃত্ত হইলাম। এই সকল প্রবন্ধে বিলুপ্তপ্রায় ঝুঁঝিপ্রণীত এবং সঙ্গীতাচার্য-গণদ্বারা নির্মিত বিবিধ সংস্কৃত গ্রন্থ হইতে সারাংশ সমন্ব্য হইবে এবং ইহার আলোচনা দ্বারা পাঠকগণ ভারতবর্ষের সঙ্গীত শাস্ত্রের মুখ্য উদ্দেশ্য জ্ঞাত হইতে পারিবেন।

গান করা মহুষ্য মাত্রের প্রকৃতিসম্মত। গান মহুষ্যের স্বর্ণের সামগ্ৰী। গীতৰস পশ্চপক্ষী প্ৰভৃতিকেও আৰ্দ্র কৰে, এই জন্মহই পণ্ডিতেৱা বলিয়াছেন যে—“গীতৰ্বন্ধনি পশ্চৰ্বন্ধনি বিন্দি গীতহস্ত ফৰ্ণী” শিখ, পশ্চ, অধিক কি সৰ্প যে এমন জ্ঞান জ্ঞাতি, তাহারাও গীতৰসে মুক্ষ হয়।

“অস্ত্রানবিষয়াস্ত্রাদী ধাঁলঃ পর্যন্তস্থাপী যঃ ।

ৰহন্ত গীতামত পৌত্রা ছৰ্ণৈত্কৰ্ম্ম প্ৰয়োগৈ ॥”

কোন বিষয়েরই আস্থাদ জানে না, ঈদৃশ পর্যাঙ্কশাস্ত্রী শিশুও  
রোদন করিতে করিতে গীতামৃতে শান্ত হয় এবং আঙ্গুলাদে মগ্ন  
হয়।

এই গীতারস জীবমাত্রের আস্থাদ্য হইলেও তাহার বিশেষ  
আছে। যে অংশ উহার বিদ্যা, সে অংশের আস্থাদ অভিজ্ঞ  
ব্যক্তি ভিন্ন ভোগ করিতে পারেন না, এবং তজ্জগ্নাই পণ্ডিতেরা  
নানা গ্রন্থ প্রচার করিয়াছেন যথা—

“বৃক্ষ-ঘ-নন্দি-মহন-দুর্গা-নারদ-কৌছল্লাঃ।

হশ্মাস্য-বায়ু-হম্মাদ্যাঃ সংক্ষীপ্তস্য মকাম্বকাঃ ॥”

আদি শরীরী ব্রহ্মা, তৎপরে নন্দী, তৎপরে ভরত,  
দুর্গাদেবী, নারদ, কোহল, রাবণ, বায়ু, রস্তা, ইহারা সঙ্গীত  
বিদ্যার সম্পদায় কর্ত্তা। নিম্নতন সঙ্গীতাচার্যদিগকে ইহাদিগের  
প্রদর্শিত পথেই চলিতে হইয়াছে। নব আচার্যেরা সঙ্গীত  
বিজ্ঞানের কোন নূতন বীজ স্থষ্টি করেন নাই, তাহারা পুরাতন  
সঙ্গীত বিদ্যাকে নানা অলঙ্কারে ভূষিত করিয়াছেন মাত্র।  
অতি আদিম কালের গীত একপ্রকার ছিল, এখন তাহার  
আকার পরিবর্ত্তিত হইয়াছে। উত্তরোত্তর বৃদ্ধি হয়, পরিবর্ত্তিত  
হয়, ইহা স্বতঃসিদ্ধ ব্যাপার। এখন যেকুপ তাল, গমক (স্বরের  
কম্পন), মৃচ্ছনা (স্বর হইতে স্বরান্তরে প্রবেশ), কোমল,  
তীব্র (তিয়র), প্রভৃতি নানা পরিষ্ঠদে বিভূষিত গীত উচ্চারিত  
হইয়া থাকে, আদিকালে একপ ছিলনা। শুন্দ স্বরকে কিরণে

বিকৃত করিয়া ঐ সকল নৃতন নৃতন আকার নির্মাণ করা যায়, তাহার কৌশলও বোধ হয় তাৎকালিক লোকেরা জ্ঞাত ছিলেন না। সেই জগ্নই আদিম কালের গান এখন আর কাহারও চিন্ত হৃণ করিতে পারে না।

আদিমকালে শুন্দ স্বর অবলম্বন করিয়াই গীত হচ্ছিত। ইউরোপীয় জাতির গান এবং আমাদের বৈদিক গান তাহার মান্দ্রী। ইউরোপীয়গণ বরং কিছু উন্নতি করিয়াছেন, কেননা, তাহারা শুন্দ স্বর ও বিকৃত স্বর ব্যবহার করিয়াছেন, কিন্তু তাহারা গমক (স্বরের কম্পন) কৌশল জানেন না এবং বীতিশুন্দ মূচ্ছ'নাও জ্ঞাত নহেন। আমাদিগের বেদগান আর উন্নত হইল না, লৌকিক গানই সমধিক উন্নত হইয়াছে। বৈদিক গান কেবল হ' হী—বু—ইউরোপীয়গণের গানেও হাউ হাউ' হ—উচ্চ মধ্যম বা স্বরিত স্বরমাত্র ব্যবহৃত হয়, তাহাতে গমক মূচ্ছ'নাদির গুরুতর গুরুতর নাই।

বেদ গানে ৩টি মাত্র স্বর লাগে। উদান্ত, অনুদান্ত ও স্বরিত। কিন্তু লৌকিক গানে ইহার নাম গক্ষণ নাই। বৈদিক গানে দেখা যায়, ৩টি স্বর; কিন্তু লৌকিক গানে ৭টী স্বর, স ঝ গ ম প ধ নি অর্থাৎ ষড়জ, ঝষভ, গাঙ্কার, মধ্যম, পঞ্চম, ধৈবত, নিষাদ। পুরাতন কালের উদান্ত, অনুদান্ত, ও স্বরিতের সঙ্গে এখনকার সরিগ মাঝে ধনির সঙ্গে যে কিন্তু পথে যোগ আছে, তাহা বুঝা ভার। কেননা, কোন সঙ্গীতগ্রন্থে উদান্ত

ଅନୁଦାତେର ଉଲ୍ଲେଖ ନାହିଁ । ନବ୍ୟତମ ଲୋକିକ ଗାନେର ପୁଣ୍ୟକେ ଉଦାତାଦିର ନାମ ଲକ୍ଷଣାଦି ନା ଥାକାଯ କେହ କେହ ଅନୁମାନ କରେନ ଏବଂ ବଲେନ, ପୂର୍ବକାଲେର ଉଦାତ ଅନୁଦାତ ସ୍ଵରିତ ଆର କିଛୁଇ ନା, ଉହା ସ୍ଵରୋଚ୍ଚାରଣେର ସ୍ଥାନବିଶେଷ ମାତ୍ର । ଆମରା ଏଥନ ଯାହାକେ ଉଦାରା ମୁଦାରା ତାରା ବଲିଯା ଥାକି, ତାହାଇ ପୂର୍ବକାଲେର ଉଦାତ ଅନୁଦାତ ଓ ସ୍ଵରିତ । ଏ କଥା ବା ଏ ସିନ୍ଧାନ୍ତ ଆମାଦିଗେର ଭାଲ ବୋଧ ହୁଯ ନା । କାରଣ ସ୍ଵର-ବିଚାରଙ୍ଗଳେ କାଶିକାକାର ବଲିଯାଛେନ ଯେ,

“ଉଚ୍ଚିହିତି ଚ ସ୍ଵତିପରକର୍ଷୌ ନ ଗୃଜନ୍ତି ।  
ଉଚ୍ଚିର୍ଭାଗନ୍ତି ଉଚ୍ଚିଃ ପଠତୀତି ।”

ଉଚ୍ଚେଃସ୍ଵରେ କଥା କହିତେଛେ, ଉଚ୍ଚେଃସ୍ଵରେ ପାଠ କରିତେଛେ, ଏଇକ୍ରପ କର୍ଣ୍ଗୋଚର ଉଚ୍ଚତାକେ ଉଦାତ ସଂଜ୍ଞା ଦେଓଯା ହୁଯ ନାହିଁ ।

ଅପିଚ, ଉଦାରା, ମୁଦାରା, ତାରା; ଏଇ ତ୍ରିବିଧ ସ୍ଵରେ ପ୍ରତ୍ୟେକଟିତେ ସ ଋ ଗ ମ ପ ଧ ନି ଅମୁଗ୍ନ ଆଛେ; କିନ୍ତୁ ବୈଦିକ ଉଦାତେ ତାହା ନାହିଁ ଏବଂ ଥାକିବାର ସନ୍ତାବନାଓ ଦେଖାଯାନା ।

କେହ କେହ ବଲେନ, ଉହା ସ୍ଵରେ ପରିମାଣବିଶେଷେର ନାମ । ଇଂରାଜିତେ ଇହାକେ ଟୋନ୍ କହେ । ବୈଦିକ ସ୍ଵରେ ଯେମନ ତିନ ପ୍ରକାର ପରିମାଣ ଦେଖା ଯାଯ, ଇଂରାଜିତେ ସେଇକ୍ରପ ତିନ ପ୍ରକାର ଟୋନ୍ ଆଛେ । ମେଜାର ଟୋନ୍ (୧), ମାଇନର ଟୋନ୍ (୨), ଏବଂ ମେଗୀ ଟୋନ୍ (୩) । ଏହି କଙ୍ଗଳା କତଦୂର ସତ୍ୟ ତାହା ନିର୍ଣ୍ଣୟ କରା

দায় না । পরস্ত এ বিষয়ে আমরা নিম্ন-প্ৰদৰ্শিত প্ৰণালী অবলম্বন  
কৰিতে চাহি ।

শিক্ষাগ্ৰহে ২ দ্বিশ্ৰতি স্বৱকে উদাত্তজাতীয় বলা হইয়াছে ।

যথা—

“উদাত্তৌ নিষাদ-গান্ধারৌ” শিক্ষা ।

ত্ৰিশ্ৰতি স্বৱকে অনুদাত্ত জাত বলা হইয়াছে । যথা—

“অনুদাত্তৌ কৃষ্ণ-ধৈৰ্য্যৌ ।” শিক্ষা ।

আৰ ৪ শ্ৰতি স্বৱকে স্বৱিত বলা হইয়াছে । যথা—

“ৰহিত-গ্ৰহণা ছল্লৈ ঘড়জ-মধ্যম-পঞ্চমাঃ ।” শিক্ষা ।

কিন্তু সঙ্গীত শাস্ত্ৰে স্বৱের পৰিমাণ এইন্দ্ৰিয় আছে । যথা—

স—৪ শ্ৰতি ।

খ—৩ শ্ৰতি ।

গ—২ শ্ৰতি ।

ম—৪ শ্ৰতি ।

প—৪ শ্ৰতি ।

ধ—৩ শ্ৰতি ।

নি—২ শ্ৰ । \*

উপৰোক্ত শিক্ষাগ্ৰহেৰ রচনামূলকৰে উদাত্তাদি স্বৱত্ত্বেৰ  
সহিত স রি গম ইত্যাদি সপ্ত স্বৱেৰ এইন্দ্ৰিয় সামঞ্জস্য হয়—  
নি গ ২ শ্ৰতিতে গঠিত স্বৰূপাং নি গ উদাত্ত জাতীয় ।

---

\* “ চনুস্তুস্তুষ্঵ৈৰ ঘড়জ-মধ্যম-পঞ্চমা হৈ হৈ নিষাদ-গান্ধারৌ  
চিত্তিকৰ্ত্তৃ গ্ৰহণ-ধৈৰ্য্যৌ ॥ ( সংতীনমিদ্বাল্ল-সারসংযোগ । )

रि, ए अमूदात्-जातीय । स म प श्रवित हइते उःपन । यदि एहीकप हइल, ताहा हइले इहाइ जाना याइतेछे ये, बैदिक स्वरत्नय भास्त्रिया लोकिक सप्तम्बर निर्मित हइयाछे । बैदिक कालेर गान त्रिस्त्रेरहि हइत, अथवा बिकृत स्वरगुलि गान काले प्रकाश पाइत, किन्तु ताहा बैदिक कालेर हिन्दूगण पर्त्तबोर मध्ये गण्य करितेन ना ।

पाणिनीय स्वर-विचारे बृहिकार उदात्तादिर लक्षण याहा देखाइयाछेन, निम्ने ताहा प्रकटित करितेछि ।

( उच्चैरुताचः पा. ४, २, २६ )

बृहि—उदात्तादिशब्दः स्वरे वर्णधर्मे लोकवेद्धीः प्रसिद्धः । उच्चैरुपलभ्यमानो योऽस्तु स उदात्तसङ्क्ली भवति । उच्चैरिति च अतिप्रकर्षे न गृह्णते । उच्चैर्भाषिते उच्चैः पठतोति । किं तर्हि ? स्थानक्षतमुच्चत्वं संज्ञिनोविशेषणम् । तात्त्वादिष्टु हि भागवत्स्म स्थानेषु वर्णो निष्पद्धते । तत्र यः समाने स्थाने ऊर्ध्वभागनिष्पद्धोऽस्तु स उदात्तसङ्क्ली भवति । यस्मिन्नु-स्वार्थमाणे गत्वाणामाद्यमो नियहो भवति । रुक्षता अस्ति-स्त्रता स्वरस्य । संवृतता कण्ठविवरस्य ।

अर्थ—उदात्त, अमूदात्तादि शब्द, स्वरेर एवं वर्णेर धर्म । याहा उक्ष बलिया बोध हय ताहाइ उदात्त । एই उक्षता श्रवण-गत उ॒कर्ष अर्थात् बड शब्द हँलैहे ये उदात्त हय ताहा नहे । तबे कि ? कर्त्तालू प्रत्ति स्थानेर उर्क्षाग अवलम्बन

করিয়া উচ্ছতম প্রয়ত্নে যাহা নিষ্পন্ন হয়, তাহাই উদাত্ত স্বর ; উদাত্ত স্বর উচ্চারণ করিতে গেলে শরীরে নিগ্রহ উপস্থিত হয়, টান পড়ে (কষ্ট হয়), স্বরটি বা ধ্বনিটি রুক্ষ ও তীব্র অর্থাৎ অঙ্গিঙ্গ ভাবে প্রকাশ পায় (প্রিঙ্গতা থাকে না ।) কষ্ট-বিবর সঙ্কোচ করিয়া ইহা উচ্চারণ করিতে হয় ।

পাঠকগণ ! এখন বুঝিয়া লউন যে উদাত্ত স্বরটি কি ?

(অনুবাদ—“নৌচৈরন্দাত্তঃ” (পা, ৩০)

বৃত্তি—নৌচৈরূপলভ্যমানো যৌঁচ্ সৌঁন্দুরাত্মসজ্জী ভবতি । নৌচমাণো নিঘনী যৌঁচ্ স অনুদাত্তঃ । যত্মিন্দ্রব্যার্থমাণো হাত্মাণামন্দবসংযোঁভবতি । অন্দবসংযোঁ মার্দবম् । খরস্য মৃদুনা খিঙ্ঘনা । কঠিতবিবরস্য উরনা মহন্তাচ ।

অর্থ—যাহা অনুচ্ছ বা নৌচ বলিয়া প্রতীত হয় তাহাই অনুদাত্ত । ইহাও ছোট স্বর হইলে হইবে না । উচ্চারণ স্থানের নিয়ম বা নৌচ ভাগ অবলম্বন করিয়া উঠাইলে তবে তাহা অনুদাত্ত হইবে । ইহার উচ্চারণকালে শরীর শিথিল ভাব অর্থাৎ মৃদুতা প্রাপ্ত হয় । স্বরটি মৃদু ও প্রিঙ্গ ভাবে প্রকাশ পায় । কষ্ট-বিবর বড় হয় (ইঁ করিতে হয়) । অনুদাত্ত স্বর কি ? তাহা এতদ্বারা বুঝিয়া লউন ।

স্বরিত—“সমাহারঃ খরিতঃ ।” (পা, ৩১)

বৃত্তি—তদানন্দুরাত্মসমাহারঃ খরিতঃ । তৌ সমাহৃতৈ যত্মিন্দ্র তস্য খরিত-হল্যেষা সংজ্ঞা ।

অর্থাৎ যাহাতে কথিত দুই স্বরের (অনুদাত্ত ও উদাত্ত) সংগ্রহ হয়, দুই স্বরের সমাবেশ বা সংযোগ হয়, তাহাই স্বরিত।

“নস্য আহিত উদাত্তমৰ্জুস্ত্রম্” (পা, ৩২)

এই স্বরিত স্বরের প্রথমে অর্কমাত্রাত্মক অংশ উদাত্ত হইয়া অবশিষ্ট অনুদাত্ত হইবে অর্থাৎ উদাত্ত স্বরে আরম্ভ এবং অনুদাত্ত স্বরে সমাপ্তি। আরম্ভের পরেই গমকের (ক্ষণ) মত ভঙ্গ থাকিবে।

এতদ্বিন্ন আর এক স্বর আছে, তাহার নাম “এক শ্রতি স্বর” ইহাতে উদাত্তানুদাত্ত স্বরিতের বিভাগ থাকেনা। অবিভাগে গীত হয়। দূর হইতে আহ্বান করিবার কালে ও রোদন সময়ে এই “একশ্রতি” স্বর প্রকাশ পাইয়া থাকে। স্বরিত স্বর এতদ্বারা বুঝিয়া লইবার বিচিত্র নাই।

কথিত আছে যে বৈদিকগান হইতেই লোকিক গান নির্মিত তাহা সম্ভব বটে। আদিম কালের ত্রৈষ্ণ্যগান উন্নত হইয়াই ক্রমে উনবিংশ স্বর হইয়াছে।—(শুক্রস্বর ৭, বিকৃত ১২)। এবং তাহার কোমল তিওর, তচপরি গমক মুচ্ছ'নাদির পরিপাটী বৃক্ষি হওয়াতে লোকিক গান এত মধুর হইয়াছে। পর পর উৎকর্ষ সাধনই হইয়া থাকে।

বৈদিক কালের উদাত্ত অনুদাত্ত স্বরিত স্বরের কথা এখন আর সঙ্গীত ব্যবসায়িদিগের মুখে শুনা যায় না। তাহাদের

গ্রহে ইহার নাম গুরুও নাই। তাহারা গানকালে যে প্রতি নিয়তই উদাত্ত অনুদাত্তের ব্যবহার করিয়া থাকেন, অথচ তাহারা জানেন না যে উদাত্ত অনুদাত্ত ও স্বরিত স্বরটী কিরূপ।

নব্যসঙ্গীত গ্রহে উহার নামোন্নেখ না থাকিলেও বৈদিক শিক্ষা গ্রহে লিখিত আছে যে, লোকিক গানের ৭টি স্বর বৈদিক ত্রিস্বর হইতে লক্ষ অর্থাৎ উদাত্ত অনুদাত্ত ও স্বরিত স্বর হইতেই স ঝ গ ম প ধ নি, এই সাতটী স্বর গঠিত হইয়াছে। যথা—

“ত্বদাচ্ছৌ নিধাদ-মাম্বাহৌ  
অনুদাচ্ছৌ ক্ষঘম-ধৈবনৌ।  
ক্ষহিত-সমবা ক্ষেন—  
ক্ষড়জ-মধ্যম-পঞ্চমাঃ ॥”

উদাত্ত স্বর লইয়া নিয়াদ ও গান্দার (নি, গ) স্বর গঠিত হইয়াছে। অনুদাত্ত হইতে ঝ, ধ, অর্থাৎ ঝষত ধৈবত; আর স্বরিত স্বর হইতে স, ম, প অর্থাৎ ষড়জ, মধ্যম ও পঞ্চম স্বর উৎপন্ন হইয়াছে।

উদাত্ত=নি—গ। অথবা গ=নি।

অনুদাত্ত=ঝ—ধ। অথবা ধ=ঝ।

স্বরিত=স—ম প। এইরূপ হইবে।

( । ) এইরূপ চিহ্নিতে, উদাত্ত সঙ্কেত, ইহা বেদের মন্ত্রের উপরে থাকে। —এই চিহ্নটী উপরে থাকিলে স্বরিত এবং উহা নিম্নে থাকিলে অনুদাত্ত।

বৈদিক স্বর উচ্চারণ করিবার নিয়ম যথা—

নিবেশ্য টষ্টিৎ হস্তায়ে শাস্ত্রার্থ মনুচিন্তযন् ।

সমাগৃচ্ছাহয়েদাক্ষ হস্তেন চ মুখ্যেন চ ॥

যথৈবোচ্ছাহয়ের্দ্ব্যাং স্তুত্যৈনান্ত সমাপ্যেত ।

নারদীয় শিক্ষা ।

অর্থাৎ হস্তাগ্রে দৃষ্টি রাখিয়া শাস্ত্রার্থের প্রতি লক্ষ্য করিয়া দ্যুগ্মপৎ হস্ত ও মুখ উভয় দ্বারাই উদাত্ত অনুদাতাদি ক্রমে উচ্চারণ করিবে। যে ক্রমে বর্ণের উচ্চারণ করিতে হয়, সেই ক্রমেই হস্ত দ্বারা সমাপ্ত করিতে হয়। \*

বেদের মন্ত্রগুলি বদি শিক্ষা-কগিত নিয়মে অর্থাৎ উদাত্ত অনুদাতভগ্নলিকে স রি গ ম প্রত্যঙ্গি স্বরে উপনীত করিয়া গান করা যায়, তাহা হইলে শুনিতে মন্দ হয় না এবং তাহাকে সপ্তস্বর্য গান বলা যায়। এই সপ্তস্বর্য গানই লৌকিক গানের বৌজ। ত্রিস্বর্য গানের পরেই এই সপ্ত স্বরের স্থষ্টি এবং সেই সপ্ত স্বরেই গান হইত। কুশীলব যথন রাম-সত্তার রামায়ণ গান করিয়াছিলেন, তখন তাহা শুন্দি সপ্ত স্বরেই গীত হইয়া-ছিল। বিকৃত ১২ স্বর যোগ ছিল কি না সন্দেহ।

বাঞ্চীকি রামায়ণ কাব্য রচনা করিয়া কুশীলবকে শিক্ষা

\* আমরা দেখিতেছি, ইহা এক-প্রকার তাল বিশেষ। এই হস্ত নিয়ম হইতেই ক্রমে তালের স্থষ্টি ও ক্রমে বাদ্যের স্থষ্টি।

દિલે આચાર્ય ભરત તાહાતે સ્વરઘોરના કરિયા દિયા-  
છિલેન । યથ—

મૂલ—“તાં સ શુશ્રાવ કાકૃતસ્ય: પૂર્વચાર્યવિનિર્મિતામ् ।”

ટીકા—ગાથકાનાં ગાન-સિદ્ધયે પૂર્વચાર્યેણ ભરતે  
નિર્મિતામ् ।

કકુંશ્વબંશજ રાગ સેહે અશ્રત-પૂર્વ કાવ્યગાન શુનિતે  
પાછિલેન, યાહા સંશીતાચાર્ય ભરત નિર્શાન કરિયા દિયાછિલેન ।

એહલે દેખિતે હિંબે યે, વાલ્મીકી-રચિત કાવ્યકે કવિ  
ભરત-રચિત બનિયા બાખ્યા કરિતેછેન, સ્વતરાં ઇહાઇ બુઝિતે  
હિંબે યે, વાલ્મીકી-રચિત કાવ્યે ભરતેર સ્વરસન્નિવેશ  
કરા ભિન્ન અનુ કોન પ્રકાર નિર્શાન સંભવે ના ।

પુનઃ—“અદ્યાં પાશ્ચ-જાતિષ્ઠ ગૈધેન સમલઙ્ગુતામ् ।

પ્રનાર્થીર્વજભિર્વદ્ધાં તત્ત્વીલયસમન્વિતામ् ॥”

ટીકા—“પાશ્ચજાતિં પાશ્ચસ્ય ગૈયસ્ય જાતિં ષઢ્જાદિશ્વર-  
રૂપામ् । ગૈધેન ગાનધર્મેણ સ્વરવિશેષેણ સમલઙ્ગુતામ् । પ્રમાણૈ-  
ર્વ નિપરિક્ષેપસાધનૈ: દુત-મધ્ય-વિલભિતાદ્યચ્છિર્વજભિર્વજ-  
પ્રકારામિર્વદ્ધિતામ् ।”

કથિત શ્લોકટિર એતાદૃશ બાખ્યાય જાના યાંતેછે યે  
રામાયણટિ ગાન ધર્મ યાબ્દ સ્વરે ગીત હિંયાછિલ । કિન્તુ અનુ  
એક ટીકાકારેર બાખ્યાય જૂના યાય યે, તાહા મડજાદિ સ્વર  
ભિન્ન અન્ય કોન વિકૃત સ્વરેર ઘોગે ગીત હય નાઈ । કેનના

পাঠ্যজ্ঞাতি শবকে গানাধার শব্দরাশির স্বরূপ উচ্চারণ এবং গেয় শব্দে গান ধর্ম ষড়জ্ঞানি স্বর বলিয়া ব্যাখ্যা করিতে দেখা যায়। ইহাতেই সপ্তমাণ হইতেছে বাল্মীকির রামায়ণ-কাব্য-খানির সহিত ভরতের সম্বন্ধ আছে ইহাতে আর সংশয় নাই। বিকল্প স্বরগুলির ব্যবহার থাকিলেও তৎকাল সে সকলের বিশেষ বিশেষ নাম ও তাহা স্মৃতানুস্মৃকপে ধর্তব্য ছিলনা বলিয়াই বোধ হয়।

এইরূপে ত্রিপুর হইতে সপ্তস্বর এবং সপ্তস্বর হইতে ক্রমে আর ১২টী স্বর জনিয়া এক্ষণে সংগীতটি পূর্ণাবয়ব প্রাপ্ত হইয়াছে। একমাত্র ধ্বনি অবলম্বন করিয়া তাহাকে উদাত্ত অনুদাত্ত ও স্বরিত প্রভেদ করিবার যে কৌশল, তাহা হইতে সপ্তস্বর এবং দেই সপ্তস্বর হইতে অন্তবিধ ১২টী স্বর প্রভেদ করিবারও সেই কৌশল। কৌশল এক হইলেও আদিম মানব হৃদয়ে তাহার সর্বাংশ স্ফূর্তি পায় নাই বলিয়াই একবারে ১৯ স্বরের জন্ম হয় নাই। ইহাও ক্রমে হইয়াছে।

কি প্রকারে একমাত্র ধ্বনি অবলম্বন করিয়া শুন্দ স্বর ও বিকল্প স্বর নির্মাণ হইয়াছে, তাহা বলা যাইতেছে।

সকলেই জানেন যে, সেতার বা বীণাতন্ত্রীতে আধাত পাইলেই ধ্বনি উথিত হয়, বংশীতে ফুৎকার দিলেও ধ্বনি হয়। এইরূপ দেহদণ্ডের অভ্যন্তর যন্ত্রে আধাত পাইলেও ধ্বনি হয়। কে আধাত করে? সঙ্গীত-বিজ্ঞানে লিখিত আছে। যে—

“আমনা প্ৰহিতং চিত্তং বক্ষিমাহন্তি দেহজম् ।  
 প্ৰস্তুত্যন্তিত্বতং প্ৰাণী স প্ৰহযতি পাবকঃ ॥  
 পাবকপ্ৰহিতঃ সৌভাগ্য ক্রমাদুর্জদথে অহন্ত ।  
 অতিমাল্যাভনিং নাভী হৃদি মূল্যং গল্লি মুনঃ ॥  
 মুষ্টং শীৰ্ষ ল্পমুষ্টস্ত্ব ক্ষত্রিম বহনে তথা ।”

আম্বাৱ প্ৰযত্ন (উচ্চারণেছা) বশতঃ দৈহিক তাপ বা উপত্তা (তড়িৎ) বেগপ্রাপ্ত হয়। সেই বেগ উদৱ-কল্পৱের বায়ুকে আঘাত বা প্ৰেৱণা কৰে। তহুভয়েৱ সজ্যৰ্দ্দে উদৱাকাশে নাদ বা স্তৰ্ম খনি উৎপন্ন হয়। সেই খনি গল-গহৰেৱ আসিয়া পুষ্ট (মোটা) বা শূল হয় এবং বাগ্বন্ত্র (জিহ্বা, দন্ত, তালু প্ৰভৃতি) দ্বাৱা তাহা কুত্ৰিম স—ধ—গ—ম ইত্যাদি নানা আকাৱে পৱিণত হয়। যেৱপ বংশীৱ বা সেতাৱেৱ একমাত্ৰ সৱল খনিকে বংশীৱ ছিদ্ৰ চাপিয়া কি সেতাৱেৱ পৰ্দা চাপিয়া কুত্ৰিম (নানা আকাৱ) কৱা যায়, গল-গহৰেৱ খনিও সেইৱপ তাঙ্গাদি হান চাপিয়া নানা আকাৱে পৱিণত কৱা যায়।

পৰ্দা না ধৱিয়া সেতাৱেৱ তাৱে আঘাত কৱিলে যে খনি হয়, প্ৰথম সপ্তকেৱ প্ৰথম পৰ্দা চাপিয়া আঘাত কৱিলে তদপেক্ষা উচ্চ খনি হইবে। বিতীয় পৰ্দা চাপিয়া আঘাত কৱিলে তদপেক্ষা উচ্চ খনি হইবে। কৰ্ত্তৃখনিপক্ষেও এইৱপ প্ৰক্ৰিয়া বা নিয়ম দৃষ্ট হয়। হৃদয়, কৰ্ত্তৃ, মূৰ্ক্কা, এই কএকটি

ଉଚ୍ଛତା ବା ଓଜନେର ନିରୂପକ ସ୍ଥାନ । କର୍ତ୍ତବ୍ୟବରଙ୍ଗ ଶିରା, ପେଣୀ, ଜିହ୍ଵା ଓ ଶୁଦ୍ଧ ଜିହ୍ଵା ପ୍ରଭୃତି ସ୍ଵର ଭେଦକ ସନ୍ତ୍ର ବା ଚାପିବାର ସାଧନ ବଲିଆ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଆଛେ । ହଦ୍ୟାଦି-ତ୍ରିହାନୋଂପନ୍ନ ତ୍ରିବିଧ କ୍ରମୋଚ୍ଚ ଧରନି ତିମଟିର ନାମାନ୍ତର ମଞ୍ଜ, ମଧ୍ୟ, ତାର । ହିନ୍ଦୁ ଶାନୀୟ ଭାବାୟ ଇହାକେ ଉଦାରା, ମୁନାରା, ତାରା ବଲିଆ ଥାକେ ।

ମଞ୍ଜ ସ୍ଵରେର ଯେ ଓଜନ, ମଧ୍ୟସ୍ଵର ତାହାର ଦ୍ଵିଗୁଣିତ ଏବଂ ତାର-ସ୍ଵର ତାହାର ଦ୍ଵିଗୁଣିତ । ମନ୍ତ୍ରୀତ ଦର୍ପଣକାର ଇହା ପ୍ରଷ୍ଟ କରିଆ ବଲିଆଛେନ ଯଥା—

“ହୁହି ମନ୍ଦୋ ଗଲ୍ଲି ମଥୀମୁଢ଼ି ତାହ ଇତି କ୍ରମାତ୍ ।

ଦ୍ଵିଗ୍ୟା: ପୂର୍ବପୂର୍ବସ୍ମାଦଧର୍ମ ସ୍ଥାଦୁତ୍ତହୀତରଃ ॥

ହର୍ଵ ସ୍ମାରୀରବୀଜ୍ୟାୟାଂ ଦାରତ୍ୟାତ୍ ଵିପର୍ଯ୍ୟ ଯଃ ॥”

ପ୍ରୟତ୍ନ ଦ୍ଵାରା ଉର୍କ୍କଭାଗ ଚାପିଆ ନାତି ବା ହଦ୍ୟ-କନ୍ଦର ହଇତେ ଧରନି ବାହିର କରିଲେ ତାହା ମଞ୍ଜ, ଉର୍କ୍କ ଓ ଅଧୋଭାଗ ଚାପିଆ କେବଳ ଗଲ-ଗହ୍ଵର ବିଶ୍ଵତ କରିଆ ଧରନି କରିଲେ ତାହା ମଧ୍ୟ, ହଦ୍ୟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଚାପିଆ (ପ୍ରୟତ୍ନ ଦ୍ଵାରା) ତାଲୁ ଶାନ ହଇତେ ଧରନି ବହିର୍ଗତ କରିଲେ ତାହା ତାର । ଇହାରା ପର ପର ଦ୍ଵିଗୁଣ-ଓଜନ-ୟୁକ୍ତ କିନ୍ତୁ କାର୍ତ୍ତ-ରଚିତ ବୀଗାୟ ଇହାର ବୃତ୍ତିକ୍ରମ ଆଛେ । ଦେ ବ୍ୟତିକ୍ରମ ଏଇକ୍ରମ—ଶରୀର ସନ୍ତ୍ରେ ନିମ୍ନଭାଗ ହଇତେ ଉପରେ ଉଠିଲେ ଉଚ୍ଚ ହୟ, ଆର ଦେତାର ବା ବୀଗାର ଉପର ହଇତେ ନୀଚେ ଆସିଲେ ଉଚ୍ଚ ହୟ ।

ଏକ ଶାତ୍ର ଥାଡ଼ା ଧରନିକେ ଏଇକ୍ରମ ପ୍ରଭେଦ କରିଆ ଆଦିମ

কালে ব্রৈহ্মৰ্য্য গান প্রস্তুত হইয়াছিল। ক্রমে তদ্বপ্তি পত্রা  
অবলম্বন করিয়া তৎপরবর্তী কালে সপ্তস্বরের স্ফটি হয়। যথা—  
কোহলীয় সঙ্গীতগান্তে—

“তঁ নাদঁ সমধাতেকাষ্টীচথা ঘডঁ জাহিমিঃ স্বরাঃ ।

সেই আহত ও অনাহত দ্বিবিধ নাদ-নামক ধ্বনিকে সপ্ত  
প্রকারে ভেদ করিয়া তাহাতে ঘডঁজাদি স্বরের (স—ঝ—গ—  
ম—প—ধ—নি) ব্যবস্থা করিয়াছেন। এই ঘডঁজাদি স্বর-  
গুলি স্থূল, ইহারই স্থূল স্থূল ওজনঘটিত অংশগুলির নাম শ্রতি।

সংগীতজ্ঞ পণ্ডিতেরা বলেন, যে নাদাত্মক ধ্বনি হইতে  
শ্রতি নির্ণয় করিয়া তাহার দ্বারাই ঘডঁজাদি স্বরের শরীর  
গঠিত হইয়াছে এবং সেই স্বর হইতে মুচ্ছ'নাদির জন্ম হইয়াছে।  
যথা—

“নাদাচ্চ স্মৃতবী জানাচ্চতঃ ঘডঁজাদযঃ স্বরাঃ ।

তৈঘস্ম মুচ্ছ' নাঃ দীক্ষাচ্ছান্নাখ্যা যামসম্ভবাঃ ॥”

নাদাত্মক ধ্বনি হইতে কিপ্রকারে শ্রতি জন্মিল এবং শ্রতি  
হইতেই বা কি প্রকারে ঘডঁজাদি স্বর উৎপন্ন হইল, তাহা  
সরল পদবী অবলম্বন করিয়া বলা\*যাইতেছে।

\* শ্রতি কি ? সংগীতজ্ঞ ব্যক্তিরা সংগীত অনুশাসন করিতে  
করিতে তাহা অনুভব করিতে পারেন। ফল, শ্রতি অতি স্থূল

\* স্বরঘ্যান্ত স্থুতিঃ ।

\*  
ସ୍ଵରାଂଶ । ସ୍ଵରେ ଆଯତନେ ନହେ, ଓ ଜନେ ଅଂଶ । ଉହା ଶ୍ରୀବନ୍ଦ୍ର-  
ଗୋହ ସ୍ଵର-ଧର୍ମ ବିଶେଷ ବଲିଆଓ ବ୍ୟବହାର ହିଁଯା ଥାକେ । ସଥା—

“ବ୍ରହ୍ମପମାତ୍ର ଅସଂଖ୍ୟାତ୍ ନାଦୀତ୍ରନୁହଣ୍ନାମକ: ।  
ସ୍ତ୍ରୁତିହିତ୍ୟୁଚନ ଭଦ୍ରାକ୍ଷସ୍ତ୍ରା ଦ୍ଵାରିଷ୍ଟରିମନା: ॥”

ବତ ନିମ୍ନ ହିତେ ପାରେ ତତ ନିମ୍ନ ହିତେ ଆରଣ୍ୟ କରିଯା ଯତ  
ଉଚ୍ଚ \*ହିତେ ପାରେ ତତ ଉଚ୍ଚ ଏକଟୀ ଧ୍ୱନି-ରେଖା କଲନା କର ।  
ରେଖା ପଦାର୍ଥ କି ? ତାଙ୍କ ସକଳେଇ ଜାନେନ । ରେଖା କତକ ଗୁଲି  
ପର-ପର ସଂୟୁକ୍ତ ବା ସଂଲଗ୍ନ ବିନ୍ଦୁର ସମିଷି ସୁତରାଂ ଧ୍ୱନି-ରେଖାଟିଓ  
କତକ ଗୁଲି ଉତ୍ତରୋତ୍ତର ସଂଲଗ୍ନ ଧ୍ୱନି-ବିନ୍ଦୁର ସମିଷି । ଇଛାନୁସାରେ  
ଏଇ ଧ୍ୱନି-ରେଖାର କୋନ ଏକଟୀ ହାନକେ ବା କୋନ ଏକ ବିନ୍ଦୁକେ  
ଭିତ୍ତି ବା ମୂଳ ସୀମା କରିଯା ତାହାର ଉର୍କ୍ବାଗେର କୋନ ଏକ  
ବିନ୍ଦୁକେ ଶେବ ସୀମା କଲନା କର । ଏଇ ବିନ୍ଦୁବ୍ରହ୍ମର ମଧ୍ୟବଟିନୀ ସ୍ଵର-  
ରେଖାକେ କ୍ରମୋଚକ୍ରପେ ଅଗ୍ରେ ଏଇକ୍ରପେ ଉଚ୍ଚାରଣ କର—ଯେକ୍ରପ  
ଉଚ୍ଚାରଣ କରିଲେ ଦା ହିତେ ନି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସ୍ଵରଟି ଅବିଭାଗେ ଉଚ୍ଚାରିତ  
ହୟ । ମନେ କର, ଯେନ ପ୍ରଥମ ବିନ୍ଦୁକେ ଅବଲମ୍ବନ କରିଯା, ସ ରି ଗ ମ  
ଇତ୍ୟାଦି ବର୍ଣୋଚାରଣ ନା କରିଯା, କେବଳ ଅବିଭାଗେ ଓ କ୍ରମୋଚ-  
କ୍ରପେ ଦା-ଆ-ଆ-ଆ-ଆ-ଆ—ଏଇକ୍ରପ ଉଚ୍ଚାରଣ କରିଲେ । ଏଇ  
ଧ୍ୱନି ରେଖାଟିକେ ଯଦି ଭାଗ କରିତେ ହୟ ତବେ ଯୁକ୍ତ ଇହାକେ  
ଅନେକ ଭାଗ କରିତେ ବଲିବେ । କିନ୍ତୁ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଅନେକ ଭାଗ କରିଲେ  
ତାହା ଅବ୍ୟବହାର୍ୟ ହିଁଯା ଉଠେ ଏଜନ୍ତ ସଙ୍ଗୀତାଚାର୍ଯ୍ୟରା ଉହାକେ

ସ୍ଥଳତଃ ବା ମୋଟାଯୁଟି ସାତ ଭାଗ କରିଯା ଗିଯାଛେ । ସେଇ ସାତ ଭାଗ ସାତ ସ୍ଵର ବଲିଯା ଗ୍ରହଣ କର । କିନ୍ତୁ ଦେଖିବେ ଯେ, ସେଇ ସାତ ଭାଗ ସମାନ ସାତ ଭାଗ ନହେ । ସେହେତୁ ଭାଗଲକ୍ଷ ସ୍ଵରଗୁଲି ପରମ୍ପର ସମାନରାଳ ବା ଉଭ୍ରୋତର ସମ-ପରିମାଣେ ଉଚ୍ଚ ନହେ । ସୁତରାଂ ତାହା ଠିକ ସମାନ ସାତ ଭାଗ ନହେ । ସମାନ ସାତ ଭାଗ ନା ହିଁବାର ହେତୁ ଏହି ଯେ ସ୍ଵରଗୁଲିକେ ଛୋଟ ବଡ଼ ନାନା ଆକାରେ ପ୍ରକାଶ କରିତେ ନା ପାରିଲେ ଗାନ କ୍ରିଯା ଉଭ୍ରମ ହୟ ନା । ଅତଏବ ସେଇ ନୂନାଧିକ ସାତ ଭାଗକେ ଏକଟା ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ନିରମେର ଅମୁଗ୍ରତ ରାଖିବାର ଉପାୟାନ୍ତର ଅବଲମ୍ବନ କରିତେ ହିଁବେ । ସେ ଉପାୟ ଏହି—ପୂର୍ବୋକ୍ତ ଅଥିର ଦ୍ୱାୟମାନ ଧବନିରେଖାକେ ସାତ ଭାଗ ନା କରିଯା, ୨୨ ଭାଗ କରିଯା ତାହାର ୨।୩।୪ ଅଂଶ ଏକତ୍ର କରିଯା ଏକ ଏକଟୀ ସ୍ଵରକେ ଏକ ଏକଟ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ନାମ ଦିଯା ଗ୍ରହଣ କର । ତାହା ହିଁଲେ ଦେଖିତେ ପାଇବେ ଯେ ସମ୍ପଦା ବିଭକ୍ତ ସ୍ଵରେର ମଧ୍ୟେ କୋନଟିତେ ୨।କୋନଟିତେ ୩।କୋନଟିତେ ୪ ବିନ୍ଦୁ ଆଛେ । ଏହି ବିନ୍ଦୁ ଗୁଲିଇ ଶ୍ରତି । ଏହିକପ ଶ୍ରତି ନିର୍ଣ୍ଣୟ କରିଯା ସ୍ଵର ନିର୍ଣ୍ଣାଗ କରିବାର ଦ୍ୱିତୀୟ ଫଳ ଏହି ଯେ, ଶ୍ରତିର ହ୍ରାସ ବୃଦ୍ଧି କରିଯା ଲାଇଲେ ସେଇ ସେଇ ସ୍ଵର ବିକ୍ରତ ହଇୟା ଏକ ଏକଟ ଅଭିନବ ଆକାରେର ସ୍ଵର ହିଁବେ । ଏହି ଜନ୍ୟାଇ କି ମହୁୟକ୍ରମ୍ଭ କି ବୀଣାତଙ୍ଗୀ କି ଅଗ୍ର କୋନ ବଞ୍ଚଜାତ ଧବନିର ନୀଚ ହିଁତେ ଉଚ୍ଚତା-ୟୁକ୍ତ ଧବନି-ରେଖାକେ ୨୨ ଅଂଶ କରିଯା ୨୨ ଶ୍ରତି ଅବଧାରିତ କରା ହିୟାଛେ । ଏହି ୨୨ ଶ୍ରତିତେ ୭ ସ୍ଵର ଶୁଦ୍ଧ ଦ୍ୱରା ତାହାର ହ୍ରାସ ବୃଦ୍ଧି କରିଯା

বিকৃত ১২ স্বর রচনা করিবাৰ প্ৰথা, নিম্নলিখিত রেখা দৃষ্টে  
অনুভব কৱা যাইতে পাৰে।

- |    |                                               |
|----|-----------------------------------------------|
| ১— | এই একত্ৰিত চাৰি শৃঙ্গতিৰ নাম সা অৰ্থাৎ ষড়জ । |
| ২— | এই একত্ৰিত তিন শৃঙ্গতিতে রি অৰ্থাৎ ঋষত ।      |
| ৩— | এই একত্ৰিত ছই শৃঙ্গতিতে গ অৰ্থাৎ গাঙ্কার ।    |
| ৪— | এই একত্ৰিত চাৰি শৃঙ্গতিতে ঘ অৰ্থাৎ মধ্যম ।    |
| ৫— | এই একত্ৰিত চাৰি শৃঙ্গতিতে প অৰ্থাৎ পঞ্চম ।    |
| ৬— | এই একত্ৰিত তিন শৃঙ্গতিতে ধ অৰ্থাৎ ধৈবত ।      |
| ৭— | এই একত্ৰিত ছই শৃঙ্গতিতে নি অৰ্থাৎ নিষাদ ।     |

শৃঙ্গতি ও শৃঙ্গতিতে স্বৰ স্থাপনাৰ বিষয় শাঙ্গদেব ও সিংহ  
ভূপাল অতি বিশদকৃপে উপদেশ কৱিয়াছেন। তাহারা বলেন,  
শৃঙ্গতি ও স্বৰ কি? যদি বুঝিতে চাও—তবে নিম্নলিখিত পঞ্চ  
অবলম্বন কৱ। ছইটি বীণা সৰ্বাংশে সমানকৃপে প্ৰস্তুত কৱ।  
“হক বীজীৰ ভাসীন যথা দ্বি অধি পুহুৰতঃ।” ছইটি বাজাইলে  
যেন ঠিক একটি বীণা বাজিতেছে বলিয়া জ্ঞান হয়। প্ৰত্যেক-  
টিতে ২২ বাইশটি কৱিয়া তঙ্গী থাকিবেক। যতদূৰ মন্ত্ৰ হইতে  
পাৰে অথচ রঞ্জকতাৰ ব্যাধাত না হয় এৱপ মন্ত্ৰ কৱিয়া প্ৰথম  
তন্ত্ৰটি বাধ। “দ্বিতীয়ীৰ অলিম্পনীক্ষণ” দ্বিতীয়টি তাহা অপেক্ষা  
অলোচ্চ কৱিয়া বাধ। “মন্ত্রে অন্যন্যহাস্তুন্তঃ” দ্বিতীয়টি

\*

একপ অল্প উচ্চ হইবে যে তত্ত্বালয়ের মধ্যে যেন আর স্বতন্ত্র বিসদৃশ ধৰনি উৎপন্ন হয় না। তাহার নীচে আর একটি তন্ত্রিকা আর একটি,— ক্রমে বাইশটি তন্ত্রী বাঁধ ; এই দ্বাবিংশতি তন্ত্রী হইতে উৎপন্ন দ্বাবিংশতি ধৰনি ঐ শ্রতি শব্দের বাচ্য। এই দ্বাবিংশতি শ্রতিতে সপ্তস্বর স্থাপনের বিধি এইকপ নির্দিষ্ট আছে। তন্ত্রীগুলিকে যদি বিন্দু মনে কর— তবে প্রথম দ্বিতীয় তৃতীয় তন্ত্রী লোপ করিয়া চতুর্থ তন্ত্রী বা বিন্দু স্থানে বড়জ অর্থাৎ সা স্থাপন কর। সপ্তম বিন্দু স্থানে রি ; নবম বিন্দু স্থানে গ ; অয়োদশ বিন্দু স্থানে ঘ ; সপ্তদশ বিন্দু স্থলে প ; বিংশ বিন্দু স্থানে ধ ; দ্বাবিংশ বিন্দু বা তন্ত্রী স্থানে নি স্থাপনা কর। শাঙ্কর্দেব ও সিংহ ভূপাল এইকপে শ্রতি ও স্বরস্থাপনের ব্যবস্থা করিয়া তাহার পরীক্ষা ও শ্রতি বিষয়ক সুজ্ঞানের নিমিত্ত একটি “সারণি” নামক প্রকরণের উপদেশ করিয়াছেন। তাহা এ স্থানে ব্যক্ত করিতে গেলে গ্রহণ বাহুল্য হয়। এক্ষণকার স্বরস্থাপনার রীতির সহিত এই প্রাচীন সঙ্গীতশাস্ত্রীয় স্বরস্থাপনার অনেক প্রভেদ আছে। এক্ষণকার গায়কেরা ও গীতাচার্যেরা চতুর্থশ্রতিতে সা-স্বরের স্থাপনা না করিয়া প্রথম শ্রতিতেই সা-স্বরের স্থাপনা করেন। এই রীতিতে একটি মহান् দোষ আছে। মনে কর, যদি প্রথম বিন্দু বা প্রথম শ্রতি স্থানে বড়জ স্বরের স্থিতি হয় তাহা হইলে নিষাদের এক শ্রতি মধ্যসপ্তকের অধিক্রমে যাইয়া পড়ে। ইহা সঙ্গীত

শাস্ত্রের অনুমোদিত নহে। সপ্তক শব্দের সারার্থ এই যে, প্রথম স্বরবিন্দুকে ভিত্তি করিয়া অপর একবিংশতি স্বরবিন্দু অবিভাগে উচ্চারিত হইয়া যে একটি স্বর-রেখার উৎপত্তি করিয়াছে এবং সেই বিন্দুময় স্বর রেখাকে বিভাগ করিয়া যে নাতটি ভিন্ন স্বর উৎপন্ন হইয়াছে, ইহারই নাম প্রথম সপ্তক। এই প্রথম সপ্তকের শেষ বিন্দুকে আদি-সীমা করিয়া যদি পুনশ্চ দ্বাবিংশতি বিন্দুময় স্বররেখা করিয়া তন্মধ্য হইতে সারিগ মপ ধ নি বাহির করা যায়, তাহা হইলে তাহা দ্বিতীয় সপ্তক হইবে। মনুষ্য কর্তৃ সার্ক দ্বিসপ্তক ও তত্ত্বীতে ত্রিসপ্তক পর্যন্ত ব্যবহৃত হইতে পারে।

ক্রতি কি ? এবং স্বর ও ক্রতির প্রভেদ কি ? ইহা নির্ণয় করিতে গিয়া সঙ্গীতজ্ঞ পণ্ডিতেরা বলিয়াছেন যে, স্বর ও ক্রতির প্রভেদ ছুঁক ও দধির প্রভেদের ন্যায়। অর্থাৎ ছুঁক হইতে যেমন দধি প্রকাশ পায় সেইরূপ ক্রতি হইতেই ষড়জ্ঞাদি স্বর প্রকাশ পায়। যথা—

“নাত্তাঃ স্তুতয়ঃ স্বর-ক্রূপেণ্জ জায়ন্তে ।”

সেই সকল ক্রতি ( সংযুক্ত হইয়া পুঁট.ও ) স্বর ক্লপে প্রকাশ পাইয়া থাকে। শাস্ত্রকারেরা বলিয়াছেন যে,

“স্তুনিষ্ঠানে স্বরাল্প বক্তঃ নাত্ত প্রস্তাদি তত্ত্বতঃ ।  
অস্ত্রৈষু চরণাং মার্মা মৌলুনাং নৌপলাভন্তে ॥”

অর্থাৎ জলেতে মৎস্য বিচরণের পথ যেমন উপলক্ষি হয় না, সেইরূপ স্বর মধ্যে শ্রতি সঞ্চরণ লক্ষ্য হয় না।

এক্ষণে নির্ণয় হইল যে, ২২ শ্রতি হইতে ৭ স্বরের উভ্রে হইয়াছে। তন্মধ্যে কোন্ স্বরে কত শ্রতি আছে? ইহার প্রমাণ ও তাত্ত্বিক নিষ্ঠে প্রদত্ত হইল।

“চন্দুম্যোজায়তে ঘড়জী মধ্যমঃ পञ্চমল্লথা।  
দ্বাম্যাং দ্বাম্যাং গনী চৈঘৌ হিঘৈচ আত্মকৌ নথা।”

|    |   |
|----|---|
| সা | ৪ |
| রি | ৩ |
| গ  | ২ |
| ম  | ৪ |
| প  | ৪ |
| ধ  | ৩ |
| নি | ২ |

২২

দোষঁ।

“ব্রহ্ম মঙ্গল পञ্চম চারি।  
দৌদো গান্ত ছার নিখাত বিচারি॥  
হিখৱ ধৈবত তিনো জান।  
বাবোইস শোরত এসাই জান॥”

শুক্র ৭ স্বর বিশেষ বিশেষ স্থানে উচ্চারিত হয় বলিয়া অর্থাৎ মন্ত্র, মধ্য, ও তাত্ত্বিক অবলম্বনে উচ্চারিত (উথান)

ହୟ ବଲିଯା ତାହାର ୩ ପ୍ରକାର କଲନା ହଇଯା ଥାକେ । ମେ ପକ୍ଷ ଧରିଲେ ୨୧ ବିଶୁଦ୍ଧ ସ୍ଵର ବଳା ଯାଇତେ ପାରେ । ଯଥ—

**“ଶୁଦ୍ଧା: ସମ ସ୍ଵରାଙ୍କେ ଚ ମନ୍ଦାଦିଖାନାତ୍ମିଧା ।**

କଥିତ ପ୍ରକାର ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ନିୟମେର ବ୍ୟତିକ୍ରମ କରିଯା ଯଦି ସ୍ଵର ସଂଶ୍ଲାପନ କରା ଯାଏ ତାହା ହଇଲେଇ ସେଇ ସେଇ ସ୍ଵର ଗୁଣି ବିକ୍ରତ ହଇଯା ଦୀଡ଼ାଯ । କୋନ ଏକ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ସ୍ଵରେର ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଶ୍ରୁତି ଭାଙ୍ଗିଯା ଲାଇବା ଅଣ୍ଟ ଏକ ସ୍ଵରେ ଯୋଗ କରିଲେ ସେଇ ଉଭୟ ସ୍ଵରଙ୍କ ବିକ୍ରତ ଭାବ ପ୍ରାପ୍ତ ହୟ ( ତାହା ଏକ୍ଷଣେ କୋମଳ ଓ ତୀଗର ପ୍ରଭୃତି ନାମେ ଚଲିତେଛେ ) । ପରମ୍ପରା ଏତ୍ୟ ପକ୍ଷେ ଏକଟୁ ବିଶେଷ ନିୟମ ଆଛେ ଏବଂ ସେଇ ନିୟମ ବଶତଃ ବିକ୍ରତ ସ୍ଵର ୧୨ ଟିର ଅଧିକ ହୟ ନା ।

ସ ୨ ପ୍ରକାର

ରି ୧ ପ୍ରକାର

ଗ ୨ ଞ୍ଚ

ମ ୨ ଞ୍ଚ

ପ ୨ ଞ୍ଚ

ଥ ୧ ଞ୍ଚ

ନି ୨ ଞ୍ଚ

ମୁଦ୍ରିତ ରହାକର ଏହି ବିଷୟଟି ବିଂସ୍ପଷ୍ଟ କରିଯା ଦେଖାଇଯାଛେ  
ଯଥ—

“ तत्रैव विद्वतावस्था द्वादश प्रतिपादिताः ।  
 चुतोऽचुतो द्विधा षड् जो द्विश्रुतिर्विद्वतोभवेत् ॥  
 साधारणे काकस्तिवे निषादस्य च दृश्यते ॥  
 साधारणे श्रुतिं षाड् जी मृषभस्त्रेत् समाश्रयेत् ॥  
 चतुःश्रुतिलमायाति तदैकोविद्वतोभवेत् ॥  
 साधारणे चिश्रुतिः स्यादन्तरत्वे चतुःश्रुतिः ।  
 गान्धार इति तद्देवौ द्वौनिःशङ्केन कौचितौ ॥  
 मध्यमः षड् जवहैधाऽन्तरसाधारणाश्रयान् ।  
 पञ्चमोमध्यमग्रामे चिश्रुतिः कैश्चिके पुनः ॥  
 मध्यमस्य श्रुतिं प्राप्य चतुःश्रुतिरिति द्विधा ।  
 धैवतोमध्यमग्रामे विद्वतः स्याच्चतुःश्रुतिः ॥  
 कैश्चिके काकस्तिवे च निषादस्त्रिचतुःश्रुतिः ।  
 प्राप्नोति विद्वतौ भेदौ द्वाविति द्वादश सृताः ॥  
 तैः शुद्धैः सप्तभिः सार्वं भवत्यकौनविश्वर्तिः ॥

एই সকল শ্লোকের সংক্ষেপার্থ এই যে, ষড়জ স্বরটি দ্রুই প্রকারে বিক্রিত হয়। একের নাম চূতষড়জ, অপরের নাম অচূতষড়জ। ষড়জসাধারণ অর্থাৎ নিষাদ স্বরটি যখন দ্বিতীয় সপ্তকীয় ষড়জের আদ্য শ্রুতি আশ্রয় করে তখন এই ষড়জ স্বরটি আপনার স্থান চতুর্থশ্রুতি হইতে ভষ্ট হইয়া তৃতীয় শ্রুতিতে গিয়া অবস্থান করে, স্ফুরাং তখন ইহা বিক্রিত এবং স্থান-চূততা-হেতুক ইহা চূতমুড়জ বলিয়া উক্ত হয়। আর

ନିଷାଦ ଯଥନ କାକଲୀ ହୟ ଅର୍ଥାଏ ତାତ୍ତ୍ଵ ସଡ଼ଜେର ଦୁଇ ଶ୍ରୀମତି ଗ୍ରହଣ କରେ, ତଥନ ସଡ଼ଜସ୍ଵରଟିର ଆୟତନ ଦୁଇ ଶ୍ରୀତି ହଇୟା ପଡ଼େ କିନ୍ତୁ ସ୍ଵସ୍ଥାନେ ଅର୍ଥାଏ ଚତୁର୍ଥଶ୍ରୀତିତେଇ ଥାକେ, ସୁତରାଂ ସଡ଼ଜ୍ ସ୍ଵରଟି ସ୍ଵସ୍ଥାନେ ଥାକିଲେଓ ଦୁଇ ଶ୍ରୀତିର ନୂନତାହେତୁ ବିକ୍ରିତ ଏବଂ ତାହା ଅଚ୍ୟତସଡ଼ଜ ନାମେ ଉଚ୍ଚ ହୟ । ଏଇଙ୍କପେ ବିକ୍ରିତାବନ୍ଧ ସଡ଼ଜ୍ ସ୍ଵରଟି ଦ୍ଵିବିଧ ।

ଶ୍ଵେତ ସ୍ଵରଟି ଏକ ପ୍ରକାରେଇ ବିକ୍ରିତ ହଇୟା ଥାକେ । ସଡ଼ଜ୍ ସାଧାରଣ ଅର୍ଥାଏ ନି-ସ୍ଵରେ ପୂର୍ବୋକ୍ତ ପ୍ରକାର ବ୍ୟବସ୍ଥାକାଳେ ଶ୍ଵେତ ସଡ଼ଜ୍-ସ୍ଵରେ ଅନ୍ତିମ ଶ୍ରୀତିଟି ଗ୍ରହଣ କରେ ।' ତ୍ରିଶ୍ରୀତିକ ଶ୍ଵେତ ଚତୁଃଶ୍ରୀତି ହଇଲେ ସୁତରାଂ ତାହାକେ ବିକ୍ରିତ ଶ୍ଵେତ ବଲିତେ ହୟ । ରି ଏତନ୍ତିନ ଅନ୍ୟ ପ୍ରକାର ହୟ ନା ।

ଗାନ୍ଧାର ସ୍ଵରଟିରେ ଦୁଇ ପ୍ରକାର ବିକ୍ରିତି । ସାଧାରଣଗାନ୍ଧାର ଓ ଅନ୍ତରଗାନ୍ଧାର । ଗ ନିଜେ ୨ ଶ୍ରୀତି, କିନ୍ତୁ ଯଥନ ମଧ୍ୟମେର ପ୍ରଥମ ଶ୍ରୀତିତେ ଉଚ୍ଚାରିତ ହୟ, ତଥନ ତ୍ରିଶ୍ରୀତି ହଇୟା ସାଧାରଣ ଗାନ୍ଧାର ଏବଂ ଯଥନ ଦ୍ଵିତୀୟ ଶ୍ରୀତିତେ ଉଚ୍ଚାରିତ ହୟ, ତଥନ ୪ ଶ୍ରୀତି ହଇୟା ଅନ୍ତରଗାନ୍ଧାର ନାମେ ଥ୍ୟାତ ହୟ । ଗାନ୍ଧାରେ ଏହି ଦୁଇ ପ୍ରକାର ଭିନ୍ନ ଅନ୍ୟ ପ୍ରକାର ବିକ୍ରିତି ନାହିଁ ।

ସଡ଼ଜେର ନ୍ୟାଯ ମଧ୍ୟମ ସ୍ଵରଟିରେ ଦ୍ଵିବିଧ ବିକ୍ରିତି । ତାହା ମଧ୍ୟମ ସାଧାରଣେ ଓ ଗାନ୍ଧାରେ ଅନ୍ତରତା କାଳେଇ ପ୍ରକାଶ ପାଇୟା ଥାକେ ।

ମଧ୍ୟମ ଗ୍ରାମେ, ପଞ୍ଚମ ସ୍ଵରଟିୟେ ଉପାଞ୍ଚ ଶ୍ରୀମତି ଅର୍ଥାଏ

ତୃତୀୟ ଶ୍ରତିତେ ପ୍ରକଟ ହିଲେ ଏକଶ୍ରତି ହୀନ ହୋୟାଯି ତ୍ରିଶ୍ରତିକ ହଇଯା ପଡ଼େ । ଇହା ଏକ ପ୍ରକାର ବିକ୍ରତ ପଞ୍ଚମ । ଏବନ୍ତୁ ପଞ୍ଚମ ମଧ୍ୟମେର ଏକ ଶ୍ରତି ଲହିଲେ ଅର୍ଥାଏ ମଧ୍ୟମ ଶ୍ରୀଯ ଉପାନ୍ତ୍ୟ ଶ୍ରତିତେ ଉଚ୍ଚାରିତ ହିଲେ, ଚତୁଃଶ୍ରତିତ୍ର ଲାଭେ ବିକ୍ରତଭାବ ପ୍ରାପ୍ତ ହୟ । ସୁତରାଂ ପଞ୍ଚମେରେ ଦ୍ଵିବିଧ ବିକ୍ରତି ।

ଧୈବତେର ଏକ ପ୍ରକାର ମାତ୍ର ବିକାର । ଧ-ସ୍ଵରଟୀ ପଞ୍ଚମେର ଅନ୍ତ୍ୟଶ୍ରତି ଲାଭେ (ମଧ୍ୟମ ଗ୍ରାମେ) ଚତୁଃଶ୍ରତି ସମ୍ପନ୍ନ ହଇଯା ତାଦୂଷ ବିକାର ପ୍ରାପ୍ତ ହୟ ।

ନିଷାଦ ସ୍ଵରଟୀ ସ୍ଵରପତଃ ଦ୍ଵିଶ୍ରତିକ, କିନ୍ତୁ ପ୍ରଥୋମକ୍ରୁ ସଙ୍ଗ୍ରହିତ ମଧ୍ୟମରେ କାଳେ ଦ୍ଵିତୀୟ ସମ୍ପକୀୟ ସଙ୍ଗେର ପ୍ରଥମ ଶ୍ରତି ଆଶ୍ରୟ କରିଯା ତ୍ରିଶ୍ରତିକ ଏବଂ ଯଥନ କାଳି ହୟ ତଥନ ତାହାର ଦୁଇ ଶ୍ରତି ଗ୍ରହଣ କରିଯା ଚତୁଃଶ୍ରତିକ ହଇଯା ଦ୍ଵାରା ସୁତରାଂ ନିଷାଦେର ଦୁଇ ପ୍ରକାର ବିକାର । ଏହିକୁପ ବ୍ୟବହାର ଅନୁସାରେ ସିନ୍ଧାନ୍ତ ହଇତେହେ ଯେ, ମୁଦ୍ରାରେ ଦ୍ଵାଦଶ ପ୍ରକାର ବିକ୍ରତ ସ୍ଵର ଆଛେ ।

ଶ୍ରତିର ହାନି ବୁନ୍ଦି ସଠିତ ଏହି ସକଳ ବିକ୍ରତ ସ୍ଵରଗୁଲି କର୍ତ୍ତ-ଗୀତେ ଛାତ୍ରେର ପକ୍ଷେ ସହଜ ବୋଧ୍ୟ ନହେ । ମେତାରେର ପର୍ଦାତେ ଇହା ଉତ୍ତମ ବୁଝା ସାଇତେ ପାରେ । ଶ୍ରତି ଓ ତଦନୁଗତ ନିୟମ ଅନୁ-ସାରେ ଆବନ୍ଧ ୧୯ ଖାନି ପର୍ଦାରେ ତିନ ସମ୍ପକେର ୨୧ ଖାନି ଶୁଦ୍ଧ ସ୍ଵର ସହଜେଇ ଉଚ୍ଚାରିତ ହଇଯା ଥାଇବା ପରିକଳନୀକେ । ବିକ୍ରତ ସ୍ଵରଗୁଲି ପ୍ରକାଶ କରିତେ ହିଲେ ତତ୍ତ୍ଵ ଆକର୍ଷଣ କରିବା ଅଥବା ପର୍ଦା ମରାଇଯା ପ୍ରକାଶ

করিতে হয়। পর্দার প্রতি দৃষ্টিপাত করিলে দেখিতে পাইবে, পর্দাগুলি সম অন্তর বাঁধা নহে। সমান্তর না হইবার অনেক কারণ আছে, তন্মধ্যে স্থুরগুলি সম-অন্তর নহে, ইহা ও একটি কারণ। কোন্ কোন্ স্বর ৪ শৃঙ্খল এবং কোন্ কোন্ স্বর ২৩ শৃঙ্খল সমষ্টি, তাহা প্রদর্শিত হইতেছে।

### সেতার

- ঃ\_স ( ৪ শৃঙ্খলির মাথায় )
- ঃ\_রি ( ৩ শৃঙ্খলির মাথায় )
- ঃ\_গ ( ২ ,, মাথায় )
- ঃ\_ম ( ৪ ,, মাথায় )
- ঃ\_প ( ৪ ,, মাথায় )
- ঃ\_ধ ( ৩ ,, মাথায় )
- ঃ\_নি ( ২ শৃঙ্খলির মাথায় )
- ঃ\_সা ( ৪ শৃঙ্খলির মাথায় )

এক্ষণে পর্দা সরাইয়া বিকৃত (কোমল তিওর) কর। সা নি—স্থুরের ১ শৃঙ্খলি লইতে পারে। লইলে তাহা অচুত বড়জ হইবে। নীর পর্দাখানি সা'র দিকে ১ শৃঙ্খলি সরাইয়া লইলেই উহা সম্পূর্ণ হইবে। আর এক শৃঙ্খলি ত্যাগ (নির দিকে) করিলে তাহা চুত বড়জ হইবে।

এইরূপে শুক্ষ ৭ স্বর, তৎপরে<sup>।</sup> তাহার বিকার ১২ স্বর, সমুদায়ে ১৯ স্বর, গীত হইত ৮ তৎপরে ক্রমে রাগ রাগিনীর।

સ્થિતિ । રાગ રાગિણી આ ર કિછું નહે, કેવળ ઉન્નિથિત સ્વર શ્રેણીકે છન્દઃ ઓ અલઙ્કારાદિર દ્વારા ભૂષિત કરિયા એક એકટા આકૃતિ નિર્માણ કરા માત્ર । તાહા કર્ણે પ્રવેશ કરિલે મન મોહિત હય ઓ અનુરક્તિ જન્મે બનિયા રાગ નામ હિયાછે ।

એই સ્વરેની મધ્યે આવાર ૪ પ્રકાર ભેદ આછે । બાદી  
( ૧ ) સંબાદી ( ૨ ) વિવાદી ( ૩ ) અનુબાદી ( ૪ ) । યથ—

તે વાદિ-સમ્વાદિ-વિવાદનવાદ્વિધા મુનઃ ।

ખરાસ્તુવિધાઃ પ્રોક્તાસ્ત્ર સ વાદી કથ્યતે ॥

પ્રચુરો યઃ પ્રયોગેષુ વક્તિ રાગાદિનિષ્ઠયમ् ।

સમસ્તુતિષ્ઠ સમાદી પદ્મમસ્ય સમઃ કૂचિત् ॥

ગની વિવાદિનૈ સ્થાતાં દિધઘોર્વા તુ તૌ તયોઃ ।

અનુવાદી ભવેચ્છિ મ ઇતિ પણ્ઠિતસમતમ् ॥

અર્થાં ગીત પ્રયોગ સમયે, યે સ્વર પ્રાચ્ય હેતુક રાગેની બોધક હય, તાહા બાદી સ્વર । પણ મેર સમ અંતિ સ્વર સંબાદી । ગાંકાર આ ર નિષાદ, ઋષત ઓ દૈવતેર ક્રમાસ્ત્રે વિવાદી ; એકંકપ ઋષત ઓ દૈવત, ગાંકાર આ ર નિષાદેર ક્રમાસ્ત્રે વિવાદી । બાદી સંબાદી વિવાદી લક્ષ્ણ સ્પર્શ ના કરિલેહ તાહા અનુબાદી હિયે ।

સંગીતાનભિજ્ઞ બ્યક્તિરા મને કરે યે, ઉચ્ચ ઉચ્ચ સ્વર તહેલેહ ઉચ્ચ ઉચ્ચ ગ્રામ હય, બસ્તુઃ તાહા નહે । ગ્રામેર એકટુ બિશેમ નિયમ આછે । યથ—

“खराणं सुव्यवस्थानां समूहो ग्राम उच्चते ।”  
 “पञ्चमुखेनिर्विकारः षडजग्रामस्तदोच्चते ।  
 सोपान्तप्रशुति-संस्कोइर्यं ग्रामः स्यान्मध्यमस्तथा ॥”  
 “ग्रामः खर-समूहः स्यान्मूले नादेः समाश्रयः ।  
 तौ ही धरातले तत्र स्यात् षड् जग्राम आदिमः ॥  
 द्वितीयो मध्यमग्रामस्तदोर्लक्षणमुच्चते ।  
 षडजग्रामः पञ्चमे खचतुर्थश्रुतिसंस्थिते ॥  
 सोपान्तप्रशुतिसंस्केत्स्मिन् मध्यम-ग्राम इष्ट्यते ।  
 यदा धस्त्रिप्रशुतिः षडजे मध्यमे तु चतुःश्रुतिः ।  
 रिमयोः श्रुतिमेकैकां गान्धारश्वेत् समाश्रयेत् ।  
 प श्रुतिं धो निधादस्तु ध श्रुतिं सश्रुतिं श्रितः ।  
 गान्धारग्राममाचष्टे तदा तं नारदोमुनिः ।  
 प्रवर्त्तते खर्गलोके ग्रामोऽसौ न महीतले ॥”

अर्थ—मूर्छनादिर आश्रयभूत घर समूहेर स्वयवस्थार नाम ग्राम । तन्मध्ये धरातले २ ग्राम गीत हहैग्रा थाके । आदिम षडज ग्राम, २य मध्यम ग्राम । एই छहेरेर लक्षण उक्त हहै-तेछे । यथा पक्षम घर स्वीय चतुर्थ श्रुतिते थाकिले अर्थात् निर्विकार थाकिले तत्सम्बलित घरसमूह षडज ग्राम, आर नेहे पक्षम उपास्त्यश्रुतिह हहैले तत्संयुक्त घरसमूह मध्यम ग्राम ।

ग्राम हहैते मूर्छनार जन्म । ‘मूर्छना’ प्रति ग्रामे प्रधानतः सात सातटि । क्रमावस्थे आरोक्षण अवरोहण क्रिया सम्बन्ध-

স্বরসমূহের নাম মুচ্ছনা। এই মুচ্ছনা বীণায়ন্ত্রে সুস্পষ্টবোধ্য।  
কোছলীয় সঙ্গীত শাস্ত্রে ইহার বিশেষ বিবরণ দৃষ্ট হয়। যথা—

সমৈব মুচ্ছনাস্বাত্র প্রতিযামং প্রকীর্তিতাঃ।

আদিদ্বিচিচ্ন্তুঃ পञ্চ ষট্ সমস্তিপি তা মতাঃ॥

ষড়জান্নিধাদপর্যন্ত নিধাদাষ্টৈবতান্তকম্।

ধ্বতাত্পञ্চমান্তন্তু পञ্চমান্তস্থমান্তকম্॥

স্থিঘভাত্র সান্তমিয়াত্তঃ ষড়জযাময় মুচ্ছনাঃ॥

অস্য প্রয়োগঃ।

স রিগ ম প ধ নি, নি স রিগ ম প ধ, ধ নি স রিগ ম প,  
প ধ নি স রিগ ম, ম প ধ নি স রিগ, গ ম প ধ নি স রি,  
রিগ ম প ধ নি স।

সঙ্গীতে প্রধানতঃ প্রতি গ্রামে সাতটি করিয়া মুচ্ছনা কথিত  
হইয়াছে তাহা অথম, দ্বি, ত্রি, চতুঃ, পঞ্চ, ষট্ ও সপ্ত স্বরে অনু  
গত। ষড়জ হইতে নিষাদ পর্যন্ত—নিষাদ হইতে দৈবত পর্যন্ত—  
দৈবত হইতে পঞ্চম পর্যন্ত—পঞ্চম হইতে মধ্যম পর্যন্ত—  
মধ্যম হইতে গান্ধার পর্যন্ত—গান্ধার হইতে খৰত পর্যন্ত—  
খৰত হইতে পুনরপি সা পর্যন্ত। এইরূপ স্বর পরিচালনায়ক  
মুচ্ছনাকে ষড়জ-গ্রামীয় মুচ্ছনা বলে। (উপরের লিখিত  
উদাহরণ দেখ।)

অনন্তর মধ্যম গ্রামের মুচ্ছনা এইরূপে প্রদর্শিত হইয়াছে।

“ ଅଧୀଅଳେ ପୁରୀଧାୟ ମଧ୍ୟମ-ୟାମମୁକ୍ତିନା ।  
ମାହ୍ୟାଳଂ ଗାର୍ବଷଭାଲଂ କ୍ଷୟଭାତ୍ ସାଳମିଥିତେ ॥  
ସାମ୍ରାଜ୍ୟନଂ ନୈଧ୍ୟବତାଳଂ ଧାତ୍ ପାଳଂ ଧାତ୍ ମାଳକମ୍ ।”

ଅଞ୍ଚୋଦାହରଣମ୍ ।

ଯ ପ ଧ ନି ସ ରି ଗ, ଗ ମ ପ ଧ ନି ସ ରି, ରି ଗ ମ ପ ଧ ନି ସ,  
ସ ରି ଗ ମ ପ ଧ ନି, ନି ସ ରି ଗ ମ ପ ଧ, ଧ ନି ସ ରି ଗ ମ ପ,  
ପ ଧ ନି ସ ରି ଗ ମ ।

ମ ହଇତେ ଗ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ,—ଗ ହଇତେ ରି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ,—ରି ହଇତେ  
ସା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ,—ସା ହଇତେ ନି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ,—ନି ହଇତେ ଧ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ,—  
ଧ ହଇତେ ପ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ,—ପ ହଇତେ ମ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ । ଏଇକ୍ରପ ସ୍ଵର-  
ବ୍ୟବହାଗଟିତ ମୁଢ଼ିନା ମଧ୍ୟମ-ଗ୍ରାମୀୟ ମୁଢ଼ିନା । ( ଉପରେର ଲିଖିତ  
ଉଦାହରଣ ଦେଖ । ) ଗାନ୍ଧାର ଗ୍ରାମେର ମୁଢ଼ିନା ଲୋକିକ ଗୀତେର  
ଅଭୂପଦୋଗ୍ନୀ ବଲିଆ ବିଶେଷ କରିଆ ବଲେନ ନାହିଁ । “ଗ ମ ପ ଧ  
ନି ସରୀତି ଗାନ୍ଧାର୍ୟାମମୁକ୍ତିନା ” ଏଇକ୍ରପ ସଂକ୍ଷେପେ ବଲିଆ  
ଗିଯାଛେ ।

ଅପିଚ, ସଙ୍ଗୀତ ଶାସ୍ତ୍ରେ ମୁଢ଼ିନାର ନାମ କଲନା କରା ଆଛେ ।  
ସଥି—

“ ଲଲିତା ମଧ୍ୟମା ଚିବା ହୌହିଣୀ ଚ ମତଙ୍କୁଜା ।  
ସୌବିହୀ ସ୍ତ୍ରିମଧ୍ୟା ଚ ଘଡ଼ିଜ-ମଧ୍ୟା ଚ ପଞ୍ଚମୀ ॥  
ମତ୍ସ୍ୟରୀ ମୃଦୁମଧ୍ୟା ଚ ଶ୍ରୀନାନ୍ଦା କଳାବତୀ ।  
ତୀରୀ ହୌଦୀ ତଥା ମାତ୍ରାରୈଶ୍ୱରୀ ଦେଚରା ଚହା ॥

সদাবতী বিশ্লেষা চ চিষ্ঠ যামৈষ মূর্ছনা ।

একবিংশতি হিন্দুক্তা মূর্ছনা স্বচ্ছমৌলিন ॥

ইহার অর্থ সহজ, মূর্ছনার নাম ভিন্ন ইহাতে অন্য কিছু নাই। এই একবিংশতি মূর্ছনা প্রধান, ইহা ভিন্ন অন্যান্য বহুতর মূর্ছনা আছে।

কোহল-কৃত সঙ্গীত গ্রন্থ অপেক্ষা সঙ্গীত-দর্পণে কিছু এই সকল বিষয়ের বৈশিষ্ট্য দেখা যায়। ভারতবর্ষে এক সময়ে সঙ্গীত ও সংস্কৃত ভাষার কি পর্যন্ত চর্চা হইয়াছিল তাহা বোধ-গম্য করাইবার নিমিত্ত সঙ্গীত-রচনাকর হইতে মূর্ছনানিরামক কতিপয় শ্লোক উক্ত করিয়া দিলাম।

“ ক্রমাত্ খরাণ্যাং সমানামারীহস্তা঵হীহণ্ম ।

মূর্ছনেত্যুচ্ছতে যামত্যে তাঃ সম সম চ ॥

স্থান-ব্য-সমাধীগো মূর্ছনারম্ভসম্ভবঃ ।

তত্ত্ব মধ্যস্থ-ঘড়জেন ঘড়জ-যামস্য মূর্ছনা ॥

পুরুষমারম্ভতে নেক্তু নিধাদাদৈহধূতনৈঃ ।

মধ্য-মধ্যম-মারম্ভ মধ্যমযাম-মূর্ছনা ॥

আদ্যা নেক্তু দধীধূতঃ খরানারম্ভ ঘটক্রমাত্ ।

ঘড়জেতুচ্ছ-মন্ত্রাদ্যা রজনী চৌত্তরায়তা ॥

শুদ্ধঘড়জা মত্সরীক্তাস্বক্রান্তাভিষ্ঠুতা ।

সৌবৈরী মধ্যমযামে হস্তক্ষেপাংশা ততঃরস্ম ॥

স্থাত্ কলোপনতা শুদ্ধা মধ্যমার্গিচ সৌহৃদী ।

हृष्यका सप्तमी प्रोक्ता मूर्च्छनेत्यभिधा इमाः ॥  
 नन्दा विशाला सुमुखो विचित्रा रोहिणी सुखा ।  
 आलापाचेति गान्धार-ग्रामे स्युः सप्त मूर्च्छनाः ॥  
 पृथक् चर्तुविधाः शुद्धाः काकचीकलितास्तथा ।  
 सान्तरास्त्रहयोपेताः षट्पञ्चाशत् मूर्च्छनाः ।  
 यदा निषाद-संज्ञैकः अति-द्वन्द्वं समाश्रयेत् ।  
 तदूर्ध्माय्य काकली तदा सा कथयते वधैः ॥  
 यदाश्रयति गान्धारो मध्यमस्य श्रुतिद्वयम् ।  
 तदासावन्तरः प्रोक्तो मुनिभिर्त्वं तु सन्धिवत् ॥  
 मूर्च्छनायां यावतिथौ भवेतां षड्जमध्यमौ ।  
 ग्रामयोक्तावतिथैव मूर्च्छना सा प्रकीर्तिता ॥  
 प्रथमादिस्वराम्भादेकैका सप्तधा भवेत् ॥  
 तासूच्चार्यान्त्यस्त्ररान् तान् पूर्वानुच्चारयेत् क्रमात् ॥  
 ते क्रमाः कथितास्तेषां संख्यानेत्राङ्गुहामतः ॥ इत्यादि ।  
 पूर्वे गाहा किछु बला हईयाछे तद्वाराइ एই शकल झोक  
 गतार्थ हठयाछे । शुत्रां ईहार आर अन्त्याद दिलाम ना । फल,  
 “ यत्र स्त्रीमूर्च्छित एव रागतां  
 प्रामस्त्र नामाज्जहनस्त्र मूर्च्छनाम् ।  
 ग्रामोद्वास्त्रत्वस्त्र-समयका  
 स्त्राना भवेयुः पुनर्कविंश्टिः ॥  
 घेहेतु द्वर शकल मृछित् अर्णवर्कित ओ परम्पर संश्लिष्ट

হইয়াই রাগভাব প্রাপ্ত হয়, এই হেতু ইহার নাম মূচ্ছনা ।  
আবার এইরূপ শ্বর-প্রয়োগের প্রভেদ হইতেই তানের উৎ-  
পত্তি, এবং তাহারও সংখ্যা প্রধানতঃ ২১ একবিংশতি ।

মূচ্ছনা হইতে তানের জন্ম । এই তান দ্বিবিধি । শুন্দ ও  
কৃট । তাহারই ভেদ অপূর্ণতান ও পূর্ণতান ।

যদা তু মূচ্ছনাঃ শুন্দাঃ ঘাড়বৌড়বিতীক্ষ্টাঃ ।  
নদা তু শুক্রতানা স্তুঃ মূচ্ছনাস্ত্বাচ ঘৃজমাঃ ॥  
সম-ক্রমাত্ যদা হীনাঃ স্বহৈঃ সহিপসমমৈঃ ।  
নদাদ্বাবিংশতি-ক্ষানাঃ ঘাড়বাঃ পরিকীর্ত্তাঃ ॥

অর্থ,—মূচ্ছনা যখন শুন্দ থাকে ও যখন তাহাকে ঘাড়ব  
উড়ব করা হয় তখনই শুন্দ তান এবং এই শুন্দ তানে ঘড়জ-  
গাকে । ক্রমে স রিগ ও সপ্তম শ্বর দ্বারা ক্রমশঃ বর্দিত করিয়া  
গামিনী মূচ্ছনা ঘাড়ব তান সংখ্যা অষ্টাবিংশতি হয় ।

যদা তু মধ্যমযামে মূচ্ছনা সরিগোজ্জ্বিতাঃ ।  
সম ক্রমাত্ যদা তানাঃ স্তুক্ষদা লিকবিংশতিঃ ॥

মর্যাদার্থ এই বে—যখন মধ্যম গ্রামের মূচ্ছনা স রিগ  
বর্জিত হয় তখন ক্রমানুযায়ী ২১ ঘাড়ব তান হয় ।

যবমেকোনপজ্জ্বাপন্মিলিতাঃ ঘাড়ব মতাঃ ।  
সদ্যাভ্যাং দিগ্নতিভ্যাতঃ হিদ্যাভ্যাং সম বর্জিতাঃ ॥  
ঘড়জযামে প্রথক্তনান একবিংশতিরৌড়বাঃ ।

ମର୍ଯ୍ୟାର୍ଥ ।

ପ୍ରାଚୀ ତାନ ସମୁଦ୍ରରେ ୪୯ । ସ ପ ଓ ଗ ନି ତଥା ରି ଥ କ୍ରମା-  
ବସେ ମୁଢ଼ିନାୟ ବର୍ଜିତ ହେଲେ ଯଡ଼ିଜ ଶ୍ରାମେ ୨୧ ଓଡ଼ିବ ତାନ ହୟ ।

**ବିଶ୍ଵନିଭ୍ୟାଂ ବିଶ୍ଵନିଭ୍ୟାଂ ମଧ୍ୟମଯାମମୁର୍ଛିନାଃ ।**

ଯଦା ହୀନାଳ୍ପଦା ତାନାସ୍ତ୍ରତୁର୍ଦ୍ଦୟ ସମୀରିତାଃ ॥

ଔଡ଼ିବା ମିଲିତାଃ ପଞ୍ଚ ତ୍ରିଷ୍ଟନ୍ ଯାମଦ୍ଵୟେ ଖ୍ୟତାଃ ।

**ସର୍ଵେ ଚନୁରସ୍ତ୍ରୀତିଃ ସ୍ତ୍ରୀମିଲିତାଃ ଘାଡ଼ିବୈଡ଼ିବାଃ ॥**

ତାତ୍ପର୍ୟାର୍ଥ ଏହି ସେ, ମଧ୍ୟମ ଶ୍ରାମେ ତ୍ରିଶ୍ରତି ଓ ଦ୍ୱିଶ୍ରତି ଅର୍ଥାଏ  
ଗ ନି କ୍ରମାବସେ ବର୍ଜିତ ହେଯା ଅର୍ଥାଏ ପ ରି ୧୪ ଓଡ଼ିବ ତାନ ହୟ ।  
ସମୁଦ୍ରରେ ୩୫ ତାନ । ଏହିକୁପେ ୨ ଶ୍ରାମେ ୮୪ ଟି ଶୁଦ୍ଧ ଅସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ  
ତାନ ଆଛେ ।

**ଅମମୂର୍ତ୍ତ୍ସି ସମୂର୍ତ୍ତ୍ୟ ଅୃତକମୌଚାରିତାଃ ସ୍ଵରାଃ ।**

**ମୁର୍ଛିନାଃ କୁଟନାଃ ସ୍ଵରିତି ଶାସ୍ତ୍ରଵିନିର୍ଣ୍ଣୟଃ ॥**

ତାତ୍ପର୍ୟ—ମୁଢ଼ିନା ସ୍ଵର ବ୍ୟୁତକ୍ରମେ (ଅର୍ଥାଏ ଉଲୁତପ୍ଲୁତ ରୀତିତେ)  
ଅସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ବା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଉଚ୍ଚାରିତ ହେଲେ ଗୀତଶାସ୍ତ୍ରେ ଐ ଐ ମୁଢ଼-  
ନାକେ କୁଟ ତାନ କହେ ।

**ଦୂର୍ମା ପଞ୍ଚମହସ୍ତାଣ୍ୟ ଚତ୍ଵାରିଷ୍ଟତ୍ୟୁତାନି ଚ ।**

**ଯକୈକସ୍ୟାଂ ମୁର୍ଛିନାୟାଂ—**

ଏକ ଏକ ମୁଢ଼ିନାତେ ୫୦୪୦ ପ୍ରତି ହାଜାର ଚଲିଶଟି କରିଯା  
ଶୁଦ୍ଧ, କୁଟ ଓ ପୂର୍ଣ୍ଣ ତାନ ଆଛେ, ଅପୂର୍ଣ୍ଣ ତାନ ଇହାର ଅନେକ  
ଅଧିକ ।

প্রধান মূচ্ছ'নার নাম—ললিতা, মধ্যমা, চিরা, রোহিণী, অতঙ্গজা, সৌবীরা, মধ্যমধ্যা, ষড়জমধ্যা, পঞ্চমী, মৎসরী, মৃহ-অধ্যা, শুক্রাস্তা, কলাবলী, তীর্তা, রোদ্রী, ব্রান্তী, বৈষণবী, খেচরা, চরা, সদাবতী, বিশালা (২১)।

কাব্যে যেমন শ্বায়ীভাব ও সঞ্চারীভাব প্রভৃতি আছে, গানের মধ্যেও তাহা আছে। কাব্যের যেমন রস আস্তা, গানেরও তজ্জপ। স্বতরাং গান-কার্য্যেও শ্বায়ী আদি লক্ষণ আছে।

গান-ক্রিয়া বর্ণ নামে উক্ত হইয়াছে। সেই বর্ণ ৪ প্রকার নিরূপিত আছে। শ্বায়ী, অবরোহী, আরোহী ও সঞ্চারী।  
বর্থ—

গান-ক্রিয়ৈত্বে বর্ণঃ স চতুর্দ্বা নিষ্ঠাপিতঃ।

স্থায়ারোহা঵রোহৈচ সম্ভারীত্যথ লক্ষণম্ ॥

স্থিত্বা স্থিত্বা প্রযোগঃ স্থাদেকৈকস্য স্বরস্য যঃ।

স্থায়ী বর্ণঃ স বিচ্চেয়ে পরাবর্ত্তনামকৌ ॥

এতত্সমিশ্রাদ্বর্ণঃ সম্ভারী পরিকীর্তিং তঃ ॥

থাকিয়া থাকিয়া এক এক স্বরের পুনঃ পুনঃ প্রয়োগ হইলে তাহাকে শ্বায়ী বর্ণ কহে। আরোহী ও অবরোহী বর্ণের লক্ষণ এই যে, উহার যেমন নাম তেমনি অর্থ (অর্থাৎ কার্য্যেও আরোহী অবরোহী)। ইহা মিথিত করিয়া লইলে তাহা সঞ্চারী নামে কথিত থায়।

স্তানী বর্ণের আৰ একটি স্পষ্ট লক্ষণ আছে তাহা এই—

যতীয়বিশ্বলতে রামঃ স্বরঃ স্থাদী স কৰ্ত্তব্যে ।

যে রাগটি যাহাতে উপবেশন কৰে সেই স্বর হায়ী নামে  
উক্ত হয় ।

( গীতাদি । )

“গীতাদী স্থাপিতো যস্তু স যহুস্বর উচ্চতে ।

ন্যাসস্বরস্তু বিজ্ঞিধীয়স্তু গীত-সমাপকঃ ।

বজ্জলত্বং প্রযৌগেষু স অংশস্বর উচ্চতে ।”

অর্থাৎ গীতের প্রারম্ভে যে স্বর স্থাপনা কৰা যাব তাহার  
নাম গ্রহস্বর । যে স্বরে গিয়া গীতটি সমাপ্ত হয় তাহাকে  
ন্যাসস্বর এবং প্রয়োগ কাল মধ্যে যে যে স্বর প্রচুর পরিমাণে  
ব্যবহৃত হয়, তাহাকে অংশস্বর বলে । আবার কাব্যের ন্যায়  
গানেও অলঙ্কার আছে । গানের অলঙ্কার কি তাহা গীতান-  
ভিজ্ঞদিগের বোধগম্যের নিমিত্ত এহলে তাহার আংশিক  
লক্ষণ ব্যক্ত কৰিতেছি ।

“বিশ্বিষ্ট-বর্ণ-সন্দৰ্ভমলঙ্কারং প্রচন্দতে ।

ঘৈকস্যাং মূচ্ছ'নায়াং ত্রিপঞ্চিমুদিতা বৃঘৈঃ ॥”

বিশেষ বিশেষ বর্ণ ( স্থারিপ্রভৃতি ) সন্দর্ভের নাম অল-  
ঙ্কার । সংগীতজ্ঞ পঞ্জিতেরা বলিয়াছেন যে এক এক মূচ্ছ'নাতে  
৬৩টি কৰিয়া অলঙ্কার আছে ।

অলঙ্কারের গ্রন্থাবৰের অর্থাৎ **বীজান** নিয়মের নির্দর্শন

স্বরূপ একটি উদাহরণ এই :—সরি সরি গ, রিগ রিগ ম, গম  
গম প, মপ মপ ধ, পধ পধ নি, ধনি ধনি স।

( এইটি দ্বিতীয় )

স রি গ, রি গ ম, গ ম প, মপ ধ, প ধ নি, ধ নি স।

এইরূপ স্বর প্রস্তাবের নাম অলঙ্কার। কলাবতেরা টহা  
অত্যধিক ব্যবহার করিয়া থাকেন। অলঙ্কারের অত্যধিক  
ব্যবহারে কি মন্ত্র্য, কি কাব্য, কি সঙ্গীত কাহারও শোভা  
থাকে না।

স্বরবিজ্ঞানের বিষয় অত্যধিক বিস্তার না করিয়া এই  
স্থানেই শেষ করিলাম এতদ্বারা অনুভূত হইবে যে, এক মাত্র  
ধ্বনি অবলম্বন করিয়া পূর্ণাচার্যেরা কতদূর পর্যন্ত মন্ত্রচালনা  
করিয়াছিলেন। \*

\* সহৃতজ্ঞচিত্তে শীকার করিতেছি যে, এই প্রস্তাবটি লিখিবার  
সময় আমার পরমবন্ধু সঙ্গীত শাস্ত্র বিশেষ বৃৎপৰ ছগ্নী নিবাসী  
জীৱুক্ত বাবু সারদাচূরণ ঘোষ আমার অনেক সহায়তা করিয়াছেন।



---

# পাণিনি ।

---

"Panini's work is indeed a kind of natural history of the Sanskrit language."

PROFESSOR GOLDSTÜCKER.





# পাণিনি ।

---

সংস্কৃত ভাষার উৎপত্তিকূমি বা প্রথম গ্রাচার ভূমি এক্ষণে  
কোথায় ও কি নামে লোক-গোচর হইয়া আছে তাহা  
কে বলিতে পারে ? এ ভাষার নির্মাতা কে ? কোন্ সময়ে  
ইহার স্থত্রপাত হয়, এবং কোন্ সময়েই বা কোন দেশের  
লোকেরা ইহার গ্রাচার করিয়াছিল ? কে কে ইহার  
উন্নতি করিয়াছিল ? ইহা কি আদিমতম ভারতবাসিদিগের  
নাত্তভাষা ছিল ? না তাহাদের অন্তবিধি ভাষা ছিল তাহাই  
সংস্কৃত পূর্বক নিয়মবন্ধ করিয়া, সংস্কৃত নাম দিয়া গ্রাচার  
করিয়াছিলেন ? এ সকল নির্ণয় করে কাহার সাধ্য । এই  
বর্ষায়সী ভাষার উৎপত্তিকাল নির্ণয় করে কাহার সাধ্য ।  
উপরে যে “পাণিনি” মুকুটার্পণ করিয়া প্রস্তাব আরম্ভ  
করিলাম, উনি এই বর্ষায়সী ভাষার কত নিম্নের বালক  
তাহা বলা যায় না । এমনি শুনিতে পাণিনি বৃদ্ধতম, কিন্তু  
এই ভাষার ক্রোড়ে বৃদ্ধাইয়া দেখিলে উহাকে সদ্যঃপ্রস্তুত শিশু  
বলিয়া বোধ হইবে ।

এই ভাষার <sup>১</sup> প্রতিকৌল চিন্তার পরপারে লুকায়িত

ଆଛେ । ବୁଦ୍ଧିର ଅଗମ୍ୟ ପଥେ ପ୍ରୋଥିତ ଆଛେ । ଆର ତାହା ପାଓଯା ଯାଇବେ ନା ।

ଯାହାରା ସଂକ୍ଷିରକ ବା ଉନ୍ନତି କାରକ ତାହାଦିଗକେଓ ପାଓଯା ଯାଇବେ ନା, ତାହାରା ଇହଲୋକେ ନାହିଁ—ଅନେକ ଶତ ବର୍ଷ ଇହଲୋକ ତ୍ୟାଗ କରିଯାଛେନ । ଆର ତାହାଦିଗକେ ପାଓଯା ଯାଇବେ ନା ! ତବେ ଆମାଦେରଇ ଦୁଇ ପାଁଚ ଜନ ପୂର୍ବ ପୁରୁଷ, ଯାହାରା ସଂକ୍ଷିତ ଲହିୟା କିଞ୍ଚିତକାଳ ମାତ୍ର କ୍ରୀଡ଼ା କରିଯାଛିଲେନ, ତାହାଦେର ଦୁଇ ଏକଜନେର ନାମମାତ୍ର ଉଲ୍ଲେଖ କରିଯା ଅନ୍ତାବ ପୂର୍ଣ୍ଣ କରିବ ମାନ୍ସ କରିଯାଛି । ତମଧ୍ୟେ ପାଣିନି, ଶୀର୍ଷକେ ଯାହାର ନାମ ଅଙ୍କିତ କରିଯାଛି, ତାହାରଇ ବିଷୟ ଘର୍ଥାସାଧ୍ୟ ବଲିବାର ମୁଖ୍ୟ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ।

ସଂକ୍ଷିତ ଭାଷା ଏଦେଶୀୟଦିଗେର ଯତ୍ନେର ଧନ । ଏକ ସମୟେ ଏଦେଶୀୟରେ ଇହାର ଦ୍ଵାରା ସ୍ଵଗୌୟ ସ୍ଵଧା ପାନେର କ୍ଷେତ୍ର ନିରୁତ୍ତି କରିଯାଛିଲେନ । ଭାଗୁରି, ଉପମନ୍ୟୁ, ଯାଦ୍ବ, ଗାଲବ, ଶାକଲ୍ୟ, ଜୈମିନୀ ପ୍ରଭୃତି ଋଷିକୁଲେର ନିକଟ ଇନି ଦେବଭାଷା ବଲିଯା ପରିଚିତ ଛିଲେନ । ତାହାରା ଯତ୍ନେର ସହିତ ଇହାର ପୁଣ୍ସାଧନ କରିତେ ଚେଷ୍ଟା କରିଯାଛିଲେନ । ଅତଃପର ଏଇ ସଂକ୍ଷିତ ଭାଷା ଇନ୍ଦ୍ର, ଚନ୍ଦ୍ର, କାଶକୁଷ, ଆପିଶଲୀ, ଶାକଟାୟନ, ବ୍ୟାଡି, ପାଣିନି, କାତ୍ୟାଯନ ଓ ପତଞ୍ଜଲି ପ୍ରଭୃତି ଆଚାର୍ୟକୁଲେର ନିକଟ ବିଶେଷ ସମାଦୃତା ଛିଲେନ, ତାହାରାଓ ସଥାନରେ ଇହାର ଅନ୍ଧ ପ୍ରତାଙ୍ଗ ମାର୍ଜନା କରିଯା ଗିଯାଛେ । ଉଲିଖିତିଙ୍କ ଆଚାର୍ୟଦିଗେର ମଧ୍ୟେ

পাণিনি সর্বকনিষ্ঠ । এখন আর পূর্বাচার্যদিগের মত চলে না, সর্বকনিষ্ঠ পাণিনির মতই এঙ্গণে প্রবল । যদিও তাই একটি মত প্রচলিত আছে বটে, কিন্তু তাঁহাদের গ্রন্থ চলে না, সে সকল গ্রন্থ লোপ হইয়াছে ।

পাণিনির মত এত প্রবল কেন ? তাঁহারই বা এত মাত্র কেন ? তিনি কোন্ দেশের লোক ? কোন্ সময়ের লোক ? কাহার পুত্র ? এ সকল জানিবার জন্য অনেকেরই কৃতৃহল উদ্দীপ্ত হইয়া থাকে । ইতঃপূর্বে অনেক মহাঞ্চাকে দেই কৃতৃহল চরিতার্থ করিবার জন্য অগ্রসর হইতে দেখা গিয়াছে, তাহা দেখিয়া আমিও তৎপথে পদার্পণ করিতেছি । যদি বল প্রয়োজন কি ?—প্রয়োজন না থাকিলে অত্যন্ত মৃচ ব্যক্তিরও বিষয়-প্রবৃত্তি হয় না । পাণিনির সময়াদি নির্ণয় করিতে গিয়া তাঁহারা স্পেছাচারিতা দোষে লিপ্ত হইয়াছেন, এবং নির্মূল কলনার আশ্রয়ে থাকিয়া জিজ্ঞাসুদিগকে ভুল বুঝাইয়া দিয়াছেন । এই জন্যই আমি তাঁহাদের সিদ্ধান্তে সন্তুষ্ট না থাকিছি, যতন্ত্র সিদ্ধান্ত করিবার জন্য যত্নবান् হইয়াছি ।

আমারও যে ভুল হইবে না, ইহাও প্রত্যাশা করা যায় না; কেন না, অতীত বস্তুর বাধার্থ্য নির্ণয় ছঃসাধ্য । অতীত বিষয়ের উপর প্রত্যক্ষের প্রভৃতা নাই । প্রত্যক্ষ কেবল বর্তমান লইয়াই থাকে । অনুগ্রহ কখন কখন ভুল বুঝাইয়া দিয়া থাকে, যেহেতু অধ্যান-প্রচারণাটি প্রত্যক্ষ-সংস্কৃষ্ট । ভাস্তু

ଅନୁମାନ ବଞ୍ଚର ଦୋଷେও ହ୍ୟ, ଦେଖିବାର ଦୋଷେଓ ହ୍ୟ । ଆର ଏକଟି ପ୍ରମାଣ ଆଛେ ତାହାର ନାମ ‘ଐତିହ୍ସ’ । ଐତିହ୍ସ କି ? ତାହା ବଲିତେଛି । ଯାହା ବୃଦ୍ଧପରମ୍ପରା ଚଲିଯା ଆସିତେବେ ତାହାଇ ଐତିହ୍ସ । ସଂଦି କୋନ ପ୍ରବାଦ ବହକାଳ ହିତେ ଅବିଚ୍ଛେଦେ ଚଲିଯା ଆଇମେ, ତବେ ତାହା ସତ୍ୟ ବଲିଯା ଗ୍ରହଣ କରାର ରୀତି ଆଛେ, କିନ୍ତୁ ତାହା ସତ୍ୟ ନା ହିତେଓ ପାରେ । ଅତ୍ୟବ ଅତୀତ ବଞ୍ଚର ସାଥୀର୍ଥ୍ୟ ନିର୍ଣ୍ଣୟପକ୍ଷେ ସଥନ ଏତ ବାଧା ଆଛେ, ତଥନ ଆମିଓ ସେ ଅଭାସ ନିର୍ଣ୍ଣୟ କରିତେ ପାରିବ ଇହାଓ ପ୍ରତିଜ୍ଞା କରିତେ ପାରିନା ; ତବେ ଏହି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବଲିତେ ପାରି ଯେ, ସେ ପଦ୍ଧତିତେ ଅତୀତ ବଞ୍ଚର ନିର୍ଣ୍ଣୟ ହ୍ୟୋ ସୁସ୍ତବ, ଦେଇ ପଦ୍ଧତିର ଅନୁଦରଣ କରିଯା, ସେବ୍ବେଚାରିତା ଦୋଷ ତ୍ୟାଗ କରିଯା, ନିର୍ମଳ କଲ୍ପନା ବର୍ଜନ କରିଯା, ଅତି ସାବଧାନେ ନିର୍ଣ୍ଣୟ କରିବ, ଇହାତେ ସତ୍ୟକୁ ମତୋର ଆକର୍ଷଣ ସତ୍ୟବ, ପାଠକଗଣ ତାହାଇ ପାଇବେନ ।

ପୁରାତନ ଜ୍ଞାନିବାର ଛୁଟି ମାତ୍ର ଉପାୟ ଆଛେ । ଯୁକ୍ତି ଓ ଐତିହ୍ସ । ଅବିଚ୍ଛେଦେ ଓ ଧାରାବାହିକରିପେ ସମାଗତ ବିଶ୍ୱାସଦୋଗ୍ୟ ଜନପ୍ରବାଦ, ତେବେଳେର କି ତେପରବନ୍ତୀ କାଳେର ଲିପି, ସଟନା-ବିଶେଷେର ଲୁପ୍ତାବଶେଷ, ପ୍ରାକୃତିକ ଅବସ୍ଥାର ତାରତମ୍ୟ, ଏ ସମସ୍ତଙ୍କ ଉହାର ଆଲ୍ସନ । ଏହି ମକଳ ଅବଲମ୍ବନ କରିଯାଇ ଯୁକ୍ତି ଓ ଐତିହ୍ସର ଦ୍ୱାରା ପ୍ରାଚୀନ ବଞ୍ଚ ଅନୁମନା କରିତେ ହ୍ୟ । ସେ ଯୁକ୍ତିର କୋନ ମୂଳ ନାହିଁ, ସେ ଯୁକ୍ତି ପୂର୍ବାପରଂ ମିକନ୍ଦ, ଏଦିକେ ମଂଳଗ୍ନ, ଅନ୍ୟଦିକେ ଅମଂଳଗ୍ନ, ଏମନ ଯୁକ୍ତି ପାଞ୍ଜି ଜ୍ୟ । ଐତିହ୍ସ ପକ୍ଷେଓ

এছলে গ্রামভাষ্যজ্ঞ পাঠকের একটি সংশয় উপস্থিত হইতে পারে। সে সংশয় এই যে, আয়-ভাষ্যে লেখা আছে তাহা বাংস্যায়নকৃত; কিন্তু আমি বলিলাম উহা চাণক্যকৃত। এই সংশয়-ভঙ্গনের জন্য, চাণক্য ও বাংস্যায়ন যে এক ব্যক্তি, এছলে তাহা ও প্রমাণ করা যাইতেছে।

চাণক্যের একটি নাম নহে। পূর্বকালে গুণ, বংশ, কার্য্য, ইত্যাদি বহু কারণবশতঃ এক ব্যক্তির বহু নাম থাকিত; সুতরাং চাণক্যেরও বহু নাম ছিল দেখা যাইতেছে। তাহার বাংস্যায়ন, মল্লনাগ, কৌটিল্য, চাণক্য, দ্রামিল, পক্ষিলস্বামী, বিশুগুপ্ত ও অঙ্গুল এতগুলি নাম ছিল। জৈনাচার্য হেমচন্দ্ৰ স্বকৃত অভিধানচিন্তামণিতে এই সমস্তনামগুলিই পর্যায়বদ্ধ করিয়া গিয়াছেন। যথা—

“ বাত্যায়নে মল্লনাগঃ কৌটিল্যস্ত্রামজঃ ।

“ দ্রামিলঃ পদ্মিলস্বামী বিশুগুপ্তঃ অঙ্গুলঃ ।”

( মর্ত্যকাণ্ড । )

গ্রামভাষ্য যে চাণক্য-বাংস্যায়নের কৃত তাহারও প্রমাণ আছে। উদ্যোতকর মিশ্র কৃত বার্তিক, এবং বাচস্পতি মিশ্র-কৃত তাংপর্য-টীকায় এই গ্রহ পক্ষিল স্বামী-কৃত বলিয়া উল্লেখ আছে। গ্রামশাস্ত্রে যে পক্ষিল স্বামীর একটি স্বতন্ত্র মত আছে তাহা আধুনিক নৈয়ার্থ্যিকগণও অবগত আছেন। মল্লনাগ, পক্ষিল স্বামী, বাংস্যায়ন এক ব্যক্তি এবং তিনিই চাণক্য।

ଏହି ଚାଣକ୍ୟ ନୀତିଶାସ୍ତ୍ରେ ଓ ଶକ୍ତଶାସ୍ତ୍ରେ ପ୍ରସିଦ୍ଧ । ଶକ୍ତଶାସ୍ତ୍ରେ ଇନି କୋଟିଲ୍ୟ-ନାମେ ବିଖ୍ୟାତ ।, ସଂସ୍କୃତ “ମୁଦ୍ରାରାକ୍ଷ୍ମୟ” ନାଟ-କେର ବହୁତର ହୁଲେ ଚାଣକ୍ୟକେ “କୋଟିଲ୍ୟ” ବଲିଆ ସମ୍ବୋଧନ କରା ହେଇଯାଇଛେ । ଏମକଳ ଆଲୋଚନା ଏ ପ୍ରବନ୍ଧର ଉଦ୍‌ଦେଶ୍ୟ ନହେ, ଏଜନ୍ତ ଏ ସମ୍ବନ୍ଧର ବିଶେଷ ବିଶେଷ ପ୍ରମାଣ-ପ୍ରଯୋଗ ଉଦ୍ଭ୍ବ କରିଲାମ ନା ।

ଚାଣକ୍ୟ ପଣ୍ଡିତ ଯଥନ ପାଣିନିର ଉଲ୍ଲେଖ କରିତେଛେ, ତଥନ ଅବଶ୍ୟ ତିନି ଚନ୍ଦ୍ରଗୁପ୍ତେର ବା ଶେଷନନ୍ଦେର ପୂର୍ବବର୍ତ୍ତୀ । ଇହାର ଦ୍ୱାରା ତଦୀୟ କାଲସଂଧ୍ୟାହୁଲେ ଅନ୍ୟନ ୨୩୦୦ ଶତ ବ୍ୟସର ଗ୍ରହଣ କରା ଯାଇତେ ପାରେ । ଅତଃପର ଆର କୋନ ପ୍ରମାଣ ପାଓଯା ଯାଇନା, ଯଦ୍ଵାରା କୋନ ଏକଟି ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟକାଳ ହିଁ କରା ଯାଇତେ ପାରେ । ଆରୋହ-ପ୍ରଣାଲୀ ଅବଲମ୍ବନ କରିଯା ୨୩୦୦ ଶତ ବ୍ୟସରେ ଗିଯା ଦ୍ଵାରାଇତେ ହଇଲ । ଏକ୍ଷଣେ ଅବରୋହ-ପ୍ରଣାଲୀ ଅବଲମ୍ବନ କରିଯା ଦେଖା ଯାଉକ ତାହାତେଇ ବା କୋଥାଯା ଦ୍ଵାରାଇତେ ହେଯ ।

କୋନ ଏକଟି ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟକାଳ କେନ୍ଦ୍ର କରିଯା ଅବରୋହ ପ୍ରଣାଲୀତେ କ୍ରମେ ଅବତରଣ କରିଯା ଆସିତେ ହଇବେ ।

କୋନ୍ କାଲଟିକେ କେନ୍ଦ୍ର କରା ଯାଇବେ ? ସର୍ବସଂହାରକ କାଲ ଯେ ସମୟେ ଏହି ଭାରତବର୍ଷେ ଭୀଷଣ ସଂକ୍ଷୟ ଉପଷ୍ଠିତ କରିଯାଇଲି, ଯେ ଦିନଟିର ଅବସାନେ କାଲରାତ୍ରିତୁଳ୍ୟ କରାଲରାତ୍ରେର ମଧ୍ୟଭାଗେ ବଟ୍ସଙ୍କେର ମୂଳେ ଉପବିଷ୍ଟ ହଇଯା ଦ୍ରୋଗପୁତ୍ର, କ୍ରତବର୍ଷା ଓ କ୍ରପାଚାର୍ଯ୍ୟ

জীবশূন্য পৃথিবী দেখিয়া ভীত হইয়াছিলেন, যে সংক্ষয়ের  
পর ভারত আর জাগ্রত হইল না, সেই সমষ্টিকে কেন্দ্র করিয়া  
নিষ্ঠে আগমন করা যাইতেছে ।

কুরুক্ষেত্রের যুদ্ধকালটির উল্লেখ মহাভারতে আছে ; কিন্তু  
তাহাতে একটি নির্দিষ্টকাল-সংখ্যা পাওয়া যায় না । স্বতরাং  
অন্য কোন প্রামাণিক গ্রন্থের অনুসরণ করা যাইতেছে ।  
বরাহসংহিতানামক জ্যোতিগ্রন্থে এই কালটির স্পষ্ট উল্লেখ  
দেখিতে পাওয়া যায় । রাজতরঙ্গী নামক প্রাচীন ইতিবৃত্ত-  
গ্রন্থেও স্পষ্ট উল্লেখ আছে । যথা—

• “ গতেষু ষট্সু সার্ষেষু অধিকেষুচ বত্সু ॥

————— অভিব্রূত্যুদ্ধাঙ্গবাঃ ॥

কলির ৬৫৩ বৎসর অতীত হইলে কুরুপাণবের যুদ্ধ  
হয় । উক্ত গ্রন্থকারেরা জনশ্রুতি মাত্র অবলম্বন করিয়া  
উক্ত কালসংখ্যা লেখেন নাই । জ্যোতির্গণনা ও অব্দব্যবহার  
তাহাতে প্রমাণ দিয়াছেন । তাহারা বলিয়াছেন যে,  
তাহাদের সময়েও যৌধিষ্ঠিরাক প্রচলিত ছিল । বিক্রমাদি-  
ত্যের সম্বৎ আরন্তের সময় যৌধিষ্ঠিরাক ২৫২৬ ছিল । এইরূপ  
আর্যাভট্টীয়ার গ্রন্থেও যৌধিষ্ঠিরাক বর্তমান থাকার উল্লেখ  
আছে । যুধিষ্ঠিরের বৃত্তস্থিতি মহাভারত, ভাগবত ও  
বিশুপ্রুণ প্রভৃতি গ্রন্থে লিখিত আছে যে, যুধিষ্ঠিরের

ରାଜ୍ୟକାଳେ ସପ୍ତର୍ଷିମଣ୍ଡଲ (ସାତ ଭେଟେ ତାରା) ମଧ୍ୟ ନକ୍ଷତ୍ରେ ଛିଲ । ଇହା ଅବଲମ୍ବନ କରିଯା ଉତ୍କ ଜ୍ୟୋତିର୍ବେତ୍ତାରା ବଲିଆ-ଛେନ, ଯେ ଉତ୍କ ସପ୍ତର୍ଷିମଣ୍ଡଲ ଶତ ବ୍ୟସର କରିଯା ଏକ ଏକ ନକ୍ଷତ୍ରଭୋଗ କରେ । ଶତ ବ୍ୟସରାନ୍ତେ ପରିବର୍ତ୍ତିତ ହିଯା ଅନ୍ତ ନକ୍ଷତ୍ରେ ଗମନ କରେନ । ଶୁର୍ଯ୍ୟେ ସେମନ ଏକ ମାସେ ଏକ ରାଶି ଭୋଗ ହୁଏ, ମେରା ଦେଖିଲୁଗପ ସପ୍ତର୍ଷିମଣ୍ଡଲେର ୨୨୫ ବ୍ୟସରେ ଏକ ରାଶି ଭୋଗ ହୁଏ । ଏତାଦୃଶ ସପ୍ତର୍ଷିମଣ୍ଡଲ ଯୁଧିଷ୍ଠିରର ରାଜ୍ୟକାଳେ ମଧ୍ୟ ନକ୍ଷତ୍ରେ ଛିଲ, ଏକଣେ ଆମରା ଉତ୍ଥାକେ କୁନ୍ତିକାର ପ୍ରଥମ ପାଦେ ଦେଖିତେଛି । ଏହି ସକଳ ପ୍ରମାଣ ଦ୍ୱାରା ନିର୍ଣ୍ଣୟ ହିଯାଛେ, ଯେ କଲିର ୬୫୦ ବ୍ୟସର ପରେ କୁରୁକ୍ଷେତ୍ରେର ଯୁଦ୍ଧ ହିଯାଛିଲ । ତାହାର ପରେଓ ଯୁଧିଷ୍ଠିରର ଅନେକ ବ୍ୟସର ଜୀବିତ ଛିଲେନ । ତାହାତେ ଅନ୍ଧିକ ୭୦୦ ବ୍ୟସର ଧରା ଯାଇତେ ପାରେ । ଏହି ଯୁଧିଷ୍ଠିରର କନିଷ୍ଠ ଅର୍ଜୁନ, ତୃପୁତ୍ର ଅଭିମନ୍ୟ, ତୃପୁତ୍ର ପରୀକ୍ଷିତ, ତୃପୁତ୍ର ଜନମେଜ୍ୟ ; ଏହି ଜନମେଜ୍ୟରେ ସମକାଳେ ନୈମିଷାରଣ୍ୟୀଯ ଧ୍ୟାନଦିଗେର ଦ୍ୱାରା ମହାଭାରତ ପ୍ରଚାର ହୁଏ । କୁରୁକ୍ଷେତ୍ରେର ଯୁଦ୍ଧ ଆର ମହାଭାରତ ପ୍ରଚାର, ଏତମଧ୍ୟେ ଅନ୍ୟନ ୩୦୦ ଶତ ବ୍ୟସର ବ୍ୟବଧାନ ଆଛେ, ଇହା ବଲିଲୁ ବୋଧ ହୁଏ ସମ୍ବଧିକ ଦୋଷ ହୁଏ ନା, ଏବଂ ତାହା ହିଲେ କଲିର ସହସ୍ର ବ୍ୟସରାନ୍ତେ ମହାଭାରତ ପ୍ରଚାର ହିଯାଛେ ଇହାଓ ବଲା ଯାଇତେ ପାରେ । ଏହି ମହାଭାରତେ ପୁରାତନ କାଳେର ଏବଂ ତୃତୀୟକାଳେର ମେ କୋନ ମହାଜ୍ଞା, ମକଳେଇ ସନ୍ନିବିଷ୍ଟ ଆଛେନ, କିନ୍ତୁ ଇହାତେ ଯାଙ୍କ, ପାରଙ୍କର, ଶାକଟାଇନାଦିର

উল্লেখ নাই। কেবল মহাভারত নহে, মহাভারতের পরবর্তী অগ্ন্যাত্প পুরাণেও নাই। যখন মহাভারতের পরবর্তী বিশ্ব-পুরাণ প্রভৃতি পুরাণসমূহের উৎপত্তিকালে যাক্ষ পারস্পরাদির অসত্তা নির্ণীত হইতেছে, তখন তাঁহারা নিশ্চিত তদপেক্ষা অন্যন ৫০০ শত বৎসরের পরভাবিক। পাণিনি মুনি স্বীয় স্থিতে ঐ সকল ব্যক্তি অর্থাৎ যাক্ষ, পারস্পর, শাকটায়ন, এবং ভারতীয় ব্যাস, তৎশিষ্য ও তৎপ্রশিষ্যাদির উল্লেখ করিয়া নিজের অনেক নিম্নবর্তিত্ব প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন। এই সকল আলোচনা করিয়া দেখিলে। অবরোহ প্রণালীতে, কলির ছুই সহস্র বৎসর বাদ দেওয়া যাইতে পারে। এখন পাঠকগণ দেখুন, পাণিনি মুনি কালপ্রাসাদের কোন সোপানটিতে বসিয়া ব্যাকরণস্থত্র রচনা করিতেছেন, যুক্তি-চক্ষুতে দেখুন, বর্তমান সময় হইতে অন্যন ২৩০০ বৎসরের পূর্বে এবং কলি-প্রবৃত্তির ২০০০ বৎসর পরে তিনি এই সঙ্কি-স্থানটি অধিকার করিয়া বসিয়া আছেন।

যুক্তি অবলম্বন করিলে পাণিনির সময় নির্ণয় সম্বন্ধে এতদ্বিতীয় সত্যলাভ হইতে পারে না। এক্ষণে দেখা যাউক, ঐতিহ্য অবলম্বন করিলে কি হয়।

ঐতিহ্য অবলম্বন করিলেও উপরোক্ত নির্ণয় স্থির থাকে এবং আহতে কোন বিশেষ ক্ষতি হয় না, বরং যুক্তিলভ্য সত্যটি দৃঢ় হয়। ঐতিহ্য গ্রহণ করিবার অবলম্বন অধিক নাই,

বৃহৎ-কথা এবং তাহারই সঙ্গলে কথাসরিংসাগর\* ও বৃহৎ-কথামঞ্জরী,† এই গ্রন্থগুলি মাত্র আছে। এই গ্রন্থগুলিই পাণিনির জীবনীর ঐক্য আছে। অতএব বৃহৎ কথার উল্লেখমাত্র করিয়া তাহা হইতে ঐতিহাসিক সার কথা কয়েকটি উল্লেখ করিতেছি। পাঠকগণ ইহা মিলাইয়া দেখিলে যুক্তিলভ্য সত্যের সহিত বড় অধিক ব্যক্তিগত দেখিতে পাইবেন না।

বৃহৎকথা বলেন, পাণিনি উপবর্ষ পঞ্চিতের ছাত্র। উপবর্ষ নামক একজন শব্দ-শাস্ত্রের আচার্য ছিলেন, তাহা আমরা গ্রন্থস্তরেও পাইয়াছি। যথা ;—

\* সোমদেব ভট্ট এই গ্রন্থ, পৈশাচী ভাষার রচিত গুণাচ্যুত বৃহৎ কথা হইতে অনুবাদ করিয়াছেন মাত্র। বৃহৎকথা হুই সহশ্র বৎসর গত হইল লিখিত হইয়াছে। সোমদেব ও রাজতরঙ্গী-গ্রন্থকর্তা কহলগ পঞ্চিতের সমসাময়িক। ইহারা উভয়ে কাশীরদেশে অবৃন্দ এক সহশ্র বৎসর পূর্বে বর্তমান ছিলেন।

† এই গ্রন্থ ক্ষেমেন্দ্রকৃত। ইহা কথাসরিংসাগর রচনার অতি অল্পকাল পূর্বে বৃহৎকথা হইতে অনুবাদিত হইয়াছে। ক্ষেমেন্দ্র আপনাকে ব্যাসদাস বলিয়া পরিচয় দিয়াছেন। তিনি অনন্তদেবের সময় কাশীর প্রদেশে শৈবদার্শনিক অভিনব গুণাচার্যের নিকট অলঙ্কার শীন্ত্র অধ্যয়ন করেন। উচার কৃত বৃহৎকথা-মঞ্জুরীব্যতীত তারতমঞ্জরী, রামায়ণমঞ্জরী, কালবিলাস, দশা-বত্তারচরিত, সময়-মাত্রক, ব্যাসাঈক, সুরান্তিলক, শোকপ্রকাশ ও রাজাবলি প্রভৃতি অনেকগুলি গ্রন্থ সংকৃত সাহিত্যজ্ঞানের বর্তমান আছে।

“যদাহু ভগবান্মুদৰ্বঃ দ্বাৰ্তা ইব হি মুল্লাঃ”

(স্তুতাব্য ২ অং )

বৃহৎকথা বলেন, পাণিনি মধ্যদেশে ছিলেন। পাণিনি নিজেই ‘শালাতুরীয়’ নাম দ্বারা ইহা ব্যক্ত করিয়াছেন। শালাতুর নামক প্রদেশ তাহার পূর্বপুরুষের বাসভূমি ছিল, কিন্তু তিনি স্বয়ং তদেশবাসী নহেন। ইহা পঞ্চাং প্রতিপাদিত হইবে।

বৃহৎকথা বলিয়াছেন যে, পাণিনি নদের সমসাময়িক, পূর্বপ্রদর্শিত যুক্তিতেও প্রায় তাহাই পাওয়া গিয়াছে।

অতএব বিবেচনা করিয়া দেখিলে বৃহৎকথার মধ্যে ঐতিহাসিক সত্য লুকায়িত আছে। কেবল বৃহৎকথা কেন, কথা-গ্রন্থমাত্রেই কিয়ৎপরিমাণে সত্য আছে। কোন এক সত্য-ভিত্তির উপর কথারচকেরা অলঙ্কার দিয়া বাহুল্য রচনা করিয়া থাকেন, ইহাই কথারচকদিগের স্বভাব। তঙ্গির আকাশকুহুমের গ্রায় সম্পূর্ণ মিথ্যা হইলে উহা কথাগ্রন্থ বলিয়া পরিচিত হইতে পারিত না, যেহেতু কথাগ্রন্থের লক্ষণই ঐক্রম। যথা ;—

“প্রবন্ধ-কল্পনা স্বীকৃত্যাং প্রাপ্তাঃ কথাস্থিতিঃ ।

যহুমহাস্যা যা স্থান-স্মা মনোক্তায়িকা বৃধিঃ ॥”

অতএব যুক্তি-লভ্য অর্থের সহিত বৃহৎকথার যে যে অংশের সামঞ্জস্য আছে, তাহা সত্য বলিয়া গ্রহণ করিলে ক্ষতি কি ? বৃহৎকথা পাণিনিকে নদের সমকালীক বলিয়াছেন, তাহাঁ শেষ নন না হইয়া নবনদের তৃতীয় কি চতুর্থ নন হউক।

ବ୍ରହ୍ମକଥା ବଲିଯାଛେନ, ପାଣିନି ଓ ବ୍ୟାଡ଼ି ତୁଳ୍ୟକାଳିକ, ଯୁଦ୍ଧ ଓ ପାଣିନି ନିଜେ ତାହାଇ ବଲିତେଛେନ ।

ଆଚାର୍ୟ ଗୋଲ୍ଡଷ୍ଟୂ କରେର ମତେ ପାଣିନି ଖୃଷ୍ଟଜନ୍ମେର ୬୦୦ ଶତ ବ୍ୟସର ପୂର୍ବବର୍ତ୍ତୀ । ଇଉରୋପୀୟ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପଣ୍ଡିତଗଣେର ମତେ ତିନି ଖୃଷ୍ଟଜନ୍ମେର ୪୦୦ ଶତ ବ୍ୟସରେ ପୂର୍ବବର୍ତ୍ତୀ ଛିଲେନ । ତିବତ-ଦେଶୀୟ ଲାଙ୍ଗୁଲା ତାରାନାଥ ତାହାକେ ନନ୍ଦେର ସମକାଳିକ ଏହି ମାତ୍ର ବଲିଯାଛେନ, କିନ୍ତୁ ତିନି କୋନ୍‌ ନନ୍ଦେର ସମସ୍ତେ ବର୍ତ୍ତମାନ ଛିଲେନ ତାହା ସ୍ପଷ୍ଟ କରିଯା ବଲେନ ନାହିଁ । ସବୁ ଶେଷ ନନ୍ଦ ହୟ ତବେ ତିନି ତଦୀୟ ମତେ ଖୃଷ୍ଟଜନ୍ମେର ୫୦୦ ଶତ ବ୍ୟସର ପୂର୍ବବର୍ତ୍ତୀ । ବଙ୍ଗଦେଶୀୟ ମୁଦ୍ରାପରିସିଦ୍ଧ ପଣ୍ଡିତ ବାଚ୍ଚୁତି ତାରାନାଥଙ୍କୁ ଏହିରୂପ ଶିଳ୍ପ କରିଯାଛେନ, କିନ୍ତୁ ଆମରା ପୂର୍ବେ ଦେଖାଇଯା ଆସିଯାଛି ଯେ ନନ୍ଦେର ତୁଳ୍ୟକାଳଜନ୍ମା ଚାଣକ୍ୟ-ପଣ୍ଡିତ ଅପେକ୍ଷା ପାଣିନି ବହୁ ପ୍ରାଚୀନ ଏବଂ ଯାଙ୍କ ପାରକ୍ଷମ୍ୟାଦିର ବହୁ ଅର୍ବାଚୀନ । ତଥନ ତିନି କୋନ୍‌ ଅକାରେଇ ଶେଷନନ୍ଦେର ସମକାଳିକ ହିତେ ପାରେନ ନା । ଆମା-ଦିଗେର ମତେ ତିନି ଦ୍ୱିତୀୟ କି ତୃତୀୟ ନନ୍ଦେର ସମକାଳିକ । ଇହାର ପୂର୍ବବର୍ତ୍ତୀ ବଲିତେ ପାରିନା, କେବୁ ନା, ତାହା ହିଲେ ତିନି ବ୍ୟାସେର ଅଧିକାରୀ ପଞ୍ଚମଶିଷ୍ୟ ଏବଂ ଯାଙ୍କ ପ୍ରଭୃତିକେ ଚିନିତେ ପାରିତେନ ନା, ମୁତରାଂ ତାହାଦିଗକେ ସ୍ଵର୍ଗତ ବ୍ୟାକରଣ-ସ୍ଵର୍ଗେ ଆନିତେ ପାରିତେନ ନା ।

ପାଣିନି କୋନ୍‌ ଦେଶୀୟ ଲୋକ ? ତାହାର ବାସଭୂମି କୋଥାର ଛିଲ ? ଏ ବିଷୟେରେ ଅନ୍ୟେଷଣ କୁରା ଯାଉକ ।

ପୂର୍ବେ ବଲିଯାଛି ଯେ ପାଣିନିର ଆର ଛୁଟି ନାମ ଆଛେ, ଶାଲାତୁରୀୟ ଏବଂ ଦାକ୍ଷେୟ । ଶାଲାତୁରୀୟ ନାମଟି ଦେଖିଯାଇ ଉଠାରୋପୀୟ ପଣ୍ଡିତେରୀ ଶାଲାତୁର ନାମକ ଗ୍ରାମ ତୀହାର ଜନ୍ମ-ଭୂମି ବା ବାସଭୂମି ନିର୍ଣ୍ଣୟ କରିଯାଛେ । ଶାଲାତୁର ଗ୍ରାମଟି ଗାନ୍ଧାର (କାନ୍ଦାହାର) ପ୍ରଦେଶେର ଅନ୍ତର୍ଗତ, ଆସୁନିକ ‘ଅଟକ’ ନାମକ ସ୍ଥାନେର ଉତ୍ତର ପଶ୍ଚିମ ଦିକେ ଅବସ୍ଥିତ ଛିଲ । ଏହି ସ୍ଥାନେ ତିନି ଜନିଯାଇଲେନ ବା ଏହି ସ୍ଥାନେ ବାସ କରିତେନ, ଇହାର କୋନ କଥାଟିତେଇ ଆମରା ଅହୁମୋଦନ କରିତେ ପାରିନା । କାରଣ, ପାଣିନି ନିଜେଇ ଶାଲାତୁରଗ୍ରାମ ତୀହାର ବାସଭୂମି ବଲିତେ ନିଷେଧ କରିଯା ଗିଯାଛେ । ଯଥ—ଚତୁର୍ଥ ଅଧ୍ୟାୟେ ୧୦ ଶ୍ତ୍ରେ, ‘ଅଭିଜନସ୍ତ୍ର ।’ ଏହି ଶ୍ତ୍ର ଆର ତୀହାର ଶାଲାତୁରୀୟ ନାମ, ଏହି ଛୁଟି ଏକତ୍ର ହଇଯା ଏକଟି ଗୃହ ସତ୍ୟ ପ୍ରକାଶ କରିତେଛେ । ସେହିଟି ଏହି ଯେ, ଶାଲାତୁର ଗ୍ରାମ ତୀହାର ବାସଭୂମିଓ ନହେ ଏବଂ ‘ଜନ୍ମଭୂମିଷ୍ଠ ନହେ, ତବେ କି ? ଉହା ତୀହାର କୁଳ-ପୁରୁଷଦିଗେର ଜନ୍ମଭୂମି ଏବଂ ବାସ-ଭୂମି । ଯଥ—ପାଣିନି ‘ଅଭିଜନସ୍ତ୍ର’ ଶ୍ତ୍ରେର ପୂର୍ବେ ‘ନଦୟ ନିଵାସଃ’ ଏହି ଏକଟି ଶ୍ତ୍ର କରିଯାଛେ । ଇହାର ଦ୍ୱାରା ନିଶ୍ଚଯ ହିତେଛେ ଯେ, ନିବାସ ଓ ଅଭିଜନ ଏହି ହୃଦୟର ମଧ୍ୟେ ଅବଶ୍ୟ କିଛୁ ପ୍ରତ୍ୟେଦ ଆଛେ । ସେଇ ପ୍ରତ୍ୟେଦଟି ବ୍ୟକ୍ତିକାର ଦେଖାଇଯା ଦିଯାଛେ । ଯଥ— “ସତ୍ୟ ସଂପଦ୍ୟୁଷ୍ୟତେ ସ ନିଵାସଃ ଯତ୍ ପୁର୍ବେପୁର୍ବୈଷଣିତଂ ସୌଽଭିଜନଃ” ଯେହାନେ ପୂର୍ବ ପୁରୁଷେର ବାସ ଛିଲ, ତାହା ଅଭିଜନ ଏବଂ ସାହାବତ୍ତମାନ ବାସହାନ ତାହା ନିବାସ । ଏତାଦୃଶ ଅଭିଜନ ଅର୍ଥେ

ପାଣିନି ନିଜେ ‘ଶାଲାତୁରୀୟ’ ନାମଟି ନିଷ୍ପନ୍ନ କରିଯା ଗିଯାଛେନ । କେନ ନା,—‘ଅଭିଜନଶ’ ଏହି ସ୍ମତ୍ରେର ପରେ, ଅଭିଜନ ଅର୍ଥଟିର ଆକର୍ଷଣ କରିଯା, ‘ତୁଦୀୟଲାତୁରସ୍ତୋତ୍ରଚବାହାର୍ତ୍ତକ୍’ (୪। ୩। ୯୪) ଏହି ସ୍ମତ୍ରଟି ନିର୍ମାଣ କରିଯା, ଶାଲାତୁର ଶନ୍ଦେର ଉପରେ ଅଭିଜନ ଅର୍ଥେ ଢକ୍ ପ୍ରତ୍ୟୟ କରିଯା ‘ଶାଲାତୁରୀୟ’ ରୂପନିର୍ମାଣ କରିବାର ଆଦେଶ କରିଯାଛେ । ଅତଏବ ପାଣିନି ନିଜେ ଯଥନ “ଶାଲାତୁର” ଗ୍ରାମ ଆପନାର ଅଭିଜନ ବଲିଯା ଜାନିତେନ, ତଥନ ଆମରା ତାହାକେ ଶାଲାତୁରବାସୀ ବଲିତେ ପାରି ନା । ସୁତରାଂ ପାଣିନିକେ ବୃହ୍ତକଥାର ଲିଖିତ ମଗଧଦେଶବାସୀ ବଲିତେ ହଇଲ । କେନ ନା “ଅଭିଜନଶ” ଏହି ଅର୍ଥେ ନିଷ୍ପନ୍ନ ଶାଲାତୁରୀୟ ନାମେର ଦ୍ୱାରା ବୃହ୍ତକଥାର ଐତିହାସିକ ସତ୍ୟତା ସପ୍ରମାଣ ହଇତେଛେ ।

ବୃହ୍ତକଥାର ଇତିହାସାଂଶ ସେ କିମ୍ବନ୍ତପରିମାଣେ ସତ୍ୟ, ଏବଂ ପାଣିନି ସେ ଏଦେଶୀୟ, ତାହା ପାଣିନିର ‘ଦାକ୍ଷେୟ’ ଏହି ତୃତୀୟ ନାମ ଦ୍ୱାରାଓ ପ୍ରକାଶ ପାଇତେଛେ । ଯଥ—“ଜୀବନି ତୁ ବଞ୍ଚି ତଥପର୍ଯ୍ୟା ଯୁଵା” ଏବଂ “ଅପଥ୍” ଦୌତ୍ରମ୍ଭନି ମୌତ୍ରମ୍” ଏହି ଦୁଇ ସ୍ମତ୍ରେ, ବଂଶ-ପୁରୁଷ ଜୀବିତ ଥାକିଲେ ତଦୀୟ ପ୍ରପୋତ୍ର ପ୍ରଭୃତି ଦୂର-ବଂଶୀୟେରୀ ‘ଯୁଵଳ’ ସଂଜ୍ଞା ପ୍ରାପ୍ତ ହିବେ ବଲିଯାଛେ । ଏତଦମୁ-ମାରେ ‘ଦାକ୍ଷ’ ନାମକ ବ୍ୟକ୍ତିର ଜୀବିତ କାଳେର ମଧ୍ୟେ, ତୃପୋତ୍ର କି ପ୍ରପୋତ୍ର ଦାକ୍ଷାୟଣ ନାମ-ପ୍ରତ୍ୱ ହଇଯାଇଲେନ । ଏହି ଦାକ୍ଷାୟଣ ଓ ବ୍ୟାଡ଼ି ଏକ ବ୍ୟକ୍ତିନା କେନ ନା, ପତଙ୍ଗଲି ବ୍ୟାଡ଼ି-

কৃত লক্ষণোকাঞ্চক-সংগ্রহ নামক গ্রন্থকে দাক্ষায়ণের কৃত বলিয়া নির্দেশ করিয়াছেন । যথা—

‘যৌমনা খলু দাক্ষায়ণ্য সংযুক্ত্য জ্ঞতিঃ’ ইত্যাদি ।

অতএব, ব্যাড়ি বা দাক্ষায়ণের পিতামহ কি প্রপিতামহের নাম দাক্ষ এবং এই দাক্ষির কনিষ্ঠা ভগিনীর নাম দাক্ষী । “দক্ষস্যাপত্য” পুমান् দাক্ষ, দক্ষস্যাপত্য” জ্ঞি দাক্ষী ।” এই নির্বচনলভ্য অর্থের অপ্রামাণ্য আশঙ্কা কশ্মিন্দ কালেও নাই । পাণিনি এই দাক্ষীর গর্তে জন্ম গ্রহণ করেন, ইহাও তদীয় ‘দাক্ষায়ণ’ নাম দ্বারা লক্ষ হয় এবং ‘দাক্ষী-পুরুষ  
ঘীমনা’ ইত্যাদি স্পষ্ট প্রমাণ-বাক্যও আছে । এতদমুসারে, দাক্ষায়ণ বা ব্যাড়ির পিতামহ বা প্রপিতামহ দাক্ষির সহিত দাক্ষেয় বা পাণিনির মাতুল ভাগিনেয় সম্বন্ধ দাঢ়াইতেছে । দাক্ষির জীবদ্দশাতেই ব্যাড়ির পাণিত্য জন্মিয়াছিল, এবং ব্যাড়ির জীবৎকালেও তদীয় পিতামহ বা প্রপিতামহ দাক্ষি নিশ্চিত জীবিত ছিলেন, তাহা না থাকিলে ব্যাড়ির ‘দাক্ষায়ণ’ নাম হইতে পারিত না । অতএব ব্যাড়ির নাম দাক্ষায়ণ \* ।

---

\* ব্যাড়ির মাতার দাক্ষী নামটি গোত্রামুসারে ইয়িয়াছিল । তাহার প্রকৃত নাম নন্দিনী । এতদমুসারে ইইঁর ‘নন্দিনী-তনৱ’ একটি নাম । দাক্ষিগাত্যবাসী ছিলেন বলিয়া ‘বিঙ্গ্যবাসী’ নামও ছিল । আচার্য হেমচন্দ্র “অথ লাঙ্গি দিন্ত্যবাসী নন্দিনীতনৱস্তু স্তুঃ ।” নামমালায় এই করিয়া গিয়াছেন ।

আর পাণিনির নাম দাক্ষেয়, এই নাম দ্বারা সপ্রমাণ হইতেছে যে, ব্যাড়ি ও পাণিনির বয়োগত নূনাধিক্য থাকিলেও তাঁহারা পরম্পরকে দেখিয়া ছিলেন, সন্দেহ নাই। পরন্তু ব্যাড়ি অপেক্ষা পাণিনি বয়োবৃদ্ধ হওয়াই অধিক সন্তুর। ইহা নিম্ন প্রদর্শিত চিত্র দেখিলেই প্রতীত হইবে।—

( বংশ পুরুষ )

দক্ষ।

---

দাক্ষ ( পুত্র )

।  
০  
।  
০  
।

---

দাক্ষী ( কন্তা )

।

পাণিনি বা দাক্ষেয়

ব্যাড়ি বা দাক্ষায়ণ

“জীবনি তু বংশ্য নহস্য যুবা” পাণিনির এই লিপি অনুসারে দাক্ষির জীবদ্ধার সন্তান ভিন্ন যে দাক্ষেয় ও দাক্ষায়ণ নাম নিষ্পত্ত হয় না, সংস্কৃত বিদ্যাবিশারদ আচার্য গোল্ডষ্টুকরের দৃষ্টিতে তাহা পতিত হয় নাই। সেই জন্যই তিনি পাণিনি ও ব্যাড়িকে তুল্য-কালিক বলিতে পারেন নাই এবং ঐ ভুলাট তাঁহার সকল মিজাঞ্জের মূল শিথিল করিয়া রাখিয়াছে।

যুক্তি ও ঐতিহের দ্বারা এই পর্যন্ত জানা যাব যে, পাণিনি অন্যান সার্কিলিসহস্র বৎসরের পূর্বে ভারতবর্ষে জন্ম গ্রহণ করিয়াছিলেন; নবনন্দের দ্বিতীয় কি তৃতীয় নন্দকে তিনি জানিতেন। তাঁহার পূর্বপুরুষেরা গান্ধার প্রদেশের শালাত্তুর গ্রামে বাস করিত, এবং তিনি স্বয়ং মগধাদি প্রদেশের কোনও একস্থানে বাস করিতেন। তিনি দক্ষ গোত্রের ও পপিন উপাধি-প্রাপ্ত কোন এক বিখ্যাত বংশের সন্তান, তাঁহার মাতার নাম দাক্ষী এবং তিনি জাতিতে ব্রাহ্মণ ছিলেন। দাক্ষিণাত্যবাসী ব্যাড়ির সহিত তাঁহার ঘনিষ্ঠ সম্পর্ক ছিল এবং দেখা সাক্ষাৎও ছিল। ইহার পিতার নাম টিক জ্ঞাত হওয়া যাব না। কেহ কেহ বলেন, তাঁহার নাম দেবল। কোন দেবল তাহা জানা যাব না। কল মহাভারতীয় ঋষি দেবল নহেন। এক্ষণে আচার্য গোল্ডস্টুকের মত সমালোচিত হইতেছে।

গোল্ডস্টুকের মতে পাণিনি খৃষ্টজন্মের ৬০০ বৎসরের পূর্বে জন্মগ্রহণ করেন। কিন্তু নন্দের তুল্যকালিক, আয়ুভাব্যে পাণিনি-স্ত্র উদ্বৃত্ত হওয়াতে এই মতের মূলে কুঠা-রাবাত পড়িতেছে। এইরপ অন্যান্য বভুবিষয়ে তাঁহার সহিত আমাদিগের মতের অনৈক্য হওয়ায় আমরা দ্রঃখিত হইতেছি। কি করি, ঐতিহ্য ও যুক্তির বলে যে সকল সত্য আবিষ্কৃত হয় তাঁহার অপৰ্মান করিতে পারি না। অতএব,

ଶୁଭିଜ୍ଞ ପାଠକବର୍ଗ ଏବିଯରେ ଆମାଦେର ପ୍ରଗଲ୍ଭତା ମାର୍ଜନା କରିବେନ ।

ଆଚାର୍ୟ ଗୋଲ୍ଡଷ୍ଟୁ କର କେବଳ ମାତ୍ର ବ୍ୟାକରଣ ଶ୍ଵତ୍ରେର କତକ-ଶ୍ଵଲି କଥା ଲଇଯା ତଦୀୟ କାଳ, ଦେଶ ଏବଂ ତଦାନୀନ୍ତନ ଗ୍ରହା-ବଲୀର ବେ ସ୍ଵତ୍ବା ନିର୍ଣ୍ଣୟ କରିଯାଛେନ, ତାହା ଅର୍ଥୋଡ଼ିକ । ବୈୟା-କରଣିକ ସଙ୍କେତ କେବଳ ପ୍ରଚଲିତ ସାଧୁଶବ୍ଦେର ପ୍ରକୃତି ପ୍ରତ୍ୟୟ ବିଭାଗ ଦେଖିଯା, ତାହାର ସାଧୁତା ସପ୍ରମାଣ କରିଯା ଦେଇ ମାତ୍ର । ଏତନ୍ତିନ କୋନ ଇତିହାସ ନିର୍ଣ୍ଣୟ କରିଯା ଦେଇ ନା । ପ୍ରକୃତି ପ୍ରତ୍ୟୟେର ବିଭାଗ ଓ ସାଧନ-ପ୍ରଣାଳୀ ପ୍ରଦର୍ଶନ ପୂର୍ବକ ବିଶେଷ ଶକ୍ତିକେ ଅର୍ଥ ବିଶେଷେ ବ୍ୟବସ୍ଥାପନା କରାଇ ବ୍ୟାକରଣେର ମୁଖ୍ୟ ଉଦ୍‌ଦେଶ୍ୟ । କିନ୍ତୁ ପାରିଭାସିକ ବା ନିଗ୍ରଢ଼ ସଙ୍କେତ୍ୟୁକ୍ତ ଶଦେର ଉପର ବ୍ୟାକରଣେର କିଛୁମାତ୍ର ପ୍ରଭୃତା ନାହିଁ, ଶୁତରାଂ ବ୍ୟାକରଣେର ସହିତ ତାଦୃଶ ଶଦେର କୋନ ସନ୍ତିଷ୍ଟ ସମ୍ବନ୍ଧ ନାହିଁ । ଇହା ସତ୍ୟ କି ଅସତ୍ୟ, ନିର୍ଦର୍ଶନ ଦେଖାଇତେଛି । ପୁରାଣେ ଏକଟି ଶକ୍ତ ଆଛେ “ଯସ୍ତାମୁ” “ଯସ୍ତାମୁହୀମୀ ନହକୁ ଲ ଯାତି” ବେ ପଞ୍ଚାତ୍ର ରୋଗଣ କରେ ତାହାର ନରକେ ଗମନ ହୁଯ ନା । ଏହି ପଞ୍ଚାତ୍ର ଶକ୍ତିର ଅର୍ଥ ପାଣିନି ବଲିବେନ, ପାଂଚଟି ଆୟରସ୍କ୍ର । ବସ୍ତତଃ ତାହା ନହେ । ନିମ୍ନ, ଅଶ୍ଵ, ବଟ, ଜାତିପୁଷ୍ପ, ଦାଡ଼ିଷ୍ଟ, ଏହି ସକଳ ସ୍କ୍ର ଏକତ୍ର ରୋଗଣ କରିଲେ ତ୍ୱରିଯାଇକେ ପଞ୍ଚାତ୍ର ବଲେ, ଇହାତେ ଆତ୍ମେର ନାମ ଗନ୍ଧ ନାହିଁ, ଅର୍ଥଚ ଇହା ପଞ୍ଚାତ୍ର ହିଲ ।

ଯଦିଓ ପଞ୍ଚାତ୍ର ଶକ୍ତିର ଉତ୍ସତ୍ତ୍ଵ ପାଣିନିର ପରେ ହଇଯା ଥାକେ

এমতও হয়, তগাপি উৎপরবর্তী আচার্যেরা বা ব্যাকরণ-কর্ত্তারা তাহা ত্যাগ করিবেন কেন? ইহাতে বুঝিতে হইবে যে, ব্যাকরণ-নিয়মের মধ্যে তাদৃশ শব্দের সমাবেশ করিবার সম্ভাবনা নাই এবং তজ্জন্যই ব্যাকরণে তাদৃশ শব্দের বর্জন আছে।

আর একটী শব্দ আছে “ঘোড়শী”। এই শব্দের অর্থ পাণিনি বলিবেন, ঘোল সংখ্যার পুরণ। কাবা লেখকেরা বলিবেন “যুবতী স্ত্রী।” পুরাণে বর্ণিত আছে, তীর্থস্থলে প্রদত্ত উনবিংশ পিণ্ড, আবার বেদে বলে, একটি যজ্ঞপাত্র অর্থাৎ দোমরস গ্রহণের পাত্র। এই মোড়শী শব্দটি পাণিনি কি অন্য কোন ব্যাকরণের মতে যজ্ঞপাত্র বৃক্ষ নাম না। যক্তিতে দেখা যায়, ইহা পাণিনির পৃষ্ঠের উৎপন্ন হইলে পাণিনি ব্রাহ্মণদিগের দর্শনস্থন সোমের পাত্র বিস্মিত হইয়া ঘোল সংখ্যার পুরণ মাত্র বলিয়া ফান্ত হইতেন না!! কিন্তু পাঠকগণ, বলিয়া দিতেছি, ইহা পাণিনির চিরপরিচিত যজ্ঞবেদের সহস্র স্থানে আছে। “অনিমাচৈ ঘোড়শী মৃঝাতি নানিমাচৈ ঘোড়শী মৃঝাতি” ইত্যাদি। অতএব, কেবল মাত্র ব্যাকরণ স্থলের দ্বারা কোন ইতিবৃত্ত নির্ণয় হইতে পারে না। যেমন একমাত্র ব্যাকরণের দ্বারা কোন ইতিহাস নির্ণয় হয় না, সেইরূপ, এক শব্দকে তুই ব্যক্তি হই অর্থে ব্যবহার কৰিল বলিয়া সেই হই জনের মধ্যে একটা লম্বমান কালনিয়েশ করাও যাব না।

ଏଇକପ ଶିଥିଲ-ମୂଳ ଯୁକ୍ତିର ଆଶ୍ୱର ଲହିଆ ଆଚାର୍ୟ ଗୋଲ୍ଡ-ଷ୍ଟୁକର ଶ୍ରାଵ, ସାଙ୍ଘ୍ୟ, ବେଦାନ୍ତ, ମୀମାଂସା, ଉପନିଷଦ, ଆରଣ୍ୟକ, ରାମାୟଣ, ମହାଭାରତ ପ୍ରତି ସମ୍ବୁଦ୍ଧ ଆର୍ଦ୍ର ଗ୍ରନ୍ଥକେ ପାଣିନିର ପରଭାବୀ ବଲିରା ଲୋକେର ବ୍ରଥା ମୋହ ଜମାଇଥା ଦିଯାଛେ । ଉପ୍ରିଥିତ ସମ୍ବନ୍ଧ ଶବ୍ଦଟି ପାରିଭାଷିକ । ପାରିଭାଷିକ ଶବ୍ଦେର ଦ୍ୱାରା ସେ ବ୍ୟାକରଣେର କାଳ ନିର୍ଣ୍ଣୟ ହର ନା ତାହା ତିନି କିଛମାତ୍ର ଲକ୍ଷ୍ୟ କରେନ ନାଟି ।

ପାଣିନିର ଏକଟି ସ୍ମୃତି ଆଛେ “ଅହୟାନ୍ତମନ୍ୟୁଷ୍ଟେ” ମନୁଷ୍ୟ ଅଭିଧେୟେ “ଅହୟାନ୍ତକ:” ଏହି ପଦ ନିଷ୍ପନ୍ନ ହିଁବେ । ଯଥା— “ଅହୟାନ୍ତକୀ ମନ୍ୟୁଷ୍ଟ:” ଅର୍ଥାତ୍ ଅରଣ୍ୟବାସୀ ମନୁଷ୍ୟ । ଇହା ଦେଖିବାଇ ତିନି ମିଳାନ୍ତ କରିବାଛେ ବେ, ପାଣିନିର ପୂର୍ବେ ବା ସମୟେ ଆରଣ୍ୟକ ନାମକ ବେଦାଂଶ ଛିଲ ନା । କିନ୍ତୁ ଉହା ମନୁ ପ୍ରତିକିଳ ପ୍ରାଚୀନ ଋବିଦିଗେର ସମୟେ ଛିଲ । ଏହି ଜନ୍ୟଟି ବଲିତେ ହିଁତେଛେ ଯେ, ତାହାର ଉପ୍ରିଥିତ ମିଳାନ୍ତେ ଭର ଆଛେ ।

ନ୍ୟାୟ ଦର୍ଶନ ଓ ସାଙ୍ଘ୍ୟଦର୍ଶନ ଏହି ଛଟଟି ପାରିଭାଷିକ ଶବ୍ଦ । ପରିଭାବାଗୁଲି ଶିଖ୍ୟାସପ୍ରଦାର ହିଁତେ ଉପନିଷଦ ହିଁଯାଏ । ଏକଣେ ଆମରା ବାହାକେ ଯୋଗଦର୍ଶନ ଓ ପାତଞ୍ଜଳି-ଦର୍ଶନ ବଲି, ତାହାର ପ୍ରକୃତ ନାମ “ସାଙ୍ଘ୍ୟ-ପ୍ରବଚନ” । ଆମରା ବାହାକେ ଉତ୍ତର ମୀମାଂସା ଓ ବେଦାନ୍ତଦର୍ଶନ ବଲି, ତାହାର ପ୍ରକୃତ ନାମ “ଉତ୍ତରକାଣ୍ଡ” । ଏଇକପ ଉପନିଷଦ ଶବ୍ଦର ସାକ୍ଷେତିକ । ପାଣିନି ମୁଣି, ବ୍ୟାସ ଓ ତାହାର କ୍ରମାନୁମାରେ ନିମ୍ନବର୍ତ୍ତୀ ପାଇଁଜନ ଶିଷ୍ୟକେ ଅର୍ଥାତ୍ ଶିଖ

ପ୍ରଶିଷ୍ୟ ପ୍ରତ୍ତିକେ ଚିନିତେନ, ସୁଧିଷ୍ଠିରାଦି ରାଜନ୍ୟକେ ଚିନିତେନ, ଇହା ତନୀର ସ୍ତ୍ରେ ପ୍ରକାଶ ଆଛେ । ଶ୍ରୀଯୁ, ସାଙ୍ଗ୍ୟ, ଆରଣ୍ୟକ ପ୍ରତ୍ତି ପାଣିନିର ଜ୍ଞାତ ଛିଲ ନା, କିନ୍ତୁ ତାହାର ଅନେକ ପୂର୍ବବର୍ତ୍ତୀ ଉପାଧିତ ସ୍ଵାକ୍ଷରର ଜ୍ଞାତ ଛିଲ, ଇହା କିମ୍ବପ ସତ୍ୟ ! ବିଜ୍ଞ ପାଠକଗଣ ବିବେଚନା କରୁନ । ଉପାଧିତ ସ୍ଵାକ୍ଷରର ସେ ଉପାଧିତ ଗ୍ରହନିଚର ଜ୍ଞାତ ଛିଲେନ, ତାହା ସକଳ ଆର୍ଯ୍ୟ ଏହେହି ପ୍ରକାଶ ଆଛେ । ଏକଟି ନହେ, ଦୁଇଟି ନହେ, ବହୁ ପରିମାଣ ବଚନ ଆଛେ । ଏକ ଦେଶେର ନହେ, ଦୁଇ ଦେଶେର ନହେ, ସକଳ ଦେଶେର ପୁଷ୍ଟକେଇ ତୁଳ୍ୟ ପାଠ ଆଛେ । ଅତଏବ ମେହି ଶ୍ଲୋକ ଗୁଣି ଆଧୁନିକ ବଳାଓ ଅନ୍ନ ମାହସେର କାର୍ଯ୍ୟ ନହେ ।

“ନିର୍ଵାଣୀୟବାବି” “ଆସ୍ଵର୍ଯ୍ୟମନିଷ୍ଟି” ଏହି ସକଳ ସ୍ଥତ୍ର ଦେଖିଯା ଏବଂ ଇହାର “ଅନୁତ ଇତି ବକ୍ତାଯମ୍” ଇତ୍ୟାଦି ସ୍ମୃତି ଓ ଭାଷା ଦେଖିଯା ଗୋଲିଡିଷ୍ଟ୍‌କର ମିନାନ୍ତ କରିଯାଇଛେ ସେ, ପାଣିନିର ପୂର୍ବେ ନିର୍ବାଣ ଶଦେର ମୁକ୍ତିବାଚକତା ଦୂରେ ଥାକୁକ, ସାମାନ୍ୟ ନିବିଯା ଯା ଓୟା ଅର୍ଥଓ ଛିଲନା । ଆଶ୍ଚର୍ଯ୍ୟ ଶଦେର ଓ ଅନୁତାର୍ଥଦ୍ୟୋତକତା ଛିଲନା । ଆମରା ଏବିଷୟେ ତର୍କ କରିତେ ଇଚ୍ଛା କରି ନା ; ମେହେତୁ ତାହା ନିଷ୍ପାରୋଜନ । ତବେ ଏଇମାତ୍ର ବଲି ସେ, ତିନି କି ଜନ୍ୟ “ଧାର୍ମଦିଷ୍ଟି” ଏହି ସ୍ତ୍ରେ ଲହିଯା ବିଚାର କରେନ ନାହିଁ ? ବୋଧ ହ୍ୟ ତିନି, ପାନ ଶଦେ ତରଳ ଖାଦ୍ୟ ବୁଝାଇତ କିନା ତାହା ନିଶ୍ଚଯ କରିତେ ପାରେନ ନାହିଁ ବଲିଯାଇ, ଏହି ସ୍ତ୍ରୋଟୀର ଆର ଉପ୍ରେଥ କରେନ ନାହିଁ । ପାଠକଗଣ କି “ଧାର୍ମଦିଷ୍ଟି” ସ୍ତ୍ରେ ଆଛେ ବଲିଯା ବଲିତେ

ପାରେନ ଦେ, ପାଣିନିର ପୂର୍ବେ ବା ପାଣିନିର ସମୟେ ‘ପାନ’ ଶବ୍ଦେ ଦେଶ୍  
ବା ହାନ ବୁଝାଇତ—ତରଳ ଖାଦ୍ୟ ବୁଝାଇତ ନା ? ଫଳତଃ ମହାମହୋ-  
ପାଦ୍ୟାୟ ଗୋଲ୍ଡଷ୍ଟୁ କର ଏହି ସକଳ ସ୍ଥାନେ ଯେ ଯେ ତର୍କ ଉତ୍ସାବନ  
କରିଯାଇଛେ ସମସ୍ତଟି ଅମୂଳକ । କେନନା, ପାଣିନି ସ୍ଵତ୍ରହାନ ମାତ୍ର  
ବଚନା କରିଯା ଛିଲେନ, ବୃଦ୍ଧି କି ଭାବ୍ୟ ତାହାର ନହେ । ଅତଏବ  
ଅନୋର ପ୍ରଦତ୍ତ ଉଦାହରଣ ଦାରା ପାଣିନିର ସାମୟିକ ବ୍ୟବହାର  
ନିର୍ଣ୍ଣୟ ହଟିତେ ପାରେନା । ଏବଂ ପୂର୍ବେଇ ବଲିଆଇ ଦେ, ଏକଟୀ  
ଶବ୍ଦକେ ଦୁଇ ବ୍ୟକ୍ତି ଦୁଇ ପ୍ରକାର ଅର୍ଥେ ବାବହାର କରିଲେ ଯେ  
ତତ୍ତ୍ଵଯ ବ୍ୟକ୍ତିର ମଧ୍ୟେ ଏକଟୀ ହୃଦୀର୍ଘକାଳ ବ୍ୟବଧାନ ଥାକିବେକ,  
ତାହାର କୋନ ପ୍ରମାଣ ନାହିଁ ।

ଆର ଏକଟି ଓରତର ବିଚାର ଉଥାପିତ ହଟିତେଛେ । ପଣ୍ଡିତବୁ  
ଗୋଲ୍ଡଷ୍ଟୁ କର ପାଣିନି ସ୍ତରେ ମଧ୍ୟେ ଅର୍ଥର୍ବିବେଦେର ଉଲ୍ଲେଖ ଦେଖିତେ  
ପାନ ନାଟି ବଲିଆ ଅନୁମାନ କରିଯାଇଛେ ଦେ, ପାଣିନି ଅର୍ଥର୍ବିବେଦ  
ଅବଗତ ଚିଲେନ ନା । ଅର୍ଥର୍ବିବେଦଟୀ ପାଣିନିର ପର ରଚିତ ହଇଯାଇଁ ।  
ଏଇକ୍ରମ ବାକ୍ୟ ବ୍ୟକ୍ତ କରାତେ ତାହାର ବିଲଙ୍ଘଣ ଭର ପ୍ରକାଶ ପାଇ-  
ଲେବେ କି ନା, ତାହା ପାଠକଗଣ ବିବେଚନା କରନ—“ଆର୍ଦ୍ରଶିକ-  
ମ୍ୟୁକ୍ଲୀପସ୍ବ ” ( ୪ । ୭ ) “କ୍ଷମି ଦୌଘାଦାଜ୍ଞାହ୍ସମେ ” “ ଦାତିଙ୍କଳାଯନ  
ହାତିନାୟନୟର୍ବର୍ଣ୍ଣିକ— ” ( ୬ । ୪ ) ଏହି ସକଳ ସ୍ତରେ ଯେ ଅର୍ଥର୍-  
ଶକ ଆଏ ଏବଂ ଆଦିରମ ଶକ ଆଏ, ତାହାର ଅର୍ଥ ତଥକାଳେ  
କି ଛିଲ ? ଆମରା ଦେଖିତେଛି, ଅର୍ଥର୍ ଶକେର ଚତୁର୍ଥବେଦବୋଧକତା  
ଭିନ୍ନ ଅର୍ଥ କୋନ ଅର୍ଥ ଛିଲ ନା । ଅର୍ଥର୍ ଶକେର ସଦି ଚତୁର୍ଥ ବେଦ

কি তৎপ্রেণেতা মুনি ভিন্ন অন্য অর্থ থাকিত, তবে তিনি তাহা দেখাইতে পারেন নাই কেন? এবিষয়ে তাহার হেতুবাদ এই যে, পাণিনি বখন অথর্ববেদ বা অথর্বাচ্চিত্রস এইকলপ স্পষ্ট করিয়া বলেন নাই তখন তিনি তাহা জ্ঞাত ছিলেন না। তাহার গ্রায় পণ্ডিতের এই যুক্তিকৌশল দেখিয়া আমরা দুঃখিত হইয়াছি। পাণিনি কেবল “চন্দ্রসি” “চন্দ্রসি” “হস্তসাম” বলিয়া দিয়াছেন। বেদ বা সামবেদ, যজুর্বেদ, ঋগ্বেদ,কোগাও একপ স্পষ্ট করিয়া বলেন নাই। তবে তাহার মতে বেদও ছিল না, বলা যাইতে পারে। পাণিনির সময়ে যদি কোন বেদই না থাকে তবে অগর্ব বেদও থাকিবে না, ইহাতে আমাদিগের আপত্তি নাই। ফল, পাণিনির বহু পূর্বের ঋগ্বেদেও অথর্ব শব্দের উল্লেখ আছে।

ଖପେଦେ ଯେ ଯେ ଥାନେ ‘ଅର୍ଥକ୍ରମ’ ଶବ୍ଦ ଆଜେ ତାହା ନିର୍ଦ୍ଦେଶ କରିଯା ଦିତେଛି । ପ୍ରଥମତଃ ୬, ୧୬, ୧୪ । ପୁନଶ୍ଚ ୧୦, ୧୮, ୨ । ତୃତୀୟରେ ୧୦, ୨୧, ୫ । ୮, ୯୭ । ପୁନଶ୍ଚ ୧୦ । ୮୭ । ୧୨ । —୯ ୧୧ । ୨ । ପୁନଶ୍ଚ ୧୦, ୧୪, ୬ । ୧ । ୮୦ । ୧୬ । ୮୩ । ୫ । ୬ । ୧୬ । ୧୩ । ପୁନରାୟ । ୧୦ । ୧୨୦ । ୯ । ୧ । ୧୧୨ । ୧୦ । ଖପେଦ ସଂହିତା ଦେଖ ।

অনেকের লম্ব আছে, অথর্বাঙ্গিরস মুনি অথর্ববেদের রচক।  
কিন্তু অথর্বাঙ্গিরস ব্যক্তিটি কে ? তাহা অধিকাংশ ব্যক্তি  
জানেন না। মহৰ্ষি ব্যাস উদ্দেয়াগন্তর্বে ইঁইর পরিচয় দিয়াছেন।

ইনি বৃহস্পতি। দেবতাদিগের শুরু এবং অঙ্গীরা খবির পুত্র। ইন্দ্র সন্তুষ্ট হইয়া ইঁহাকে অথর্বাঙ্গিরস উপাধি প্রদান করেন, কারণ ইনি অথর্ব-বেদোক্ত মন্ত্রের দ্বারা। ইন্দ্রের স্তব স্তুতি করিয়াছিলেন এবং এই বেদে ইঁহার বিলক্ষণ বৃৎপত্তি ছিল।

পাণিনিস্ত্রে যাঙ্কের উল্লেখ থাকায় আচার্য গোল্ডষ্ট কর তাহাকে পাণিনির পূর্ববর্তী বলিয়া স্বীকার করিয়াছেন। এই-ক্ষণে সেই যাঙ্কপ্রণীত নিরুক্ত মধ্যে অথর্বাঙ্গিরস মুনির অস্তিত্ব প্রমাণ হইতেছে। ইহা ভিন্ন তৎকৃত নৈষণ্টুককাণ্ডের ৭ম অধ্যায়ে “আঙ্গিরস” এবং “আথর্বণিক” শব্দ আছে। ইত্যাদি।

এইকপ পশ্চিতবর গোল্ডষ্টুকর যে সিদ্ধান্তে পাণিনিবিচার করিয়াছেন, তাহা আমাদিগের ক্ষুদ্র বুদ্ধিতে ঘূর্ণিসন্দত বোধ হইতেছে না; কিন্তু তিনি যে, পাণিনি সম্বন্ধে অপূর্ব গ্রন্থ রচনা করিয়াছেন, তৎপাঠে আমরা অনেক জ্ঞান লাভ করিয়াছি, সন্দেহ নাই। এই গ্রন্থ তাহার কীর্তি-সন্ত স্বরূপ চিরকাল সাহিত্যসংসার উজ্জ্বল করিয়া থাকিবে, ইহাও নিশ্চিত আছে।

অতঃপর পাণিনির ব্যাকরণ সম্বন্ধে কিঞ্চিৎ আলোচনা করা যাইতেছে।

সর্বাদৌ কি আকারের ভাষা মানবকৰ্ত্ত হইতে উচ্চারিত হইয়াছিল, নিশ্চয় করিয়া বলা যায় না। ফল, সেই ভাষার পরিগাম বা সংস্কার হইয়া সংস্কৃত ভাষায় উৎপত্তি হয়। সংস্কৃত ভাষা আর্যদেশে ব্যাপ্ত হইলে, খবিরা সানন্দ চিন্তে স্তোত্র, শন্ত

(କ୍ଷେତ୍ରବିଶେଷ), ଗୀତି ପ୍ରଚାର କରିତେ ଲାଗିଲେନ । ଏହି ଭାଷା ତେବେଳେ ଲୋକେର ଅତୀବ ହୃଦୟ ଆକର୍ଷଣ କରିଯାଇଲ । କ୍ରମେ ଅଧ୍ୟୟନ ଓ ଅଧ୍ୟାପନ ଆରମ୍ଭ ହିଲ । ତେପରେ ଶିକ୍ଷାର ସ୍ଵଗମ ଉପାୟ କରିବାର ନିମିତ୍ତ ସଞ୍ଚାତ ଶଦେର ଜାତିବିଭାଗ ଓ ଲକ୍ଷଣାଦି ନିର୍କ୍ଷା-ଚିତ ହିତେ ଲାଗିଲ ଏବଂ ତଦ୍ଵାରା ଅଧ୍ୟେତ୍ତଗମେର ଅନେକ ଆଯାନ ଲୟୁ ହଇଯା ଆସିଲ । ଭାଗୁରି, ଗାଲବ, ବ୍ୟାସପାଠ, ଗିମତ, ତୌକା-ଯନ ପ୍ରଭୃତି ଝିରିଆ ଉହାର ସ୍ଥତ୍ରପାତ କରେନ । ଶାକଟାଯନ, ଯାଙ୍କ, ବ୍ୟାଡ଼ି ପ୍ରଭୃତି ଝିଦିଗେର ଦ୍ୱାରା ତାହାର ପୂର୍ଣ୍ଣତା ଜୟେ । ଏତେପରେ ଅଧିକ ସହଜ ଉପାୟ ଅର୍ଥାଏ ସର୍ବତୋମୁଖ ସ୍ତର ରଚନାର ଉପାୟ ହିଁରୀକୃତ ହୟ । ସ୍ତରନିର୍ମାତାଦିଙ୍ଗେର ମଧ୍ୟେ ପାଣିନି ମୁନିଇ ଶ୍ରେଷ୍ଠ ।

ସ୍ତର ଦ୍ୱିବିଧ—ସ୍ତରକ ଓ ସର୍ବତୋମୁଖ । ସ୍ତରକାରେର ସ୍ତର ବହ ପୂର୍ବେ ପ୍ରଚାରିତ ହଇଯାଇଲ, କିନ୍ତୁ ସର୍ବତୋମୁଖ ସ୍ତର ମହାଆ ଇନ୍ଦ୍ର-ଦତ କର୍ତ୍ତକ ପ୍ରଥମ ବିରଚିତ ହୟ । ଇନ୍ଦ୍ରଦତେର ଐନ୍ଦ୍ର ବ୍ୟାକରଣ, ଚନ୍ଦ୍ରାଚାର୍ଯ୍ୟେର ଚାନ୍ଦ, କାଶମୁନିର ଅନ୍ଧବ୍ୟାକରଣ, କୁଞ୍ଚାଚାର୍ଯ୍ୟେର ବ୍ୟାକ-ରଣ, ଆପିଶଲିର ଆପିଶଲ ସ୍ତର, ଏତେପରେ ପାଣିନିର ଅଷ୍ଟାଧ୍ୟାସ୍ତ୍ରୀ ସ୍ତର, ତେପରେ ଅମରସିଂହେର ବର୍ଗସ୍ତର ଏବଂ ଅବଶେଷେ ଜିନେନ୍ଦ୍ର ବୁଦ୍ଧପାଦଆଚାର୍ଯ୍ୟେର ସଂଗ୍ରହସ୍ତର ଜନମାତ କରେ ।

ଏତ ଉତ୍ସତିର ସମୟେଓ, ଭାଷାର ଅଧିକାର ଏତ ଅଧିକ ହଇଲେଓ, ଅନେକ ଶଦେର ରୂପ ନିଷ୍ପତ୍ତି ସ୍ତର ଦ୍ୱାରା ନିର୍ବାହ ହିତ ନା । “ସଦ୍ସମ୍ୟ-ନିପାନା:” ଏହି ବୁଲିଯା ଯାଙ୍କାଦି ଆର୍ଦ୍ଦ ସମୟେଓ ନିପାତେର ପ୍ରୋଜନ ହଇଯାଇଲ । “ନିପାତ” ଶଦେର ଅର୍ଥ ଏହି ଯେ

“ ଯତ୍ୟକ୍ଷଣନାନ୍ତପରଂ ନିଦାନାତ୍ମିକମ୍ ( କାତସ୍ତ୍ରୀୟେ  
ଦୁର୍ଗମିଂହ ) ଲକ୍ଷণ ଦ୍ୱାରା ଯେ ସକଳ ଶଦେର ରୂପନିଷ୍ପତ୍ତି ନା ହୟ,  
ଦେ ସମ୍ମତ ନିପାତନ-ସିଦ୍ଧ ଜାନିବେ ।

ଯାଙ୍କ ବଲିଆଛେ “ ନିପତନି ଓଚ୍ଚାବଚ୍ଚେଷ୍ଟୁ ହନି ନିଦାନା : ”  
‘ ଓଚ୍ଚାବଚ୍ଚ ’ ଅର୍ଥାତ୍ ଶବ୍ଦ ସକଳ ବିଚିତ୍ର ଅର୍ଥେ ନିପତିତ ହଇଯା  
ନିଷ୍ପତ୍ତ ହଇଲେ ତାହା ନିପାତ ନାମ ପ୍ରାପ୍ତ ହୟ । ଏହିରୂପ ନିପାତେର  
ପ୍ରୋଜନ ପାଣିନିର ଦମରେଓ ଛିଲ, ପାଣିନିଓ ଇହା ପରିତାଗ  
କରିତେ ସମର୍ଥ ହେବେନ ନାହିଁ । ଅର୍ଥାତ୍ ସର୍ବତୋମୁଖ ସ୍ଵାତନ୍ତ୍ରାରାଓ ସକଳ  
ଶବ୍ଦକେ ଆସନ୍ତ କରିତେ ପାରେନ ନାହିଁ । ପାଣିନି ସଂଜ୍ଞାପ୍ରକରଣେ  
ବଲିଆଛେ, “ ମାୟୀସ୍ଵର୍ଯ୍ୟାନିଦାନା : ” ଅର୍ଥାତ୍ ଈଶ୍ଵର ଶଦେର ପୂର୍ବ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ  
ନିପାତେର ଅଧିକାର । ଏହି ନିପାତେର ନ୍ୟାୟ ଆର ଏକ ପ୍ରକାର  
ଦନ୍ତେତ ଆଛେ । ତାହାର ନାମ ପୃଷ୍ଠୋଦରାଦି । ଇହା ଏକ ପ୍ରକାର  
ନିପାତେର ଜାତି । ଇହାର ବଳେ ନୂତନ ବର୍ଣ୍ଣର ଆଗମ, ହିତବର୍ଣ୍ଣର  
ବିପର୍ଯ୍ୟର ଘଟନା ପ୍ରତି ହଇଯା ଥାକେ, ତାହା ସ୍ଵତ୍ର ଦ୍ୱାରା ହୟ ନା ।  
ମିଂହ ଶବ୍ଦ ପୃଷ୍ଠୋଦରାଦି-ସିଦ୍ଧ । ହିସ୍ ଧାତୁ ସଂଗ୍ରହ, ସକାରେର ସ୍ଥାନ  
ପରିବର୍ତ୍ତନ ଓ ଅନୁସ୍ଥାରେର ଆଗମ ଓ ପୃଷ୍ଠୋଦରାଦି ନିଯମେ ହଇ-  
ଯାଛେ । ପାଣିନିକେଓ ଏହି ନିଯମେର ଅଧିନ ଥାକିତେ ହଇଯାଛିଲ ।

ପାଣିନି, କାତ୍ୟାଯନ, ପତଞ୍ଜଲି, ବର୍ମ, ଉପବର୍ଷ, ବ୍ୟାଡ଼ି, ଭାଗ୍ନାରି,  
ପ୍ରତ୍ଯତି ବୈଯାକରଣିକ ଆଚାର୍ୟେରା ବୈଦିକ ଭାଷାର ପରିବର୍ତ୍ତନ  
କରେନ । ତୁମୁର୍ବେଓ ପରିବର୍ତ୍ତିତ ହଇଯାଇଲ, କିନ୍ତୁ ତାହା କୋନ  
ନିଯମେର ମଧ୍ୟେ ଛିଲ ନା । ବୈଦିକ ଭାଷାର ଉଚ୍ଛେଦ ନା ହୟ

এবং তাহা বুঝিতে পারা যায়, এই মাত্র রক্ষা করা উল্লিখিত আচার্যগণের উদ্দেশ্য ছিল। এই সকল আচার্যগণের মধ্যেও পাণিনি বৈদিক ভাষার জন্য এবং তাহার বাক্যবিন্যাস ও তাহার ক্লপনিষ্পত্তির আকার কিলপ তাহা দেখাইবার জন্য ‘ছান্দস’ প্রকরণ প্রস্তুত করিয়া গিয়াছেন। এটা কাজে কাজেই ঘটিয়াছে, কেন না সে সকল বিষয় স্থত্রনিরমে আবদ্ধ হইতে পারে নাই। সেই জন্য কেবল “ছান্দস” “আর্বে” ইত্যাদি প্রকার বলিয়াছেন। বৈদিক পদপদার্থ আর কেহ বলেন নাই, কেবল পাণিনিই বলিয়াছেন। লৌকিক ব্যাকরণে লকার দশটা, কিন্তু বৈদিক ব্যাকরণে ১১টা, সেই অতিরিক্তটার নাম ‘লেট্’। এই ‘লেট্’ লকারের ক্লপ ‘লট্’ ল-কারের তুল্য, কিন্তু তাহার অর্থ ভিন্ন। “বি঵িদিষ্টন্তি যজ্ঞেন দানেন নদস্তানাশক্তিন” ইত্যাদি অঙ্গ বাক্যস্থ “বিবিদিষ্টন্তি” এই ক্রিয়াতে “লেট্” লকারের ব্যবহার হইয়াছে।

বেদের ব্যাকরণের জন্য প্রাতিশাখ্য পৃথক্ক্লপে রচিত হইয়াছে, ইহার মধ্যে খণ্ড-প্রাতিশাখ্য\* অতি প্রাচীন। ইহা পাণিনির পূর্বে বর্তমান ছিল। অধ্যাপক গোল্ডষ্টুকর

---

\* আনন্দপুর (কাশী?) বাসী বজ্জ্বাতের পুত্র, উষ্টু ভট্ট ইহার ঢিকাকার। এই ঢিকার নাম পার্যদ-ব্যাখ্যা। উষ্টু ভোজ দেবের সমরে বর্তমান ছিলেন।

ଓ ଓର୍ମେଷ୍ଟର ଗାର୍ଡ, ଇହା ଯେ ପାଣିନିର ପରବର୍ତ୍ତୀ ବଲିଯାଛେ, ତାହା ସମ୍ପଦ ବୋଧ ହୁଏ ନା । ଭଟ୍ ମୋକ୍ଷମୂଳର, ମସ୍ତର ବେଣିଆର ଓ ସ୍ଵ-ପଣ୍ଡିତ ବର୍ଣେଳ, ଖଗ୍ନେ-ପ୍ରାତିଶାଖ୍ୟ ପାଣିନିର ପୂର୍ବେ ବର୍ତ୍ତମାନ ଛିଲ, ତାହା ସ୍ଵିକାର କରିଯାଛେ ।—ତୈତିରୀୟ ପ୍ରାତିଶାଖ୍ୟ \* ଓ ସାମବେଦେର ପ୍ରାତିଶାଖ୍ୟର ଉଲ୍ଲେଖ କରିଯାଛେ । ସଥା “ମାମ-ଲଦ୍ଧାତ୍ମମୁ ମାନିଶ୍ଚାତ୍ମମୁ” କିନ୍ତୁ ଏକଣେ ଉହା ଏକ ପ୍ରକାର ଲୋପ ହିଁଯାଛେ ବଲିତେ ହିଁବେକ । ଅଧ୍ୟାପକ ହୋଗ ସାହେବ କହେନ ସାମବେଦେର କୋନ ପ୍ରକାର ପ୍ରାତିଶାଖ୍ୟ ଏଥନେ ବର୍ତ୍ତମାନ ଥାକିତେ ପାରେ । ‡

\* ତୈତିରୀୟ ପ୍ରାତିଶାଖ୍ୟର ଅନେକ ଭାଷ୍ୟ ଛିଲ, ତମଧ୍ୟେ ଏକଣେ ତ୍ରିଭାୟ ରଙ୍ଗ ନାମକ ଭାଷ୍ୟଇ ପ୍ରଚଲିତ । ଏତ୍-ପୂର୍ବେ ଇହାର ବରମ୍ଭଚିର ଆତ୍ମେତ୍ତା ଓ ମାହେସୀ ଭାଷ୍ୟ ଛିଲ ।

† ଉଚ୍ଚଟ ଭଟ୍ ଇହାର ଟିକାକାର । ଇହା ଭିନ୍ନ ରାମଚନ୍ଦ୍ର-କୃତ ପ୍ରାତିଶାଖ୍ୟର-ଜ୍ୟୋତ୍ସ୍ନା ନାମକ ଏକଖାଲି ଆଧୁନିକ ଟିକା ଆଛେ ।

‡ “Ich Zweifle nicht, dass noch weitere Prāticā-khyas aufgefunden werden; so vermisste ich bis jetzt das Zuder Maitrāyanī Samhitā, die so veiles Eigenthümliche hat, und gewiss ein besonderes Prāticā khyā besitzt.”

ଏହି ପ୍ରକାର ଲେଖାର ପର ଅବଗତ ହେଉଥାଏ ଗେଲ ସେ ପଣ୍ଡିତଙ୍କର ବର୍ଣେଳ ସାହେବ ମାନ୍ଦ୍ରାଜ ପ୍ରଦେଶେ ସାମବେଦେର ପ୍ରାତିଶାଖ୍ୟ ପ୍ରାପ୍ତ ହିଁଯାଛେ ।

প্রাতিশাখ্য এক প্রকার ব্যাকরণ । ব্যাকরণের সমস্ত লক্ষণই ইহাতে আছে । কেবল লোকিক শব্দের জন্ম-বিবরণ নাই । ফল, বেদবাখ্যার জন্মই ইহার নির্মাণ । প্রাতিশাখ্যে সংজ্ঞা, সংক্ষি, কারক, তদ্বিত, সমাস, সকলই আছে । কিন্তু তাহা কেবল বৈদিক পদসাধনের উপযোগী । তৈত্তিরীয় প্রাতিশাখ্যের প্রথম স্তুত এই—“অথ বর্ণ-সমাচ্ছায়ঃ” এই স্তুত দ্বারা বর্ণ উচ্চারণ, অধ্যয়ন এবং প্রয়ত্নাদি ভেদের প্রতিজ্ঞা করা হইয়াছে । তৎপরে ক্রমে অন্যান্য স্তুতে অন্যান্য প্রকার সাধনের উপায় প্রদর্শিত হইয়াছে । যথা—“অথ নবাদিতঃ সমাখ্যাত্মণি” (২) “ত্঵ে ত্বে সবর্ণ হৃষি দীঘি” (৩) “ন মুন পূর্ণম্” (৪) “ঘোড়শাদিতঃ খৰাঃ” (৫) “শৈঘোঘৰ্য্যনানি” (৬) ইত্যাদি ।

পাণিনির পূর্বে যে ব্যাকরণ ছিল, তাহার আর সন্দেহ নাই । কারণ পাণিনি স্বয়ং ৫মে অধ্যায়ে বলিয়াছেন,—“খ্রায়ীঃ দাচাম্” অর্থাৎ খারী-শব্দান্ত দ্বিগু ও অর্দ্ধ শব্দের উভর টচ্প্রত্যয় হওয়া পূর্বাচার্যদিগের মত । এইক্লপ—“লঙ্কঃ শ্লাকঠায়নস্য” ইত্যাদি অনেক আছে । ইহাতে স্পষ্ট প্রতীয়মান হইতেছে, পাণিনির পূর্বে ব্যাকরণের আচার্য ছিল ।

ব্যাড়ি-কৃত লক্ষ-শ্লোকাত্মক সংগ্রহ নামক ব্যাকরণ গ্রন্থ পাণিনির পরবর্তী, কারণ পাণিনি-ব্যাকরণের বিরুদ্ধ মত ইহাতে দেখা যায় । যিনি যিনি ব্যাকরণ করিয়াছেন সকলকেই পাণি-

ନିର ନିୟମାନୁଗତ ଥାକିତେ ହଇଯାଛେ ; କିନ୍ତୁ ବ୍ୟାଡ଼ି-କ୍ରତ ବ୍ୟାକରଣ ତଦ୍ଵିକନ୍ଦ୍ର-ମତାକ୍ରାନ୍ତ ଏବଂ ଭିନ୍ନ ପଦ୍ଧତିତେ ଗ୍ରାହିତ । ପାଣିନି ଇହା ଜ୍ଞାତ ଥାକିଲେ ଅବଶ୍ୟକ ହିଂହାର ବିରକ୍ତବାଦିତାର ବିଷୟ ସ୍ଵଗ୍ରହେ ଉଲ୍ଲେଖ କରିତେନ । ଇ, ଉ, ଶ୍ଵ, ଙ, ବର୍ଣ୍ଣର ପରେ ସ୍ଵରବର୍ଣ୍ଣ ଥାକିଲେ ମଧ୍ୟେ ଯ, ବ, ର, ଲ, ବ୍ୟବଧାନ ହେଉଥାବେ କେବଳ ବ୍ୟାଡ଼ି ଓ ଗାଲବ ଏହି ଦୁଇ ବ୍ୟକ୍ତିର ମତ । ଯଥ—“ତ୍ରିଘରକ-ସଂୟମିନ-  
ଦହ୍ୟୁ” କାଲିଦାସଃ । ତ୍ରି + ଅନ୍ତକ । ଏହି ବିଷୟେ ପଦ୍ମନାଭ-  
କ୍ରତ ପଞ୍ଚାଧ୍ୟାୟୀ ବ୍ୟାକରଣେ ଏକ ସ୍ତ୍ର ଆଛେ ଯଥ—

“ସମା ଅବଧାନ୍ ଆହ୍ଵି-ଗାଲବଥୀ: ।”

ଏତନ୍ତିମ ଭାଣ୍ଡରି-ପ୍ରୋକ୍ତ ବ୍ୟାକରଣ ଛିଲ । ଇହାର ମତେ ଅବ  
ଓ ଅପି ଏହି ଉପସର୍ଗ ଦୟରେ ଅକାର ଲୋପ ହଇଯା ଯାଏ, କିନ୍ତୁ  
ପାଣିନିର ମତେ ତାହା ହେବାନା ।

କଥିତ ଆଛେ, ପାଣିନି ମହେସୁରେ ନିକଟ ବର୍ଣ୍ମାତ୍ରେ ଉପ-  
ଦେଶ ପାଇଙ୍ଗା ବ୍ୟାକରଣ ରଚନା କରେନ ଯଥ—

“ସୈନାକର-ସମାଜ୍ଞ୍ୟମଧ୍ୟମୟ ମହିସୁମାନ ।  
ଦ୍ଵାର୍ତ୍ତ ଆକରଣ୍ ମୌଳି ନମ୍ବୁ ପାଞ୍ଜିନ୍ୟ ନମ : ॥”

[ ଲିଙ୍ଗାନୁଶାସନେର ବୃତ୍ତିକାର ପ୍ରଭୃତି ]

ଏହି ମହେସୁର ମହୁୟ କି ମହାଦେବ ତାହା ବଲା ଯାଏ ନା । ବୁଝ-  
କଥାଯ ଲିଖିତ ଆଛେ ଯେ, ମହାଦେବେର ତପସ୍ତ୍ରାୟ ସିନ୍ଧ ହଇଯା ପାଣିନି  
ବ୍ୟାକରଣ ରଚନା କରେନ । ସାହାଇ ହଟକ, ପାଣିମି ମୁଣି ମହେସୁରେର  
ନିକଟ ଯେ ବର୍ଣ୍ଣାପଦେଶ ପାଇଯାଇଲେନ, ତାହା ତିନି ସ୍ଵର୍ଗଃ

ଲିଖିଯାଛେ, ଯଥା ଅ ଇ ଉ ନ୍ । ଝାଙ୍କ । ଏ ଓ ଉ । ଐ ଗୁଚ୍ଛ ।  
ଇତ୍ୟାଦି କ୍ରମେ ବଲିଆ ପରିଶେଷେ ବଲିଆଛେ, “ହନ୍ତି ମାହିସ୍-  
ହାୟି ମୁକ୍ତାୟି” ଅର୍ଥାତ୍ ଏହି ସକଳ ମହେସୁରପୋଦିଷ୍ଟ ସ୍ତ୍ରୀ । କେହ  
କେହ ବଲେନ “ହନ୍ତି ମାହିସ୍ମହାୟି ମୁକ୍ତାୟି” ଏହି ବାକ୍ୟ ପାଣିନିର  
ମୁଖ-ନିର୍ଗତ ବାକ୍ୟ ନହେ । ଇହା ବାର୍ତ୍ତିକ-କାରେର ବାକ୍ୟ ।

ପାଣିନିର ବ୍ୟାକରଣ ୮ ଅଧ୍ୟାୟେ ବିଭକ୍ତ, ଏଜନ୍ୟ ଇହାର ନାମ  
“ଅଞ୍ଚାଧ୍ୟାୟୀ ।” ପ୍ରତ୍ୟେକ ଅଧ୍ୟାୟେ ୪ଟୀ କରିଆ ପାଦ ଆଛେ ।  
ଇହାର ସ୍ତ୍ରୀ ସଂଖ୍ୟା ୩୯୬୫ । ପାଣିନି ଏହି ଗୁଲି ସ୍ତ୍ରୀଦାରୀ ସକ୍ଷି,  
ସୁବସ୍ତ, କୁଦୃତ, ଉଗାଦି, ଆଖ୍ୟାତ, ନିପାତ, ଉପସଂଧ୍ୟାନ, ସ୍ଵରବିଧି,  
ଶିକ୍ଷା, ତନ୍ତ୍ରିତ ପ୍ରଭୃତି ଯେ କିଛି ବୈଜ୍ଞାନିକ ବନ୍ଦ ଆଛେ  
ସମସ୍ତଇ ପ୍ରକାଶ କରିଆଛେ । ପାଣିନିର ପୂର୍ବେ ଏହି ସକଳ ବିଷୟ  
ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଗ୍ରଙ୍ଥେ ପାଠ କରିତେ ହିତ ; ଏକ୍ଷଣେ ଆର ତାହା ହୁଯ  
ନା । ତଜନ୍ୟ ପୌର୍ବକାଲିକ ଶିକ୍ଷା, କଳ୍ପ, ବ୍ୟାକରଣ ଓ ନିରକ୍ଷ ଗ୍ରନ୍ଥ  
ପ୍ରଭୃତି ବିରଳ-ଗ୍ରାଚାର ହିୟା ଉଠିଯାଏ । ପାଣିନି ବ୍ୟାକରଣ ସଥାର୍ଥ  
ମର୍କତୋମ୍ବୁଧ ହେଉଥାତେ ଲୋକ-ନମ୍ବାଜେ ବିଶେଷ ଆଦୃତ ହିୟାଏ ।  
ଇହାର ଉପର ବୃତ୍ତି, ବାର୍ତ୍ତି, ଭାୟ, ଟୀକା ଲିଖିତ ହିୟାଏ ଏବଂ  
ଏ ସକଳେର ମତସମାଲୋଚନ ଓ ପ୍ରୋଗାଦିର ପରିଦର୍ଶନ କରିଆ  
ବହତର ଗ୍ରହ ଜମିଯାଏ, ତାହାର ଏକଟୀ ନାମମାଳା ଏହି ପ୍ରସ୍ତାବେର  
ସଥାହାନେ ପ୍ରଦର୍ଶିତ ହଇଲ ।

ଚୈନିକ ପରିବାଜକ ହିୟାଙ୍ଗ ସିଯାଡେର (ଫରାଶୀସ ଅନୁବାଦିତ)  
ଜୀବନଚରିତେ ଲିଖିତ ଆଛେ, • ତିନି ଖୃଷ୍ଟୀୟ ସନ୍ତ ଶତାବ୍ଦୀତେ

ଭାରତରେ ଆଗମନ କରିଯା ପାଣିନି ବ୍ୟାକରଣେର ମୂଳ ସ୍ତର ଓ ତାହାର ସଂଶୋଧିତ ସ୍ତର ଦର୍ଶନ କରିଯାଇଲେନ । ବର୍ଣେଲ ମହୋଦୟ ଏହି କଥାର ଆହ୍ଵା ପ୍ରକାଶ କରିଯାଇଛେ, କିନ୍ତୁ ଆମାଦିଗେର ମତେ ଏ କଥା ସୁଭିନ୍ଦ୍ର-ସିଦ୍ଧ ନହେ, କେନନା ପାଣିନି-ବ୍ୟାକରଣେର ପାଠ ପରିବର୍ତ୍ତ ହିଲେ ତାହା ଅଦ୍ୟତନୀୟ ଆଚାର୍ୟଗଣେର ପ୍ରାତ୍ରେ ଅବଶ୍ୟକ ଉଲ୍ଲେଖ ଥାକିତ । ବେଦାର୍ଥ-ପ୍ରକାଶକ ସାଇନାଚାର୍ୟ, ଭଟ୍ଟଭାସ୍କର, ଓ ଭରତସ୍ଵାମୀ ବେଦ-ଭାଷ୍ୟେ ପାଣିନିର ଅନେକ ସ୍ତର ଉନ୍ନ୍ତ କରିଯାଇଛେ । କିନ୍ତୁ ତାହାତେ ପରିବର୍ତ୍ତିତ ପାଠ କିଛୁ ମାତ୍ର ଲଙ୍ଘିତ ହେଁ ନା ।

କାତ୍ୟାଯନ ପାଣିନି-ସ୍ତବେର ବାର୍ତ୍ତିକ-କର୍ତ୍ତା । ଇହାର ନାମାନ୍ତର ବରଙ୍ଗଚି, ମେଧାଜିଃ, ଓ ପୁନର୍ବସୁ । ବୌଦ୍ଧ କାତ୍ୟାଯନ ଓ ଧର୍ମଶାস୍ତ୍ର-ବଜ୍ଞା କାତ୍ୟାଯନ ହିତେ ଇନି ପୃଥକ୍ ବ୍ୟକ୍ତି, କାତ୍ୟାଯନରେ ବାର୍ତ୍ତି-କେବଳ ଉପର ପତଞ୍ଜଲି “ମହାମାଘ୍ୟ” ଲିଖିଯାଇଛେ । ପତଞ୍ଜଲିର ଅପର ନାମ ଗୋନର୍ଦ୍ଧୀୟ । ଇନି ଗୋନର୍ଦ୍ଧବାସୀ ଏବଂ ଇହାର ମାତାର ନାମ ଗୋଣିକା ; ଯୋଗଶାସ୍ତ୍ର-ପ୍ରଣେତା ପତଞ୍ଜଲି ଓ ମହାଭାୟକର୍ତ୍ତା ପତଞ୍ଜଲି ଉଭୟେ ପୃଥକ୍ ବ୍ୟକ୍ତି । ଆଚାର୍ୟ ଗୋଲାଙ୍କୁ କରେଇ ମତେ କାତ୍ୟାଯନ ଓ ପତଞ୍ଜଲି ୧୪୦ ହିତେ ୧୨୦ ଖୃଷ୍ଟ-ଜନ୍ମେର ପୂର୍ବେ ବର୍ତ୍ତମାନ ଛିଲେନ । ପଣ୍ଡିତବର ରାମକୃଷ୍ଣ ଗୋପାଲଭାଣ୍ଡାରକର ପତଞ୍ଜଲିକେ ପାଟଲୀପୁତ୍ରାଧିପତି ପୁଷ୍ପମିତ୍ରେର ସମସାମରିକ ଶ୍ରି କରିଯାଇଛେ, ଏବଂ ତାହାର ମତେ ଅର୍ହଭାୟେର ତୃତୀୟ ଅଧ୍ୟାଯୀ ୧୪୪ ହିତେ ୧୪୨ ଖୃଷ୍ଟ-ଜନ୍ମେର ପୂର୍ବେ ରଚିତ ହିଯାଇଲ । କିନ୍ତୁ

অধ্যাপক ওয়েবের ইহার প্রতিবাদ করিয়াছেন। পাণিনি, কাত্যায়ন ও পতঞ্জলি এই তিন জনে ব্যাকরণের পূর্ণ অবয়ব প্রদান করিয়াছেন। এই তিন জন সংস্কৃত ভাষায় যে কীদৃশ পঙ্গিত ছিলেন, তাহা আমাদিগের সামান্য বুদ্ধিতে বুঝিবার ক্ষমতা নাই।

পতঞ্জলির মহাভাষ্যের টীকার নাম ভাষ্যপ্রদীপ। কৈয়েট \* ইহার প্রণেতা। কৈয়েটের টীকার উপর নাগোজী ভট্ট টীকা লিখিয়াছেন; তাহার নাম “মাঘ্যপ্রদীপীয়ীন” কৈয়েটের টীকার আর এক থানি টীকা আছে, তাহার নাম ভাষ্য-প্রদীপ-বিবরণ, ইহা ঈশ্বরানন্দ কৃত।

কাত্যায়নের ন্যায়, বামন পাণিনির এক থানি বৃত্তি লিখিয়াছেন, উহার নাম কাশিকা-বৃত্তি। ইহা অতি মান্য গ্রন্থ, এবং আদ্যোপাস্ত প্রাঞ্চল ও প্রসাদ-গুণবিশিষ্ট। যিনি একবার এই গ্রন্থ দেখিয়াছেন, তাহার আর সিদ্ধান্ত-কৌমুদী স্পর্শ করিতে ইচ্ছা হয় না। সিদ্ধান্ত-কৌমুদীর গ্রন্থকার ভট্টোজি-দীক্ষিত অষ্টক পাণিনীয় স্তুতি-সমূহের ক্রম তঙ্গ করিয়া বৃৎক্রমে অর্থাৎ বেথান সেথান হট্টতে স্তুতি আনিয়া সঞ্চলন করিয়া-ক্ষে। তিনি মনে করিয়াছিলেন, গ্রন্থ সহজ করিবেন; কিন্তু

\* ইনি কাশীরদেশস্থ পামপুরবাসী। স্মৃতিপন্থে বর্ণেন্দ্র সাহেবের মতানুসারে কৈয়েট ১৩০০ খ্রিস্টাব্দে বর্তমান ছিলেন।

ତାହା ହୟ ନାଇ । “ମନୋରମା” “ଶିଖର” ପ୍ରଭୃତି ଭୂରି ଟୀକା-  
ତେଓ ତାହାର ସାଧୁଁ ସମ୍ପାଦିତ ହୟ ନାଇ । ତାହା ପାଠ କରିତେ  
ହିଲେ ଏଥନ୍ତି ବେଖାନେ ସେଥାନେ “ଫାଁକି” ଉପର୍ଚିତ ହୟ ।  
ଗ୍ରହ ସକଳେର ଦୋଷେଇ ଫାଁକି ବା ପୂର୍ବପଙ୍କ ଉପର୍ଚିତ ହିୟା  
ଥାକେ । ବାମନ କାତ୍ୟାୟନ ଅପେକ୍ଷା କ୍ଷୁଦ୍ର-ବୁଦ୍ଧି ଏବଂ ହୀନ, ତଥାପି  
ଇନି ଯେକୁଣ୍ଡ ସରଳଭାବେ ସ୍ଵଭାର୍ଥ ପ୍ରକାଶ କରିଯାଇଛେ; ଏକୁଣ୍ଡ  
ଶାରଳ୍ୟ କାତ୍ୟାୟନେର ବୃତ୍ତିତେ ନାଇ । କାତ୍ୟାୟନେର ବୃତ୍ତି ଦେଖି-  
ଯାଇ ବାମନ ବୃତ୍ତି ଲିଖିଯାଇଛେ, ଏଜନ୍ୟ କାଶିକାବୃତ୍ତି ପ୍ରାଞ୍ଚଳ  
ହିୟାଇଛେ । କାଶିକାବୃତ୍ତିର ଦୁଇ ଥାନି ଟୀକା ଆଛେ । ହରଦତ୍ତମିଶ୍ର-  
କ୍ରତ ପଦମଞ୍ଜରୀ ଓ ଜିନେନ୍ଦ୍ରକ୍ରତ କାଶିକାବୃତ୍ତି ପଞ୍ଜିକା ।

କିଟ୍‌ଶ୍ଵତ୍ର—ଇହା ଶାନ୍ତନବାଚାର୍ଯ୍ୟ କି ଶାନ୍ତନୁ-ଆଚାର୍ଯ୍ୟ କର୍ତ୍ତ୍ତକ  
ସନ୍ଧଲିତ । ଯଥ—“ଇତି ଶାନ୍ତନବାଚାର୍ଯ୍ୟ-ପ୍ରଣିତେଷୁ ଫିଟ୍‌ମୁତ୍ତେଷୁ  
ତୁର୍ବୀଯଃ ପାଦଃ ।” “ଦ୍ଵାରାଦୀନାଚ୍ଚ” ( ୭, ୩, ୪ ) ପାଣିନିଶ୍ଚତ୍ରେର  
ବ୍ୟାଖ୍ୟାୟ ହରଦତ୍ତ ବଲିଯାଇଛେ, “ଶାନ୍ତନୁହାଚାର୍ଯ୍ୟଃ ପ୍ରଣିତା” ଶାନ୍ତନୁ  
ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ଇହାର ପ୍ରଣେତା ।

ଇହା ୪ ପାଦେ ବିଭିନ୍ନ । ୧ମ ପାଦେ ୨୪ ସ୍ତର, ଦ୍ୱିତୀୟ ପାଦେ  
୨୬ଟି, ତୃତୀୟ ପାଦେ ୧୯ଟି, ଚତୁର୍ଥ ପାଦେ ଓ ୧୯ଟି । ବୈଦିକ ପଦେର  
ସର ନିର୍ଣ୍ୟ ରାଥିବାର ଜନ୍ୟଇ ଏହି କଏକଟି ସ୍ତରେର ରଚନା । କିମ୍ବା  
ପଦେର କୋନ୍ କୋନ୍ ବର୍ଣ୍ଣ କି କି ସର କଥନ ଉଚ୍ଚାରଣ କରିତେ  
ହିୟେ ତାହା ପ୍ରଦର୍ଶନ କରା ଓ ତାହା ଆଜ୍ଞାନ ରାଥିବାର ଜନ୍ୟ ଇହାର  
ସ୍ଥିତି । ଯଥା ପ୍ରଥମ ସ୍ତରେ “ଫିମୌନ୍ତପ୍ରାଦାଚଃ” ପ୍ରାତିପଦିକେର

অনেক মতে শ্রীরাগের প্রথমোল্লেখ দৃষ্ট হয়। ইহা :  
রাগ। ইহার লক্ষণ এই যে—

“শ্রীহামঃ স চ বিজ্ঞেয় সত্যেণ বিভূঘিতঃ।

পূর্ণঃ সর্ব্যজ্ঞাপিতো মুর্চ্ছনা পথমা মতা।

কচ্চিত্ত কথযন্ত্বে নমৃষ্মভৃত্যসংযুতম্ ॥”

স-ত্বয়ে বিভূঘিত প্রথম (ষড়জ) গ্রামীয় মুর্চ্ছনা। কে  
বলেন ইহা রিঅয়যুক্ত। উদাহরণ—স রি গ ম প ধ নি স।

রাগগুলির উদাহরণস্থলে এক একটি মুর্তি কল্পনা আছে  
তাহা এ প্রস্তাবে উল্লেখ করিব না। কাল্পনিক ভাব উল্লেখ  
করিবার কোন প্রয়োজন নাই। তথাপি পরিদর্শনের নিমিত্ত  
একটিমাত্র উল্লেখ করিতেছি।

“লীলাবিহারৈণ বনান্তহালি চিন্বন্ত মসুনালি বধূসহায়ঃ।

বিলাসবিশী দ্রুতিত্বমুর্তিঃ শ্রীহাম হঘঃ কঘিতঃ কঘীন্তৈঃ ॥”

উদ্যানের মধ্যে, হাব ভাব বিলাসের সহিত, বধূ-সমভি-  
ব্যাহারে পুষ্পচয়ন করিতেছেন। কবিয়া বলেন, এই শ্রীরাগের  
মুর্তি স্বর্গীয় ও বিলাসোপযোগী বেশভূষায় পরিচ্ছন্ন।

এক্ষণে রাগরাগিণীর এক্রূপ বৃথা বেশভূষার বর্ণনা না  
করিয়া, যাহা যথার্থ স্বরূপ অর্থাৎ যে যে রাগে বা যে যে রাগি-  
ণীতে যে যে স্বর আছে, কোনটী ওড়ব, কোনটী খাড়ব,  
কোনটীই বা সম্পূর্ণ, তাহাই সংক্ষেপে ব্যক্ত রূপিতেছি।

ଦେଶୀ, ଦେବଗିରୀ, ବରାଟୀ, ତୋଡୀ, ଲଲିତା, ହିନ୍ଦୋଲୀ,—  
ରା ବସନ୍ତରାଗେର ଭାର୍ଯ୍ୟ ।

“ଭୈରବୀ ଗୁର୍ଜରୀ ରାମକିରୀ ଶୁଣକିରୀ ତଥା ।

ବଙ୍ଗାଲୀ ସୈନ୍ୟବୀ ଚୈଵ ଭୈରବସ୍ୟ ବହାଙ୍ଗଣା ॥”

ତୈରବୀ, ଶୁର୍ଜରୀ, ରାମକିରୀ, ଶୁଣକିରୀ, ବଙ୍ଗାଲୀ, ସୈନ୍ୟବୀ,—  
ହାରା ତୈରବ ରାଗେର ଶ୍ରୀ ।

“ବିଭାଷୀ ଚାଘ ଭୂପାଲୀ କର୍ଣ୍ଣଟୀ ବଡ଼ହଂସିକା ।

ମାଲ୍ବବୀ ପଟମଞ୍ଜରୀ ସହୈତା: ପଞ୍ଚମାଙ୍ଗନା: ॥”

ବିଭାଷୀ, ଭୂପାଲୀ, କର୍ଣ୍ଣଟୀ, ବଡ଼ହଂସିକା, ମାଲ୍ବବୀ, ପଟମଞ୍ଜରୀ,—  
ଇହାରା ପଞ୍ଚମ ରାଗେର ଶ୍ରୀ ।

“ମଜ୍ଜାରୀ ସୌରଟୀ ଚୈଵ ସାବେହୀ କୌଶିକୀ ତଥା ।

ଗାନ୍ଧାରୀ ହରମୁଙ୍ଗାରୀ ମେଘରାଗସ୍ୟ ଧୌଷିତ: ॥”

ମଜ୍ଜାରୀ, ସୌରଟୀ, ସାବେହୀ, କୌଶିକୀ, ଗାନ୍ଧାରୀ, ହରମୁଙ୍ଗାରୀ,  
—ଇହାରା ମେଘେର ଭାର୍ଯ୍ୟ ।

“କାମୋଦୀ ଚୈଵ କଳ୍ପାଣୀ ଆଭୀରୀ ନାଟିକା ତଥା ।

ମାରଙ୍ଗୀ ନଟହମ୍ବୀରା ନଟନାରାଯଣାଙ୍ଗନା: ॥”

କାମୋଦୀ, କଳ୍ପାଣୀ, ଆଭୀରୀ, ନାଟିକା, ସାରଦୀ, ନଟହମ୍ବୀରା,—  
ଇହାରା ନଟନାରାଯଣେର ଶ୍ରୀ । ଏହି ୩୬ ରାଗଗଣୀ ।\*

\* ଛୟ ରାଗ ଛତ୍ରିଶ ରାଗଗଣୀ ବଲିଯା ଯେ ପ୍ରମିଳି ଆଛେ ତାହା ଏହି ।  
ଯତବିଶେଷେ ଇହାର ଅନ୍ୟଥାଓ ଦୃଷ୍ଟ ହୟ । କଲ, ପ୍ରଥମେ ଛୟ ରାଗ ଓ ଛତ୍ରିଶ  
ରାଗଗଣୀଇ ନିର୍ଣ୍ଣାତ ହଇଯାଇଲ, କିନ୍ତୁ ପରଭାବୀ ସଙ୍ଗୀତାଚାର୍ଯ୍ୟରା ଅନେକ  
ରଙ୍ଗି କରିବା ଗିଯାଫେନ, ଏକଣେ ଅନ୍ୟଥା ରାଗରାଗଗଣୀ ହଇଯାଇଛେ । ,

ମାଲବତ୍ତି—“ମାଲବଶ୍ରୀଷ୍ଵର ହାତାଙ୍କୁ ପୂର୍ଣ୍ଣ ସମୟଭୂଧିତା ।  
ମୁର୍ଚ୍ଛନୌତମନ୍ଦା ସ୍ୟାନ୍ତୁଙ୍କାରହସମଖିତା ॥”

ଉଦାହରଣ—ସ ରି ଗ ମ ପ ଧ ନି ସ ।

ତ୍ରିବଣୀ—ରି ଓ ପ ବର୍ଜିତ । ଓଡ଼ିବ ରାଗ ।

ଉଦାହଃ—ସ ନି ସ ଗ ମ ଧ ।

ଦୈବତେ ଆରଣ୍ୟ ଓ ଦୈବତେ ସମାପ୍ତି । ଯଥ—

“ତ୍ରିବଣୀ ସା ଚ ବିର୍ଜେୟା ଯହାଂପଞ୍ଚନାସଦୈଵତା ।  
ଅୀଡିବା ସା ଚ ବିର୍ଜେୟା ହିପହିନା ପର୍କିର୍ତ୍ତିତା ॥”

ଗୋରୀ—ଓଡ଼ିବ, ରି ପ ବର୍ଜିତ, ଆରଣ୍ୟ ଓ ସମାପ୍ତି ସବ ସ୍ତର ଯଡ଼ିଜ ।

ଉଦାହରଣ—ସ ଗ ମ ଧ ନି ସ । ଯଥ—

ଘର୍ଜ୍ୟହାଂପକେନ୍ଦ୍ରାମା ହିପହିନା ତୁ ଅୀଡିବା ।

ମୁର୍ଚ୍ଛନା ପଥମା ଚେୟା ଗୈରି ସା କଥିତା ବୁଧିଁ ॥

କେଦାରୀ—ଓଡ଼ିବ, ରି-ଧ-ବର୍ଜିତ, ତିନ ନିଯାଦୟୁକ୍ତ, ମାର୍ଗୀ  
ମୁର୍ଚ୍ଛନା, ଆରଣ୍ୟ ଓ ସମାପ୍ତି ସବ ସ, ଉଦାହରଣ—(ସ ଗ ମ ପ  
ନି ସ) ।

ପ୍ରମାଣ—କେଦାରୀ ହିଧହିନା ସ୍ୟାନ୍ତୁଙ୍କାର ପରିକିର୍ତ୍ତିତା ।

ନିତ୍ୟା ମୁର୍ଚ୍ଛନା ମାର୍ଗୀ କାକଲିଖରମଖିତା ॥

ମଧୁମାଧ୍ୟୀ—ଓଡ଼ିବ, ଗ ଧ ହିନ, ପ୍ରଥମ ମୁର୍ଚ୍ଛନା, ଆରଣ୍ୟ ଓ  
ସମାପ୍ତି ସବ ସ ।

ଉଦାହରଣ—(ସ ରି ମ ପ ନି ସ) ।

ପ୍ରମାଣ—ଷଡ୍-ଜାନ୍ମକ୍ୟହନ୍ୟାସା ଗଧହୀନା ତୁ ମାଘବୀ ।

ପ୍ରଥମା ମୂର୍ଚ୍ଛନା ଶ୍ରୀଧା ଆଇବା ପରିକୀର୍ତ୍ତିତା ॥

ପାହାଡ଼ୀ—ଓଡ଼ିବ ରାଗ, ରି ପ ବର୍ଜିତ, (ତୈଲଙ୍ଗ ଦେଶେର)  
ଆରଣ୍ୟ ଓ ସମାପ୍ତି ସ୍ଵର ସ ।

ଉଦ୍‌ବହନ—(ସ ଗ ମ ଧ ନି ସ) ।

ପ୍ରମାଣ—ଷଡ୍-ଜନ୍ମଯା ପାହାଡ଼ୀ ସ୍ୟାତ୍ ହିପହୀନା ଚ କୀର୍ତ୍ତିତା ।  
କାଥା ତୈଲଙ୍କଦେଶୀଧା ଆଲାପେ ଆଇବା ମତା ॥

ବଗନ୍ତ—ସଡ୍-ଜ ଓ ମଧ୍ୟମ ହହିତେଇ ଇହାର ଉଥାନ ଶୁତରାଃ  
ଯଡ୍-ଜ ସ୍ଵରଇ ଇହାର ଶ୍ରୀଧ, ଶ୍ରାଦ୍ଧ ଓ ଅଂଶ । ଏହି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ରାଗଟି  
ବସନ୍ତକାଳେ ଗେବ ।

ପ୍ରମାଣ—ଷଡ୍-ଜାନ୍ମଯମିକାଜ୍ଞାତ: ଷଡ୍-ଜନ୍ମାସଯହାନ୍ତକ: ।  
ଶେଷୀ ବସନ୍ତହାମୋଦ୍ୟ ବସନ୍ତସମେ ବୁଧୀ: ॥

ତୋଡ଼ୀ—ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ରାଗ, ମଧ୍ୟମେ ଆରଣ୍ୟ, ମଧ୍ୟମେଇ ସମାପ୍ତି,  
ମତାନ୍ତରେ ଆରଣ୍ୟ ଓ ସମାପ୍ତି ସ୍ଵର ସ । ସୌରୀନୀ ମୂର୍ଚ୍ଛନା ।

ଉଦ୍ବା—(ମ ପ ଧ ନି ସ ରି ଗ ମ । କିନ୍ତୁ ସ ରି ଗ ମ ପ ଧ ନି ସ) ।  
ପ୍ରମାଣ—ମଧ୍ୟମାନ୍ୟହନ୍ୟାସା ସୌରୀନୀ ମୂର୍ଚ୍ଛନା ମତା ।

ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କଥିନା ତଜ୍ଜ୍ଞୀ କ୍ଲୋଡ଼ୀ ଶ୍ରୀକୌଣ୍ଠିକ ମତା ।

ଯହାନ୍ୟାସ ଷଡ୍-ଜା ଚ କୌଣ୍ଠିତର ପରଚନାତି ॥

ଲଲିତା—ଓଡ଼ିବ, କୋନ ମତେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ରାଗ । ରି-ପ-ବର୍ଜିତ,  
ଶୁଦ୍ଧମଧ୍ୟା ମୂର୍ଚ୍ଛନା, ଆରଣ୍ୟ ସମାପ୍ତି ସ୍ଵର ସ ।

ଉଦ୍ବା—(ସ ଗ ମ ଧ ନି ସ) ।

प्रमाण—रिपहीना च ललिता औड़वा सत्रया मता ।

मूर्छना शुद्धमध्या स्यात् सम्पूर्णा केचिद्वच्छिरे ॥

हिन्दोली—उड़व, रिध बर्जित, ३ स, युक्त, शुद्धमध्यमूर्छना, आरण्ड ओ समाप्ति अव अ । (स ग अ प नि स अ) ।

प्रमाण—हिन्दोलिका रिधयक्ता सत्रया गदिता वुधैः ।

मूर्छना शुद्धमध्या स्यादौड़वा काकलीयता ॥

त्रैरेव—उड़व, रिप-बर्जित, द्वैवतादि मूर्छना, आरण्ड ओ समाप्ति अव अ, अठें अ, विकृत अ । उदाहरण (अ नि स ग अ अ) ।

प्रमाण—धैवतांश्यरहन्यासो रिपहीनोऽय मान्त्राः ।

औड़वः स तु विचेष्टो धैवतादिकमूर्छना ।

धैवतो विकृतो यत्र भैरवः परिकोर्त्तिः ॥

इहार उदाहरणश्ले एटेक्ल पूर्णि लिखित आछ, यथा—

“गङ्गाधरः शशिकलातिलकस्त्रिनेत्रः

सर्पैर्विभूषिततनुर्गजकृत्तिवासाः ।

भाख्यत्ति॒ शूलकर रघु वृमण्डधारी

शुभाम्बरो जयति॒ भैरवरागराजः ॥

इम्मन्त्रेतेओ इहा उड़व राग । यथा—

धैवतांश्यरहन्यासोरिपहीनत्वमागतः ।

भैरवः स तु विचेष्टोधैवतादिकमूर्छना ।

धैवतोविकृतोयत्र औड़वः परिकोर्त्तिः ॥

ଭୈରବୀ—ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣା, ଶୌରୀରୀ ମୁର୍ଛନ୍ତା, ମଧ୍ୟମ ଗୋମ ଇହାର ଗତି, ଆରଣ୍ୟ ଓ ଶେଷ ମ ।

ପ୍ରମାଣ—ସମ୍ମୂର୍ଣ୍ଣ ଭୈରବୀ ଜୀବୀ ଯହାଙ୍କନ୍ୟାସମଥମା ।

**ଶୌରୀରୀ ମୁର୍ଛନ୍ତା ଜୀବୀ ମଥମୟାମଚାହିଁ ॥**

ଦେଶୀ—ଇହା ପଞ୍ଚମବର୍ଜିତ, ରି-ବ୍ରଯୁକ୍ତ, ବିକ୍ରତ ରି, କଳୋପନତିକା ନାମକ ମୁର୍ଛନ୍ତା । ଏହା ଖାଡ଼ବ ରାଗ ।

ଉଦ୍‌ଦ୍‌ଵା—ରି ଗ ମ ଧ ନି ସ ରି ରି ।

ପ୍ରମାଣ—ଦେଶୀ ପଞ୍ଚମନାମା ସ୍ୟାତ୍ କୃଷମତ୍ତ୍ୱଯସଂଗୁତା ।

**କଳୋପନତିକା ଜୀବୀ ମୁର୍ଛନ୍ତା ବିଜ୍ଞତର୍ପଭା ॥**

ବାଙ୍ମାଲୀ—ଓଡ଼ବ, ମତାତ୍ତରେ ପୂର୍ଣ୍ଣ । ରି-ଧ-ବର୍ଜିତ, ଶ୍ରୀହାଂନନ୍ଦାଦ ସ୍ଵର ସ, ପ୍ରଥମ ମୁର୍ଛନ୍ତା ।

ଉଦ୍‌ଦ୍‌ଵା—ସ ଗ ମ ପ ନି ସ ।

ପ୍ରମାଣ—ବାଙ୍ମାଲୀ ଶ୍ରୀଭୂଷା ଜୀବୀ ଯହାଙ୍କନ୍ୟାସଘଡ଼ଜମାକ୍ ।

**ହିଧିହୀନାଚ ବିଜ୍ଞେୟା ମୁର୍ଛନ୍ତା ପଥମା ମତା ।**

**ଦୂର୍ଜ୍ଞା ବା ମତ୍ତ୍ଵଶ୍ରୀପେତା କଳିନାଥେନ ଭାବିତା ॥**

କଳିନାଥମତେ ଇହା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ, ୩ ମ ଯୁକ୍ତ । ଆରଣ୍ୟ ଓ ଶେଷ ମ ।

ଉଦ୍‌ଦ୍‌ଵା—ମ ଧ ନି ସ ରି ଗ ମ ।

ଦେବଗିରି—ଇହାତେ ସାରଙ୍ଗୀର ତୁଳ୍ୟ ସ୍ଵର । ସଥା—

**“ଦେବଗିର୍ଯ୍ୟା: କ୍ରମା: ପ୍ରୋକ୍ତା: ମାରଙ୍ଗୀମଦଗ୍ମା ମତା: ।”**

ଶୈକ୍ଷବୀ—ପୂର୍ଣ୍ଣ, କୋନ ମତେ ଖାଡ଼ବ, ରି-ବର୍ଜିତ, ସ ରି ଗ ମ ପ ଧ ନି ସ । ମତାତ୍ତରେ—ସ ଗ ମ ପ ଧ ନି ସ ।

प्रमाण—घड्जयहांश्कन्यासा पूर्णा सैन्धविका मता ।

मूर्छ्नोत्तरमन्द्रास्यात् कैखित् घड्विका मता ॥

रामकिरी—सम्पूर्ण, एक प्रेहर मध्ये गेय, आरस्त समाप्ति  
स्वर स, प्रथम मूर्छ्ना । उदा—स रिग म पथ नि स ।

प्रमाण—प्रहराभ्यन्तरे ज्ञेया घड्जन्यासयहांश्का ।

प्रथमा मूर्छ्ना ज्ञेया तज्ज्ञै रामकिरी मता ॥

गुर्जरी—सम्पूर्णी, आरस्तादि रिय, सप्तमी मूर्छ्ना, बहलीर  
सहित खिशित ।

उदा—रिग म पथ नि स रिय ।

प्रमाण—यहांश्न्यासस्त्रघमा सम्पूर्णा गुर्ज्जरी मता ।

सप्तमी मूर्छ्ना तस्यां बज्जल्या सह मिश्रिता ॥

गुणकिरी—उड्ब, रिध-बर्जित, आरस्तादि नि, कोन यते  
स, इनि तैरवेर आश्रिता ।

उदा—नि स ग म पनि, यतान्तरे स ग म पनि स ।

प्रमाण—हिघहीना गुर्जकिरी औड़वा परिकीर्तिः ।

लियहांश्या तु निन्यासा कैखित् घड्जत्रया मता ॥

पञ्चम—इहा थाड्ब, प-बर्जित, प्रथमा मूर्छ्ना, आरस्तादि  
स, यतान्तरे पूर्ण । इहा शृंगार रसेव उत्तेजक ।

उदा—स रिग म पथ नि स । यतान्तरे स रिग म पथ नि स ।

प्रमाण—हायः पञ्चमकोऽन्नेयः प-हीनः खाडवी मतः ।

प्रथमा मूर्छ्ना यत्र'सत्रयेषा विभूषितः ।

कैचिद्वर्दन्ति सम्पूर्णं शृङ्खारहस्यपूरुकम् ॥

বিভাষ—ইহা ললিতার ন্যায়, উদা স গ ম ধ নি স।

প্রমাণ—ললিতাবিভাষা তু হেবা মুচ্ছীবত্সহা।

ভূপালী—সম্পূর্ণ, মতান্তরে ওড়ব, রিপ-বর্জিত, শাস্তিরসের উত্তেজক, প্রথমা মুচ্ছনা, আরস্ত ও শেষ স্বর স।

উদা—স রি গ ম প ধ নি স। মতান্তরে স গ ম ধ নি স।

প্রমাণ—যহাংশ্ল্যাস ঘড়জা সা ভূপালী কঘিতা বৃধি:।

গ্রথমা মুচ্ছনা জ্ঞেয়া সম্মুণ্ডা রসগ্রান্তিকে।

হি-প-হীনৌড়বা কৈশ্চিদিয়মেব পকীর্ণিনা॥

কর্ণাটী—সম্পূর্ণ, ইহাতে বিকৃত নি, মার্গার্তী নামক মুচ্ছনা, আরস্ত ও শেষ স্বর নি।

উদা—নি স রি গ ম প ধ নি নি।

প্রমাণ—নিধাদত্ত্বসংযুক্তা বিদ্রোহস্যা নিধাদকঃ।

মার্গার্ত্যা মুচ্ছনা পৌক্তা কর্ণাটী চ সুখপ্রদা॥

বড়হংসিকা—ইহাতে কর্ণাটীকার অ্যায় স্বর, কেবল মুচ্ছনা ভিন্ন।

উদা—নি স রি গ ম প ধ নি নি।

প্রমাণ—কর্ণাটীকার্ত্তা জ্ঞেয়া বড়হংসা স্বরা বৃধি:।

মালবী—ওড়ব, নিষাদে আরস্ত ও শেষ, রঞ্জনী মুচ্ছনা, রিপ-বর্জিত।

উদা—নি স গ ম ধ নি নি।

ପ୍ରମାଣ—ଆଡିବା ମାଲବୀ ପୌକା ନିଷାଦଚୟସଂୟୁତା ।

ହଙ୍ଗଳୀ ମୁର୍ଛିଲା ଜୈୟା ହି-ପ-ହୀନା ଚ ସଞ୍ଚିଦା ॥

ପଟମଞ୍ଜରୀ—ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ, ଶ୍ରୀ ଅଂଶ ଓ ନ୍ୟାସ ସ୍ଵର ପଞ୍ଚମ, ହସ୍ୟକା ନାମକ ମୁର୍ଛିଲା, ଇହା ରସିକଦିଗେର ପ୍ରିୟ ।

ଉଦା—ପ ଥ ନି ସ ରି ଗ ମ ପ ।

ପ୍ରାମଣ— ପତ୍ରମାଂଶ୍ୟହନନାମା ସମ୍ମୂର୍ଣ୍ଣ ପଟମଞ୍ଜହି ।

ମୁର୍ଛିଲା ହୃଦୟକା ଜୈୟା ହମିକି: ପାର୍ଦ୍ଧିନା ମଦା ॥  
ଇତ୍ୟାଦି ।

ଏତଦ୍ଵିନ ମେଘ, ମଞ୍ଜାରୀ, ଦୌରାଟୀ, ମାବେରୀ, କୌଣିକୀ, ଗାନ୍ଧାରୀ, ହରଶୃଙ୍ଗାର ; ଏହି କଯେକଟି ରାଗ ପର ପର ଲିଖିତ ଆଛେ ।

ତ୍ରେପରେ ନଟନାରାଯଣ, କାମୋଦୀ, କାଲ୍ୟଣୀ, ଆଭିରୀ, ନଟକା, ସାରଙ୍ଗ, ଛାନ୍ଦୀରା, ଏହି କଯଟି ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଆଛେ । ଏ ସମସ୍ତଙ୍କ ପ୍ରାଚୀନ ରାଗ-ରାଗିଣୀ ।

ଏହିକ୍ଷଣେ ସମ୍ପ୍ରତି ପାରିଜାତ ହଇତେ ଦୁଇ ଏକଟୀ ନବୀନ ପ୍ରଣାଲୀର ରାଗ-ଲକ୍ଷ୍ମଣ ଉନ୍ନ୍ତ କରିଯା ପ୍ରତାବ ପୂର୍ଣ୍ଣ କରିତେଛି । କେନ ନା, ପାରିଜାତେର ଲିପିର ସହିତ ଏକଣକାର ଗାନ ପଦ୍ଧତିର ଉତ୍ତମ ଯିଲ ଆଛେ । ଏବଂ ଇନି ରାଗ ରାଗିଣୀର ସ୍ଵରଗୁଲି ସ୍ପଷ୍ଟ କରିଯା ବଲେନ । ସଥା—

ହି-ଖରାଦି ଖରାରମା ହି-କୌମଲା ଧ-କୌମଲା ।

ଗ-ତୀତ୍ରା ମ-ନି-ତୀତ୍ରା ଚ ମୌରୀନ୍ୟାଖରା ମତା॥

ଆୟିହେ ଗ-ଧ-ହୀନା ସାନ୍ତି-କମନମନୀହୀ ।

ଆୟିହେ ଯଦି ଗାନ୍ଧାରୀ ମଧ୍ୟମାର୍ଧି ମୁର୍ଛିଲା ॥

## উদাহরণ ।

রি ম প নী সা নি ধ প ম গরি গরি সা,  
 নি সরি মা গরি গরি সা নি নি স নি স  
 নি ধ প ম প স ধ প ম প ম। গরি গরি সা  
 নী সা নী সা, ম প ধ প ম গ রি স নী সা,  
 রি ম প ম গ রি ম গ রি নী সা, রি মা  
 গরি গরি সা নী ম সা সা রি ম প ধ ম ম ধ  
 প ম রি ম, ম স রি ম রি ম প ধ ধ সা সা ধ প ধ  
 রি স সা সা ধ ম ম প ধ ধ ম ম রি সা, স স রি  
 ম রি ম প ম রি স রি স রি ধ স সা ।

ইতি মেঘ মল্লারঃ সর্বঃ ।

কৌমলী হি-ধৌ তীব্রী গ-নী বাসন্তভৈরবৈ।  
 ধৈবনাংশ্যহন্যামো মধ্যমাংশ্যেত্পি সম্ভতঃ ।

## উদাহরণ ।

ধ নি স রি গ ম পা মা গ রী সা নী স।  
 রি নি সা নি ধা, ধ নি সা।  
 ম গ রি স নি স রি নি সা নি ধা,  
 ধ নী স স্মা, ধ নি স রি গ আ,  
 ধ ধ প ম প ম গ আ, স রি গ ম গরি স নি ধ নী সা সা ।

ইতি বসন্তভৈরবঃ ।

বসন্ত ভৈরবের ঋষত ধৈবতগুলি কোমল, গোক্ষার ও  
 নিষাদ স্বর তীব্র। অংশ ও গ্রহ স্বর ধৈবত, কোন কোন মতে  
 মধ্যমকে অংশ ও গ্রহ করিয়াও গান করা যাইতে পারে।

ସମ୍ବୀତ ପାରିଜାତ ଏଇକୁପ ଭଞ୍ଚିତେ ସକଳ କଥାହି ବଲିଯା-  
ଦେବ । ଅଦର୍ଶନେର ନିମିତ୍ତ ଲକ୍ଷଣସହ ଛୁଇଟି ରାଗ ପ୍ରଦତ୍ତ ହଇଲ ।

ନାରଦମଂହିତାଯ ନିଷ୍ଠିତ ରାଗରାଗିନୀର ନାମ ପାଓଯା  
ଯାଏ । ସଥା—

“ ମାଲେବସ୍ତ୍ରୀଵ ମଲ୍ଲାରଃ ଶ୍ରୀରାଗଃ ବସନ୍ତକଃ ।

ହିନ୍ଦୀଲଙ୍ଘାଥ କର୍ଣ୍ଣଟ ଯତେ ହାମାଃ ମକୀନ୍ତିତାଃ ॥ ”

ମାଲେବ, ମଲ୍ଲାର, ଶ୍ରୀରାଗ, ବସନ୍ତ, ହିନ୍ଦୋଲ, କର୍ଣ୍ଣଟ ; ଏଇ  
ଛୟ ରାଗ । ଇହାଦେର ଭାର୍ଯ୍ୟା ସଥା—ଧମନୀ, ମାଲସୀ, ରାମକିର୍ଣ୍ଣ,  
ସିଦ୍ଧୁଡ଼ା, ଆଶାବରୀ, ତୈରବୀ ; ( ମାଲେବ-ଭାର୍ଯ୍ୟା ) । ବେଲାବଲୀ,  
ପୁରୁଷୀ, କନ୍ଡା, ମାଦବୀ, ଗୋଡ଼ା, କେଦାରିକା ; ( ମଲ୍ଲାରେର  
ତ୍ରୀ ) । ଗାନ୍ଧାରୀ, ଶ୍ରୀରାଗେର ପ୍ରିୟା ) ମାଲୁବୀ, ଦୀପିକା, ଦେଶକାରୀ,  
ପାହାଡ଼ୀ, ବରାଡ଼ୀ, ମାରହାଟୀ ; ( ହିନ୍ଦୋଲେର ଭାର୍ଯ୍ୟା ) । ନାଟିକା,  
ଭୂପାଲୀ, ରାମକେଲୀ, ଗଡ଼ା, କାମୋଦୀ, କଲ୍ୟାଣୀ, ( କର୍ଣ୍ଣଟେର  
ଭାର୍ଯ୍ୟା ) ।

ହୁମନ୍ତେ ରାଗରାଗିନୀର ଅନେକ ପ୍ରଭେଦ ଦେଖା ଯାଏ ସଥା—  
ତୈରବ, କୌଣ୍ଠିକ, ହିନ୍ଦୋଲ, ଦୀପିକ, ଶ୍ରୀରାଗ, ମେଘରାଗ ; ଏହି  
ଛୟ ପୁରୁଷ ରାଗ । ସଥା—

ମୈରବ: କୌଣ୍ଠିକସ୍ତ୍ରୀଵ ହିନ୍ଦୀଲୋ ଦୀପକଳୟା ।

ଶ୍ରୀରାଗୀ ମେଘରାଗସ୍ତ ଘଟିତେ ମୁଖ୍ୟାଙ୍କ୍ଷୟା: ॥

### ইহাদের স্তুগণ।

মধ্যমাদী, বৈরবী, বাঙ্গালী, বরাটিকা, সৈন্ধবী ; ( বৈরবের স্ত্রী )। তোড়ী, খৰাবতী, গৌরী, শুণজ্ঞী, কক্রভা ; ( কৌশিকের ভার্যা )। বেলবলী, রামকিরী, দেশা, পটমঞ্চরী, ললিতা ; ( হিন্দোলের ভার্যা )। কেদারা, কানাড়া, দেশী, কামোদী, নাটিকা ; ( দীপকের ভার্যা )। বাসন্তী, মালবী, মালশ্রী, ধনাসী, আশাবরী ; ( শ্রীরাগের স্ত্রী )। মন্ত্রারী, দেশকারী, ভূপালী, শুর্জরী, টঙ্গ, পঞ্চমী ; ( মেঘরাগের পত্নী )।

এই সকল মতভেদ থাকায় বুরা যায় না যে, কোন্‌ ছয় রাগ এবং কোন্‌ ছয় রাগরাগিণী প্রথমে প্রকাশ হইয়াছিল। কিন্তু শ্রীরাগটি প্রাপ্ত সকল মতেই আছে। বস্তুতঃ—

“ ন তালানাং ন রাগাণাং অন্তঃ কুর্বাপি বিদ্যুতি । ”

হম্মান् বলিয়াছেন যে, রাগরাগিণীরও তালের অন্ত নাই। তাহার পরেই বলিয়াছেন,—

“ ইদানীঁ রাগরাগিণ্যোর্হদা হহ্যামুচ্যতে ॥ ”

তথাপি সম্পত্তি রাগরাগিণীর উদাহরণ ব্যক্ত করিতেছি। হম্মান্ এইক্রমে ভূমিকা করিয়া বহুতর রাগরাগিণীর লক্ষণ, স্বর, অলঙ্কার, মূর্ছনা প্রভৃতি বলিয়াছেন। এই মতে রাগ-রাগিণীর স্বরঘটিত অবয়বের কিঞ্চিৎ তারতম্য আছে। অর্থাৎ পূর্বে যে সকল স্বরগুলি যে পরিপাটীক্রমে বিন্যাস করা হইয়াছে, এ মতে তাহার কোন কোনটিতে ব্যতিক্রম

आचे ; ताहा देखान उठित, किस्त ए कुद्र प्रस्तावे ताहा सप्तवे ना । हमुमान तैरवकेइ आदिराग बलियाचेन यथा—

“ सुभाष्मही जयति भैरव आदिहामः । ”

हमुमानते एই तैरव राग ओडव । एतद्विन आर एक तैरव आचे, रागार्व घते ताहाके “ शुद्र तैरव ” बले । एই शुद्र तैरव सम्पूर्ण । यथा—

“ घैवतांश्चयहन्यासयुक्तः स्यात् शुद्रभैरवः ।

सकम्प-मन्त्र-गान्धारी गंधो मध्याळतः पुरा ॥ ”

इहार अंश, ग्रह ओ न्यास घर धैवत, सकम्प सुगभीर गाकार अधान, मध्याळते पूर्वे गेय । यदि ओडव जातीय तैरव राग एकटी ना थाकित, ताहा हইले हमुमानोक्त निय-लिखित तैरवीर लक्षण सप्तति हইত ना । यथा—

“ सम्पूर्ण भैरवी ज्ञेया यहांश्चन्यासमध्यमा ।

सौविरी मूर्च्छना ज्ञेया मध्यमग्रामचाहिणी ।

कैस्त्रिदेषा भैरववत् स्वरा ज्ञेया विचक्षणैः ॥ ”

तैरवबृद्ध बलिया ध नि स ग घ ध इति तैरव घर ।

एतद्विन रागार्व नामक ग्रान्ते ओ अनेक घतभेद एवं अधिक रागरागिनीर कथा आचे ।

এখন আর কোন একটা নির্দিষ্ট ঘতে গান দেখা যায় না ।  
সকল ব্যক্তিই নামামত, মিশ্রিত করিয়া গান করেন । এখন  
যেমন যে সে রাগ, যে সে রঞ্জ গীত হয় ; পূর্বে তাহা হইত

না। এক এক প্রকার রাগের এক একটি অনুগত রন আছে। পূর্বকালে যে বে রাগ যে যে রসে গীত হইত, এক্ষণেও সেক্ষণে হওয়া উচিত স্থূলরাঙ তাহা বলা যাইতেছে। সঙ্গীতনারায়ণে ব্যক্ত আছে যে, নটরাগ সাংগ্রামিক। বেধগুপ্তরাগ বীররসে গেয়।

বসন্ত রাগ, বসন্ত সময়ে ; যথা—

গেয়ো বসন্তহাগোঽয় বসন্তসময়ে বুঘৈঃ।

তৈরেব রাগ, প্রচণ্ড রনে। বঙ্গাল রাগ, করুণ ও হাস্যরসে গেয় ; যথা—

“ পচ্চাঙ্গুল্পঃ কিল ভৈশ্বোঽয়ম্,

গৈঃ কর্ণহাস্যোঃ।” ইত্যাদি।

সোমরাগ, বীররসে এবং মেঘোদয় সময়ে গেয় ; যথা—

“ রসে বীরে প্রযুক্ত্যন্তে।

মেঘচ্ছায়াগমে গেয়ঃ সোমহাগো মতঃ সতাম্॥”

কামোদ, করুণ ও হাস্যরসে গেয় এবং ইহার কাল প্রথম প্রহরার্ক ; যথা—

“ কামোদঃ কর্ণে হাস্যে যামার্দ্দি গীয়তে সদা।”

মেঘের সময়ে এবং বীররসে মেঘরাগ গেয় ; যথা—

“ বীরে ধাঁশ্যহন্যাসঃ—

গেয়ো ঘনাগমে মেঘরাগোঽয় মন্ত্রহৈনকঃ।”

ଗୌଡ଼ ଅନେକ ପ୍ରକାର । ତୁରକ ଗୌଡ଼ ଓ ଦ୍ରାବିଡ଼ ଗୌଡ଼ ଅଭ୍ୟତି । ତମଧ୍ୟେ ଦ୍ରାବିଡ଼ ଗୌଡ଼ ରାତ୍ରେ ଏବଂ ବୀର ଓ ଶୃଙ୍ଗାର ରମେ ଗେଯ ; ସଥା—

“ଗେଯୋ ଇଵିଡ଼ମୌଡ଼ୋଯେ ବୀହଙ୍କାରଥୀର୍ନିଶି ।”

ତୁରକ ଗୌଡ଼ ଓଡ଼ିବ ରାଗ ।

ଶୁର୍ଜରୀ, ରାତ୍ରେ ଏବଂ ଶୃଙ୍ଗାରରମେ ଗେଯ ; ସଥା—

“ମଞ୍ଜିରୀ ରାତ୍ରୀ ଗେଯା ପୁହଙ୍କାରବର୍ତ୍ତିନୀ ।”

ତୋଡ଼ିକା ବା ତୋଡ଼ି, ମଧ୍ୟାହ୍ନ ମମଯେ ଏବଂ ବୀର ଓ ଶୃଙ୍ଗାରରମେ ଗେଯ ; ସଥା—

“—ତୋଡ଼ିକା ସୁଦ୍ଧ ଘାଡ଼ିବା—

ଜାତା ମଧ୍ୟାହ୍ନସମୟେ ଗେଯା ପୁହଙ୍କାରବୀରଯୋ : ।”

ମାଲବଶ୍ରୀ, ଶର୍ବକାଳେର ରାଗ (ଇହାକେଇ ମାଲସୀ ବଲିଯା ଥାକେ) ଶର୍ବକାଳେଇ ଇହା ଗେଯ । ସଥା—“ମାଲବଶ୍ରୀ ପୁରଦ୍ଵୀଯା”—

ଦୈନବୀ ବା ପିକୁଡ଼ା, ମଧ୍ୟାହ୍ନେର ପର, ଶୃଙ୍ଗାର ଏବଂ କରୁଣ-ରମେ ଗେଯ । ସଥା—

ସୈନ୍ୟବୀ—“ମଧ୍ୟାହ୍ନଦୂର୍ତ୍ତି ତୋ ଗେଯା ପୁହଙ୍କାରେ କରୁଣେଽପି ଚ ।”

ଦେବକୁତିରାଗ—ମକଳ ଖତୁତେ ଓ ବୀରରମେ ଗେଯ । କଷଣଦର୍କ ବଲେନ ଏହିଟି ଶୁଦ୍ଧ ବସନ୍ତେର ଜାତି; ସଥା—

“ଦେବକୁତିମ୍ଭତା—

ଅମାରତୁଷ୍ଠ ସଞ୍ଚୁମୁ ଗାତଥ୍ଯା ସମଥୁ ଚ ॥”

ରାମକିରୀ—ଏକ ପ୍ରହରେର ମଧ୍ୟେ ଗେଯ । ସଥା—

“ପ୍ରହରାମ୍ୟନରେ ଗେଯା ତତ୍ତ୍ଵୀ ରାମକିରୀ ମନା ।”

প্রথমজরী—প্রাতঃকালে এবং শৃঙ্গাররসে ও উৎসবকালে  
গেয়। যথা—

“শুঙ্গারে চৌত্সবে গেয়া প্রাতঃ পদ্মমঞ্জরী ।”

নটুরাগ—রাত্রে, মঙ্গলকার্য্য ; শৃঙ্গার, হাস্য ও অঙ্গুত, এই  
তিনটী রসে গেয়। যথা—

“নদ্বা নদ্ববদাখ্যাতা—

হাস্যেড্ডতে চ শুঙ্গারে গাতয্যা নিশি মঙ্গলে ॥”

বেলাবলী—শৃঙ্গার ও করণরসে গেয়। নারদসংহিতায় ইহা  
ওড়ব রাগ বলিয়া উক্ত আছে। যথা—

“শুঙ্গারে কর্ণো চৈব গেয়া বেলাবলী বৃধি: ।”

গৌড়ী—বীর ও শৃঙ্গাররসে গেয়। যথা—

“—গৌড়ী মালবকৌশিকাত্ ।

বীরশুঙ্গারযোঁ গেয়া সকমান্দোলিতস্তরা ॥”

নাট রাগ— রাত্রে এবং শৃঙ্গার ও বীররসে গেয়। যথা—

“নাটো নিশি শুচী বীরে ।”

নটনারায়ণ—দিবাতে গেয়। যথা—

“ধৈবতংশ্যহন্তাসো নদ্বনারাধণো দিবা ।”

শঙ্করাভরণ—বীররসে এবং রাত্রে গেয়। যথা—

“বীরে নিশি নিষাদাংশঃ শুঙ্গরাভরণঃ সত্ত্ব ।”

রাগ হরিনায়কের সম্মত কতকগুলি আছে। ষট্ স্বরের  
তাহা এই—

ଗୋଡ଼, କର୍ଣ୍ଣଟ, ଦେଶୀ, ଧ୍ୱାସିକା, କୋଲାହଳା, ବନ୍ଦାରୀ,  
ଦେଶାଖ୍ୟା, ମୌରୀରୀ, ସୁହାବତୀ ହର୍ଷପୂରୀ, ମନ୍ଦାରୀ, ହଞ୍ଜିକା ।

“ଇଚ୍ୟାଦ୍ୟା: ଘଟ୍ ଖରା ରାଗା: ହରିନାୟକସମ୍ମତା: ।”

ଗୋଡ଼—ବୀର ଓ ଶୃଙ୍ଗାରରୁ ଓ ଦିନାନ୍ତ ସମୟେ ଗେଯ । ଯଥ—

“—ଗୌଢ଼: ଖ୍ୟାତ ପଞ୍ଚମୋଜିଭନ୍ତ: ।

ବୀରପୁଣ୍ୟାର୍ଥ୍ୟୋଗୀଥୌ ଦିନାନ୍ତେ ଵିରଲର୍ଧଭନ୍ତ: ॥”

ଦେଶୀ ଏକ ଅହରେର ମଧ୍ୟେ ଏବଂ ଶାନ୍ତ ଓ କରୁଣରସେ ଗେଯ ।

ଯଥ—

“ବେରୁମ୍ଭୀଦୁର୍ଵା ଦେଶୀ—

ମହରାଭ୍ୟନ୍ତରେ ଗୀଯା ଗାନ୍ତି ଚ କରୁଣେ ରହେ ॥”

ଧ୍ୱାସିକା—ବୀର ଓ ଶୃଙ୍ଗାରରୁ ଏବଂ ସକଳ ସମୟେ ଗେଯ ।

ଯଥ—

“ଏହା ଧନ୍ତ୍ୱାସିକା ଚା—

ରହେ ବୀରେ ଚ ପୁଣ୍ୟାରେ ଗାତାୟା ସର୍ବଦା ବୁଦ୍ଧି: ।”

ବନ୍ଦାରୀ ଏକ ଅହରେର ପର ଶୃଙ୍ଗାରରସେ ଗେଯ । ଯଥ—

“ବରାଞ୍ଚପାଞ୍ଚା ବନ୍ଦାରୀ—

ପୁଣ୍ୟାର୍ଥ୍ୟ ରହେ ଗୀଯା ହରିନାୟକସମ୍ମତା ।”

ଗୋଡ଼, ଆରଓ ଆଛେ । କର୍ଣ୍ଣଟ ଗୋଡ଼ ଓ ମାଲବ ଗୋଡ଼ ।

ମାଲବ ଗୋଡ଼ ବୀରରସେ ଗେଯ । ଯଥ—“ବୀରେ ମାଲବଗୌଡ଼କ: ।”

ସନ୍ତୀତମାରେର ମତେ ମନ୍ଦାର ରାଗ—ମେଘାଗମେ ଏବଂ ଶୃଙ୍ଗାରରସେ  
ଗେଯ । ଯଥ—

“মল্লারঃ স-প-হীনোঽথ—

শুক্রার্থে চ রসে গোয়: পঘোদামনে বুধৈঃ।

কেদারী—সায়ংকালে এবং বীর ও শৃঙ্খাররসে গেয়। যথা—

“রসে বীরে চ শুক্রার্থে গোধা সাধমিয়ে বুধৈঃ।”

ইহাকে কোন কোন গ্রন্থে দেশকারী ও দেশপালী বলা  
হইয়াছে।

মালব—অপরাহ্নে, রাত্রে ও বীর এবং শৃঙ্খাররসে গেয়।

যথা—

“—মালবোঽপি রি-পোজিভতঃ—

বীহশুক্রার্থোঁগ্যো দিনান্তে নিশি বা বুধৈঃ।”

হিন্দোল—সকল কালে এবং বীর ও শৃঙ্খাররসে গেয়।

যথা—

“হিন্দোলো হি-প-বর্জিতঃ বীহশুক্রার্থোঃ সহা।”

ভৈরব—মঙ্গলকার্য্যে গেয় ও মধ্যাহ্নের পূর্বে গেয়। অমাণ  
পূর্বে বলা গিয়াছে।

ললিতা—রাত্রিশেষে, দিনের প্রথমভাগে ও বীর, শৃঙ্খার-  
রসে গেয়।

“—ললিতা ললিতস্ত্রহ।

শুক্রার্থবীহর্থোঁগ্যা নিশান্তে চ দিনাহিকে॥”

ছায়াতোড়ী—দিবাতে (তোড়ীর ঘার)। গাঙ্কার—সকল  
কালে ও করুণরসে গেয়।

### “କହୁଣେ ସଦୈବ”

ବିହଙ୍ଗା—ମନ୍ତ୍ରଲବିବୟେ ଓ ଅର୍ଦ୍ଧରାତ୍ରେ ଗେଯ । ଯଥା—

“ଗେଯା ବିହଙ୍ଗା ଚୈଘା ନିଶ୍ଚିଥି ମଙ୍ଗଳାର୍ଥିଭି: ।”

ଗୋଡ଼ ନାରନ୍ଦୀ—ମଧ୍ୟାହ୍ରେ ପରେ ବୀର ଓ ଶାନ୍ତିରସେ ଗେଯ ।

ଯଥା—

“—ବୀରଶାନ୍ତିରସାମିତା ।

ସମ୍ମୂର୍ଣ୍ଣ ଗୌତ୍ସାହଙ୍କୁ ଗେଯ ମଧ୍ୟାକ୍ରତ: ପରମ ।”

ଶ୍ରାମ—ପ୍ରଦୋଷକାଳେ ଗେଯ । ଯଥା—

“ ସମ୍ମୂର୍ଣ୍ଣ: ହୃଦୟମହାଗଃ ସ୍ଥାତ—

ପଦୋଷେ ଗାନକାଲୋଽସ୍ୟ ନିର୍ଣ୍ଣିତୋ ଗାନକୋଵିଦି: ॥”

ଶକ୍ତରା—ଅର୍ଦ୍ଧରାତ୍ରେ ପରି ହାଦ୍ୟରସେ ଗେଯ । ଯଥା—

“—ଶୁଦ୍ଧରାଭିଧା ।

ନିଶ୍ଚିଥାଚ୍ଚ ପରି ଗେଯ ରସେ ହାତ୍ସ୍ୟ ପ୍ରଯୁଜ୍ୟତେ ॥”

ଜୟତଶ୍ରୀ—ରାତ୍ରିତେ ଶୃଙ୍ଗାର ଓ କର୍ବଣରସେ । ଯଥା—

“ ଜୟତଶ୍ରୀଚ୍ଚ ସମ୍ମୂର୍ଣ୍ଣ—

ତମୁଖିନ୍ୟା ପ୍ରମାତନ୍ୟ ମୃଙ୍ଗାର୍ତ୍ତ କହୁଣେ ରସେ ॥”

ସଂନ୍ତୀତଦର୍ପଣେର ମତାନୁସାରେ ଯେ ଯେ ରାଗ ଯେ ସମୟେ ଗେଯ,  
ତାହା ବଳା ଯାଇତେଛେ ।

ମୁଗ୍ଧାଧିବୀ, ଦେଶୀ, ଭୂପାଲୀ, ତରବୀ, ବେଲାବଲୀ, ମନ୍ତ୍ରାରୀ  
ବନ୍ଦାରୀ, ସାମ୍ବନ୍ଧରୀ, ଧନାତ୍ରୀ, ମାବୁଲାତ୍ରୀ, ମେଘରାଗ, ପଞ୍ଚମ, ଦେଶ-

कारी, तैरव, ललिता, वसन्त ;—एই सकल राग नित्या प्रातः-  
काले गेय । यथा—

“मधुमाधवी च देशाख्या भूपाली भैरवी तथा ।  
बेलावलीच मज्जारी वज्जारी सामग्र्जरी ।  
धनाश्रीमालवश्रीस्व मेघरामस्व पञ्चमः ।  
देशकारी भैरवस्व ललिता च वसन्तकः ।  
यते रागा प्रगीयन्ते प्रातराहम्य नित्यस्थः ॥”

गुजराई, कोशिक, सावेरी, पटमझरी, रेवा, गुणकिरी,  
तैरवी, रामकिरी, सौराटी, एই गुलि एक अहरेर पर गेय ।

यथा—

“गुजरी कौशिकस्वैव सावेरी यटमझरी ।  
रेवा गुणकिरी चैव भैरवी रामकिर्यपि ।  
सौराटी च तथा गेया प्रथम प्रहरोत्तरम् ॥”

बैराटी, तोड़ी, कामोदी, कुड़ायिका, गान्धारी, नागशंखी,  
देशी, शक्राभरण ;—एই सकल छुटे अहरेर पर गेय ।

यथा—

“बैराटी तोड़िका चैव कामोदी च कुड़ायिका ।  
गान्धारी नागशंखी च तथा देशी विशेषतः ।  
शङ्खरामरणो गेथो द्वितीयप्रहरात् परम् ॥”

श्रीराग, मालव, गोड़ी, त्रिवणी, नट्टकल्याण, सौरঙ्ग नट्टे ।  
सर्व प्रकारे नाट, केदारी, कर्णाटी, आतारी, बड़हंसी

ପାହାଡ଼ୀ, ଏହି ସକଳ ତିନ ପ୍ରହରେର ପର ଏବଂ ଅର୍କ ରାତ୍ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ  
ଗେଇ । ସଥା—

“ଶ୍ରୀଯାମୀ ମାଲବାର୍କୁଞ୍ଜ ମୌଢ଼ା ଚିଵଣ୍ସତ୍ତ୍ଵିକା ।

ନଦୃକଲ୍ୟାଣସର୍ଜୁଞ୍ଜ ସାରଙ୍ଗନଦୃକୀ ତଥା ।

ସର୍ବେ ନାଟାଞ୍ଜ କେହାହା କର୍ଣ୍ଣାଭୀର୍ବକା ତଥା ।

ବଡ଼ହଙ୍ସୀ ଯାହାଡ଼ୀ ଚ ହତୀୟପରମାତ୍ମ ପରମ ॥”

ସଥାନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ କାଳେଇ ଗାନ କରିବେକ, ରାଜାଜାହଲେ କାଳ-  
ବିଚାର କରିବେ ନା, ସକଳ ସମୟେଇ ଗାଇବେକ । ସଥା—

“ଯଥୋକ୍ତକାଳ ଯୈତେ ଗେଯା: ପୁର୍ବଵିଧାନତଃ ।

ହାଜାଜ୍ଯା ସଦା ଗେଯା ନ ତୁ କାଳି ବିଚାହୟେତ୍ ॥”

( ପଞ୍ଚମ ସାରମଂହିତା ନାମକ ଶାନ୍ତି ହେଲେ ସନ୍ଧଲିତ । )

ବିଭାଗୀ, ଲଲିତା, କାମୋଦୀ, ପଟମଞ୍ଜରୀ, ରାମକେଲୀ ରାମ-  
କିରା ( ଏହି ଦୁଇଟୀ ପରମ୍ପର ଭିନ୍ନ, କେହ କେହ ଅମବଶତଃ ରାମ-  
କିରାକେଇ ରାମକେଲୀ ବଲିରା ଥାକେନ ) ବଡ଼ାରୀ, ଗୁର୍ଜରୀ, ଦେଶ-  
କାରୀ, ସୁଭଗା, ଭାବୀ, ପଞ୍ଚମୀ, ଗଡ଼ା, ତୈରବୀ, କୌମାରୀ;—  
ଏହି ପଞ୍ଚଦଶ ରାଗିଣୀ ପୂର୍ବାହ୍ନକାଳେଇ ଗାନ କରିବେକ । ସଥା—

“ବିଭାଗୀ ଲଲିତା ଚୈଵ କାମୋଦୀ ପଟମଞ୍ଜରୀ ।

ରାମକେଲୀ ରାମକିରା ବଡ଼ାରୀ ଗୁର୍ଜି ହୀ ତଥା ।

ଦେଶକାରୀ ଚ ସୁଭଗା ଭୀରୀଚ ପଞ୍ଚମୀ ଗଡ଼ା ।

ମୈରବୀ ଚାପି କୌମାରୀ ରାଗିଣୀ ଦୟ ପଞ୍ଚ ଚ ।

ଅତା: ପୁର୍ବାହ୍ନକାଲେ ତୁ ଗ୍ରୀୟାହ୍ନଦ୍ରାନକୌବିଦୀ: ॥”

বরাটী, মালবী, রৌদ্রা, রেবতী, ধামসী, বেলাবলী, মার-  
হাটী;—এই সাতটী দ্বীরাগ বা রাগভার্যা মধ্যাহ্নকালে গান  
করিবে। যথা—

“বরাটী মালবী রৌদ্রা রেবতী চাপি ধানসী।  
বেলাবলী মারহাটী সমৈতা হামযৌঘিতঃ।  
গীতা মধ্যাহ্নকালী চ যথা ভাবস্থ ভাষিতম্ ॥”

গান্ধারী, দীপিকা, কল্যাণী, প্রবরাবরী, আশাবরী, কান্দুলা,  
গৌরী, কেদারী, পাহাড়ী;—এই সকল রাগিণী পশ্চিতেরা  
সামাজে গান করিয়া থাকেন। যথা—

“গান্ধারী দীপিকাচৈব কল্যাণী পৰমাবহী।  
আশাবহী কান্দুলাচ গৌহী কেদার পাহিড়া।  
সায়াক্ষী হামিণী রেতাঃ প্রয়াথন্তি মনীষিণঃ ॥”

মেঘরাগ ও মন্নার কিন্দা মেঘমন্নার বর্ষাকালের সকল  
সময়েই গেয়। রাত্রে দশ দশের পর অন্য সকল রাগের গান  
হইতে পারে। যথা—

“মৈঘ-মন্নার-হামস্য গানং বর্ষাস্তু সর্বদা।  
হঘ হঙ্গাতু পরং হাতৌ সর্বেষাং গানমৌহিতম্ ॥”

এছলে দাক্ষিণাত্য অর্থাত কর্ণাট প্রভৃতি দেশীয় পশ্চিতেরা  
বা গায়কেরা বলেন—দেশাখ্যা, বৈরবী, রক্তদংশী, মাহলা,  
এই কয়েকটি রাত্রে মনোরঞ্জন হয় না, সায়ংকালে বিশেষ  
নিন্দিত। যথা—

অন্ত্যবর্ণ উদাত্ত স্বর হইবেক। “ফিষ্” এই শব্দটি সংজ্ঞাশব্দ ও ইহা পূর্বাচার্যদিগের সঙ্কেত অথবা সংজ্ঞা। ইহা প্রাতি-পদিকের সংজ্ঞাস্তর মাত্র। এইরূপ উদাত্ত, অনুদাত্ত, স্বরিত, এই কয়েকটি স্বরের নির্ণয় ভিন্ন অন্য ফল এতদ্গুচ্ছে পাওয়া যায় না। ইহাকে কেহ কেহ পাণিনির পূর্ববর্তী বলেন, কেহ কেহ পরবর্তী বলেন। পরবর্তী হওয়াই সম্ভব। ফল, যাহারা পূর্ববর্তী বলেন, তাহাদের প্রতি এই বলা যাইতে পারে যে, পাণিনি সমস্তই নির্ণয় করিয়াছেন, স্বতরাং পুনরাপি এই সূত্র ছিটকিরিবার প্রয়োজন ছিল না।

উণাদি বৃত্তি—পাণিনির পূর্বেও এতদ্বিষয়ের গ্রন্থ ছিল। তাহা কিরূপ ছিল বলা যায় না। ফল, পাণিনি-স্কৃত কৃৎস্তু এবং উণাদি স্তুত্র এই বৃত্তির অবলম্বন। ইহাতে সর্বসমেত ৩২৫টি প্রত্যয় আছে, এবং “ত্যাদ্বীবক্তৃত্ব” (পাণিনি) ইত্যাদি স্তুত্র দ্বারা প্রকাশ আছে।

ব্যাকরণের উণাদি অংশের বৃত্তির মধ্যে উজ্জ্বল দত্তের বৃত্তিই প্রচলিত এবং মান্য। কাত্ত্ব ব্যাকরণের দৌর্গসিংহীয় বৃত্তিও মান্য। ব্যাকরণ মাত্রেই উণাদি স্তুত্র আছে। সকল ব্যাকরণে উহা সংক্ষেপে রূপে আছে, কেবল কলাপ ব্যাকরণের উণাদি কিছু বিস্তৃত এবং শৃঙ্খলা-সম্পন্ন। তত্ত্বে “উণাদি কোষ” নামক একখানি ক্ষেত্র অর্থাৎ আভিধানিক গ্রন্থ আছে, তাহাও মন্দ নহে।

ବୃତ୍ତିକାର ଉଜ୍ଜଳ ଦତ୍ତ ମୁଖବନ୍ଦ ଶୋକେ ଲିଖିଯାଛେ, “ଆମି ଗଣପତି, ଈଶ୍ୱର<sup>୩</sup> ଓ ଶ୍ଵରଙ୍କର ପାଦପଦ୍ମେ ନମଙ୍କାର କରିଯା ଉତ୍ତମ ବୃତ୍ତି ନିର୍ମାଣ କରିଲାମ । ବୃତ୍ତିଶ୍ଵାସ, ଅନୁଶ୍ଵାସ, ବନ୍ଧିତ, ଭାଗବୃତ୍ତି, ଲାବ୍ୟ, ଧାତୁପ୍ରଦୀପ, ତାହାର ଟିକା ଆର ଉପାଧ୍ୟାସେର ସର୍ବସ୍ଵ ସ୍ଵରୂପ ସୁଭୂତି, କଲିଙ୍ଗ, ହତ୍ୟଚନ୍ଦ୍ର ଇତ୍ୟାଦି ପ୍ରାଚୀନ ଗ୍ରହ ଅବଲମ୍ବନ ଏବଂ ଆଲୋଚନା କରିଯା ଇହା ପ୍ରସ୍ତୁତ କରିଲାମ । ଉଣାଦି ବୃତ୍ତି ଅନେକ ଆଛେ, ମେ ସକଳ ଏଥିନ ସ୍ତ୍ରୀ, ଶକ୍ତି ରୂପ, ଧାତୁଗତ ବୈଲକ୍ଷଣ୍ୟ ହଇଯା ପଡ଼ିଯାଛେ ; ତନ୍ମିମିତ୍ତ ତମାତ୍ରେର ଉପର ନିର୍ଭର ନା କରିଯା ମେ ସକଳ ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଗ୍ରହ ବିଚାର କରିଯା ମେ ସକଳ ହିତେ ଶାର ଆକର୍ଷଣ କରିଯା ଆମି ଏହି ବୃତ୍ତି ରଚନା କରିଲାମ ।”

ଉଜ୍ଜଳ ଦତ୍ତର ଅପର ନାମ ଜାଜଲି । ଇନି ସୁଭୂତିକାରେର ଶିଷ୍ୟ । ଉଜ୍ଜଳ ଦତ୍ତ କୋନ୍ ସମୟେର ଲୋକ, ତାହା ହିର କରିତେ ପାରିଲାମ ନା । କିନ୍ତୁ ଇନି ଅମରେର ପରବର୍ତ୍ତୀ, କେନ ନା ତାହାର ବୃତ୍ତିତେ ଅମରକୋଷେର ଅନେକ ଉଦାହରଣ ଉନ୍ନତ ହଇଯାଛେ । ଏହି ବୃତ୍ତିକାର ମୁଖବନ୍ଦ ଶୋକେ ଏହିରୂପ ଖେଳ କରିଯାଛେ ଯେ, “ଯେ ବ୍ୟକ୍ତି ଆମାର ଏହି ବୃତ୍ତି ଦେଖିଯା ନିଜେର ପୁରୁଷ କାମନାଯି ଆମାର ନାମ ଲୋପ କରିତେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହଇବେନ, ତାହାର ସମସ୍ତ ପୁଣ୍ୟ ଧର୍ମ ହଇବେ ।” (୭ ଶୋକ ) ।

ଉଣାଦି ସ୍ତ୍ରୀ ୫ ପାଦେ ବିଭକ୍ତ । ଇହା ଭିନ୍ନ, ପାଣିନି ବ୍ୟାକରଣ ଅବଲମ୍ବନ କରିଯା ବହୁତର ଗ୍ରହ ଜନ୍ମିଛେ, ତାହାର କତକଶୁଲିର ତାଲିକା ନିମ୍ନେ ପ୍ରଦତ୍ତ ହଇଲି :

পুরুষোত্তমদেব-কৃত ভাষা-বৃত্তি । স্থষ্টির ইহার টীকাকার ।  
টীকার নাম ভাষাবৃত্তার্থ-বিবৃতি ।

ভট্টজিদীক্ষিত-কৃত শব্দকৌস্তব । গ্রন্থকার এখানি সম্পূর্ণ  
করিয়া যাইতে পারেন নাই । বালাম ভট্ট ইহার টীকাকার ।  
টীকার নাম অভা ।

রামচন্দ্র আচার্য-কৃত প্রক্রিয়া-কৌমুদী । ইহাতে পাণিনি-  
স্থত্র সকল ব্যবহৃত হইয়াছে । কিন্তু গ্রন্থানি পাণিনি ব্যাকরণ  
হইতে বিভিন্ন প্রণালীতে রচিত । ইহার বিস্তৃত আচার্য-কৃত  
প্রসাদ এবং জরণচন্দ্র-কৃত তত্ত্বচন্দ্র নামক ছইখানি টীকা আছে ।

ভট্টজিদীক্ষিত-কৃত সিদ্ধান্তকৌমুদী । ইহার মনোরমা, \*  
তত্ত্ববোধিনী, শব্দেন্দুশেখর, লঘুশব্দেন্দুশেখর † প্রভৃতি টীকা  
আছে ।

লঘুকৌমুদী ও মধ্যকৌমুদী—বরদ্রাজ-কৃত ।  
পরিভাষাসংগ্রহ, পরিভাষাবৃত্তি ও পরিভাষেন্দুশেখর—  
নাগেশভট্ট-কৃত । বৈদ্যনাথ পাণ্ডু ইহার টীকাকার ।

ভর্তৃহরি-কারিকা বা বাক্যপদীয় ফু । ইহা আদ্যোপাস্ত

\* হরিদীক্ষিত মনোরমার টীকাকার, পুনরায় ইহার উপর ভাব-  
প্রকাশিকা নামক এক টীকা আছে ।

+ ইহার উপর এক টীকা আছে, তাহার নাম চিদস্থিমালা ।

† কোলঙ্ক বাক্যপদীয় ফুমে, বাক্য-প্রদীপ ভর্তৃহরি-প্রণীত লিখিয়া-  
ছেন । বাক্য-প্রদীপ হরি-স্বত্ত্ব-কৃত, তাহার টীকাকার পুণ্যরাজ ।

ଶୋକେ ରଚିତ । ଇତ୍ୟାଦି ଅନେକ ଗ୍ରହ ଆଛେ, ବାହୁଳ୍ୟ ଭୟେ  
ତାହାଦେର ନାମୋନ୍ମେଖ କରିଲାମ ନା ।

କାତ୍ତ୍ର ବା କଳାପ ବ୍ୟାକରଣ, ଅତି ବିଶ୍ଵଦ ଏବଂ ପାଣିନି  
ହିତେ କିଞ୍ଚିତ୍‌ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରଗାନୀତେ ରଚିତ । ଇହାର ପ୍ରତ୍ୟୟ, ସଂଜ୍ଞା,  
ପ୍ରଭୃତି ପାଣିନିର ଅନୁରୂପ । ଇହାତେ ପାଣିନି, ପତଙ୍ଗଲି, ବ୍ୟାଡ଼ି,  
ଭାଣୁର ପ୍ରଭୃତି ବ୍ୟାକରଣେର ସାରାଂଶ ସନ୍ଧଲିତ ହଇଯାଛେ । ପାଣି-  
ନିର ୨ । ୩ ସ୍ତ୍ର ଏକତ୍ର କରିଯା ଇହାର ଏକ ଏକଟି ସ୍ତ୍ର ହଇଯାଛେ  
ଇହାର ଉଦାହରଣ ; ଯଥା ପାଣିନି—

“ଜ୍ଞ ବା ଦା ଜି ମି ସ୍ଵଦି ସାଧ୍ୟସ୍ମୂହୁତ୍ୱନ୍” “ଛନ୍ଦସୀମା:”  
“ଦୁ ମନି ଜନି ଚହି ଚଟିଭ୍ୟୌତ୍ୟା ।”

ଏହି ତିନି ସ୍ତ୍ର ଏକତ୍ର କରିଯା କାତ୍ତ୍ରେର ଏକ ସ୍ତ୍ର ; ଯଥା ।—  
“ଜ୍ଞ ବାଦା ଜି ମି ସ୍ଵଦି ସାଧ୍ୟସ୍ମୂ ଦୁମନିଜନିଚହି ଚଟିଭ୍ୟ ତ୍ୟା”

କାତ୍ତ୍ରେର ଅନେକ ସ୍ଲେ ପାଣିନିର ଅବିକଳ ସ୍ତ୍ର ଆଛେ, ଏବଂ  
କୋନ କୋନ ସ୍ଲେ କିଛୁ କିଛୁ ପ୍ରକ୍ଷେପ ନିକ୍ଷେପ ଆଛେ । ଇହାତେ  
ଏକଟି ପରିଭାଷା ଅଂଶ ଏବଂ ଏକଟି ପରିଶିଷ୍ଟ ଥାକାତେ ବଡ  
ସୁଗମ ହଇଯାଛେ ।

ପ୍ରୟୋଗ-ବ୍ୟାକାଳା—ଇହାତେ ପାଣିନି ଏବଂ କଳାପଶ୍ଵନ୍ତ ଏକତ୍ରେ  
ଆଛେ । ସ୍ତ୍ରଗୁଲି ପଦ୍ୟ-ଗ୍ରଥିତ । ଏହି ନକଳ ସ୍ତ୍ର ପଦ୍ୟେ ରଚନା  
କରିତେ ଗ୍ରହକାର ପୁରୁଷୋତ୍ତମ ବିଷ୍ଟର, ପରିଶ୍ରମ ସ୍ଵୀକାର କରି-  
ଯାଛେନ । ପୁରୁଷୋତ୍ତମ ଭୂମିକାଯ ଲିଖିଯାଛେ—

“ শ্রীমল্লাহেবস্য গুণৈকসিদ্ধৌর্মহীমহেন্দ্রস্য যথা নিদিষ্টম্ ।  
যন্নাত্প্রযোগৈত্তম-হনুমালা, বিতন্তে শ্রীপুরুষৈত্তমেন ॥”

এতদ্বারা তিনি শ্রীমল্লদেব রাজাৰ সময়ে গ্রন্থ রচনা কৰিয়াছেন, অকাশ কৱিতেছেন। শ্রীমল্লদেব কুচবিহারেৰ রাজা ছিলেন।

পাণিনি অষ্টাধ্যায়ী-স্তুতি-পাঠ ভিন্ন ধাতু-পাঠ, লিঙ্গানুশাসন ও শিক্ষা-গ্রন্থ প্রণয়ন কৱিয়াছিলেন। শ্রীধৰদাস-সঙ্কলিত সহস্রক-কর্ণামৃত গ্রন্থে পাণিনিৰ প্রণীত বলিয়া কয়েকটি কবিতা উক্ত হইয়াছে, কিন্তু তাহা বলবৎ-প্রমাণাভাবে তদীয়-লেখনী-গ্রন্থত বলিতে পারিলাম না।

---



---

## ରାଗ-ନିର୍ଣ୍ୟ ।

---

ରାଗ ଭବତଞ୍ଜକ କହେନ ମୁନିଗଣ ।

ଅଥଚ ମନୋରଞ୍ଜକ ସର୍ବସାଧାରଣ ॥

ସଂକ୍ଷିପ୍ତ ତରଙ୍ଗ ।

---



# ରାଗ-ନିର୍ଣ୍ୟ ।

ଆମରା ସ୍ଵରବିଜ୍ଞାନ ନାମକ ପ୍ରସ୍ତାବେ ସନ୍ଧିତଶାସ୍ତ୍ର ଅନୁସାରେ  
ଅବଶ୍ୟକତବ୍ୟ ସ୍ଵରମସ୍ତକୀୟ ଉପଦେଶ ସକଳ ଲିପିବନ୍ଦୁ କରିଯାଛି ।  
ଏକଥେ ଏହି ପ୍ରସ୍ତାବେ ରାଗରାଗିଣୀ ସମ୍ବନ୍ଧେ ଶୁଳ ଶୁଳ ବିବରଣ  
ଲିଖିତେ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହଇଲାମ ।

ଗୀତ, ବାଦ୍ୟ, ନୃତ୍ୟ, ଏହି ତିନେର ନାମ ସନ୍ଧିତ । ତମଧ୍ୟେ ଗୀତ  
ପ୍ରଧାନ । ପ୍ରଥମୋଲିଖିତ ଗୀତେର ଯଥାର୍ଥକ୍ରପଟୀ ବଲିତେ ହଇଲେ  
ତାହାର ମୂଳ କାରଣ ଯେ ନାଦ, ତାହା ନା ବଲିଲେ ବା ନା ବୁଝିଲେ  
ଗୀତେର ଭାବ ଓ ଶରୀର କୋନକ୍ରମେଇ ଦୁଦୟଙ୍ଗମ କରାନ ଯାଏ ନା ।  
ଏହି ଜଣ୍ଠ ପ୍ରଥମତଃ ନାଦ କାହାକେ ବଲେ, ସନ୍ଧିତନାରାୟଣ ତାହାର  
ନିକ୍ରପଣ କରିତେଛେ—

ତୁ ପଥମୌହିଷସ୍ୟ ଗୀତସ୍ୟ ବଚ୍ୟମାଣୋତ୍ୱାନ୍ନାଦଂ ବିନା ତହନୁପ-  
ପତ୍ନୀ: ପଥମଂ ତମେବାହ ତଦୁକ୍ତମ् ।

ଆମା ବିବକ୍ଷମାଣୋଽୟ ମନ: ପ୍ରେହ୍ୟତେ ମନ: ।

ଦେହସ୍ଥଂ ବଞ୍ଚିମାହିନ୍ତି ସ ପ୍ରେହ୍ୟତି ମାହନମ् ॥

ଇତ୍ୟାଦି ।

ଅର୍ଥ;—ଶରୀରମଂଥାନ ଓ ଶାରୀର ପଦାର୍ଥ ସକଳ ବଲା ହଇବାଛେ ।

## ঞ্জিহাসিক রহস্য ।

তন্মধ্যে আজ্ঞা একটী স্বতন্ত্র পদার্থ । সেই আজ্ঞার ইচ্ছানামক এক শুণ আছে, যে গুণের উন্নত হইলে মনুষ্যের চেষ্টা জয়ে । আজ্ঞার তাদৃশ ইচ্ছা যখন কিছু বলিবার নিমিত্ত উন্নত হয়, তখন সেই ইচ্ছা প্রথমতঃ মনকে সঞ্চালিত করে, (মনের চেষ্টা হয়), মন দেহস্থ তেজকে সঞ্চালিত করে, তেজ দৈহিক বায়ুকে প্রেরণ করে । স্ফুরণ নাভিস্থানের আকাশে অর্থাৎ অবকাশময়স্থানে প্রাণবায়ু ও জঠরাগ্নির সংঘর্ষ উপস্থিত হইলে তত্ত্ব নাড়ীকলাপ কম্পিত হইয়া এক অনিবর্চনীয় প্রকার শব্দের উৎপত্তি করে । সেই উৎপন্ন শব্দটিকেই নাদ বলে । এই নাদ কতকগুলি সূক্ষ্ম ধ্বনির সমষ্টিমাত্র । এতাদৃশ নাদের অবয়বীভূত ধ্বনি-সূক্ষ্মাংশের নাম শ্রতি । শ্রতি ২২ টির অতিরিক্ত নহে ।

না, রি, গ, ম, প, ধ, নি, এই সপ্ত স্বরের উৎপত্তি ও পরিমাণকাল প্রভৃতির জ্ঞান জন্মানই শ্রতিজ্ঞানের ফল, অর্থাৎ কার্য । শ্রতি ৭টি স্বরের উপাদান কারণ । যথা—

“মত্ত্বাদিকপরিজ্ঞানং স্মৃতীনাং দ্বলমিথ তন্ম ॥”

শ্রতিগুলি শরীরের স্থানবিশেষ হইতে উৎপন্ন হয় । সেই স্থান ৩টি । হৃদয়, কর্ণ, তালু । ২২টি শ্রতি স্থানত্রয়ে উত্তরোত্তর ক্রমে দ্বিগুণিত ভাবাপন্ন ; অর্থাৎ প্রথম শ্রতি যে পরিমাণে উচ্চ, অয়োবিংশতি শ্রতি অর্থাৎ, পঁচাশানহ প্রথম শ্রতি তদপেক্ষা দ্বিগুণ যথা—

ରାଗ-ନିର୍ଣ୍ଣୟ ।

“ ଶୁତ୍ୟଃ ସ୍ଥାନମମୁତାଃ ସ୍ଥାନାଲି ଶ୍ରୀଣି ତତ୍ତ୍ଵ ହି ।  
ଛତ୍ର କଣ୍ଠ ଶିର ଇତ୍ୟାସାଂ ଦିଗ୍ବ୍ୟାନସ୍ଵୀଚ୍ଛାଚରମ ॥”

ହଦୟ, ମୂର୍କ୍ଷା ଓ ନାଭିସଂଲଗ୍ନ ପ୍ରଧାନତଃ ୨୨୨ ନାଡ଼ୀ ଆଛେ । ଏହି ନାଡ଼ୀଙ୍ଗଳିଇ ଦେହସ୍ତେର ତାର ସ୍ଵରପ, ଦୈହିକ ବାୟୁ ଆଘାତ ଲାଗିବାମାତ୍ର ଏ ସକଳ ନାଡ଼ୀ କଞ୍ଚିତ ହୟ, ତାହାତେଇ ଶ୍ରୁତିର ଉତ୍ସପତ୍ତି ହୟ, ତାହାଇ କ୍ରମେ ଶୁଲତାକରପେ ପରିଣତ ହଇଯା ସ୍ଵରକରପେ ପ୍ରକାଶ ପାଇ । ଉଦରକଳର ଓ ନାଡ଼ୀପଥ ପ୍ରଭୃତି ଯେ ଅବକାଶମୟ ହଥାନ ଶରୀରାଭ୍ୟନ୍ତରେ ଆଛେ; ଆର ପିତ୍ତନାମକ ତୈଜସ ପଦାର୍ଥ ଶରୀରେ ଆଛେ, ଏବଂ ଶାସ ପ୍ରଧାସାଦି ବ୍ୟାପାର ଯଦ୍ଵାରା ସମ୍ପନ୍ନ ହିତେଛେ ; ସେଇ ବାୟୁ ଆର ଏ ପଦାର୍ଥଭ୍ରଯେର ବଳେଇ ପ୍ରଥମତଃ ନାଦ (ସ୍ଵର୍ଗ ଅବିକୃତତଥବନି) ଜନ୍ମେ । ପଞ୍ଚାଂ ସେଇ ନାଦ କ୍ରମଶः ନାଭିର ଉର୍ବେ ସଞ୍ଚାଲିତ ହଇଲେ । କ୍ରମେ ହଦୟ, କର୍ଣ୍ଣ, ମୁଖ ଓ ଗଲଗହର ଦିଯା ବହିର୍ଗତ ହୟ, ତଥନ ତାହା ଦନ୍ତ, ଓଷ୍ଠ, ତାଲୁ ଅର୍ଥାଂ କୁଞ୍ଜ ଜିହ୍ଵା ଓ ଜିହ୍ଵାର ସାହାଯ୍ୟେ ନାନାପ୍ରକାର ବିପ୍ରିଷ୍ଟ ଆକାରେ ପ୍ରକାଶ ପାଇ । ଯଥ—

“ ହନ୍ତୁର୍ବନାଭିକାଳଦା ନାଭୌରାବିଶ୍ଵନିଃ ଶ୍ରମାଃ ।

ମାସ୍ତ୍ର ବଜାଳୁଥୋର୍ବ୍ରତ୍ତ ଶ୍ରା ଧନିତା ମହନାହନାଃ ॥”

“ ଆକାଶମିମହଜ୍ଞାତୀ ନାଭେର୍ବତ୍ତୁ ସମୁଚ୍ଛବନ୍ ।”

ଇତ୍ୟାଦି ।

ସ୍ଵର, ବର୍ଣ୍ଣ ଓ ମୁଢ଼'ନାଦିଭୂଷିତ କରିଯା ଯେ ଧନିବିଶେଷ ଉଚ୍ଚା-

রিত হয়, সেই খনিবিশেষ জনসাধারণের চিত্তরঞ্জন করে  
বলিয়া তাহার নাম রাগ। যথা—

“ঘীত্যং ধনিবিশুষ্টু স্বরবর্জিভুং পিতঃ।  
হস্তকৌজনচিত্তালাং স হাগঃ কথিতো বৃদ্ধিঃ ॥”

এই রাগের অঙ্গ অর্থাৎ কতকগুলি প্রতিপোষক ক্রিয়া ও  
বস্তু আছে, তাহা রাগাঙ্গ নামে বিখ্যাত। রাগাঙ্গের স্থায়  
ভাষাঙ্গ, ক্রিয়াঙ্গ ও উপাঙ্গ নামে আরও কতকগুলি বিষয়  
আছে, তাহার লক্ষণ এই—

“হাগচ্ছায়ানুকারিত্বাদ্বাগ্নমিতি কথতে।”

যাহা রাগের ছায়ানুযায়ী তাহাকে রাগাঙ্গ বলে।

“ভাষাচ্ছায়াস্ত্রিতা যেন ভাষাঙ্গস্ত্রিত কথতে।”

যেহেতু ভাষার ছায়ার আশ্রিত, সেই হেতু তাহা ভাষাঙ্গ  
নামে কথিত হয়।

“কর্ণ্যোত্সাহস্যযুক্ত ক্রিয়াঙ্গ বেন হিতুন।”

কর্ণ ও উৎসাহাদি রসগুলি যে ক্রিয়াতে সংযুক্ত থাকে  
তাহাই ক্রিয়াঙ্গ।

“কিঞ্চিচ্ছায়ানুকারিত্বাদ্বাগ্নমিতি কথতে।”

কিঞ্চিৎ অর্থাৎ কোন অংশে ছায়া লাগিলে তাহা উপাঙ্গ।

এতদ্ভিন্ন কাণ্ডারণানামক আৱার্য একটি গীতাঙ্গ আছে,  
তাহার লক্ষণ যথা—

राग-निर्णय ।

“काखारणा तु कथिता तारस्थानेषु शीघ्रता ।

गमकै विविधै युक्ता कौशलेन विभूषिता ॥”

तारस्थानेते शीघ्रता, नानाविधि गमकयुक्ता, शुर्कोशले  
आपिता हইলे ताहाके काञ्चारणा बला याय ।

राग ३ प्रकार । शुद्ध, छायालग बा सालग एवं सङ्कीर्ण । यथा—

“शुद्धाच्छायालगः प्रोक्ताः सङ्कीर्णस्तथैवच ।”

कल्निनाथ इहार ब्याख्या करिबाबेह ये, शास्त्रोक्त नियमे  
उচ्चारित स्वर रक्तिजनक हয়, এজন্য তাহা শুদ্ধ রাগ । অন্যের  
ছায়াগামী হইয়াও রক্তি জন্মায় সুতরাং তাহা ছায়ালগ রাগ ।  
উভয়ের প্রাধান্যেও আনুরক্তি জন্মায় সুতরাং তাহা সঞ্কীর্ণ  
রাগ । यথा—

“तत्र शुद्धरागत्वं नाम शास्त्रोक्तनियमात् रञ्जकं भवति ।  
छायालगत्वं नाम अन्यछायालगत्वेन रक्तिहेतुत्वं भवति । सङ्कीर्ण-  
रागत्वं नाम शुद्धच्छायालगमुख्यत्वेन रक्तिहेतुत्वं भवति ॥”

राग ওড়ব, ঘাড়ব ও সম্পূর্ণ এই ত্রিবিধি শ্রেণীতে বিভক্ত ।

৫ স্বরের রাগ ওড়ব । ৬ স্বরের রাগ ঘাড়ব । ৭ স্বরের রাগ  
সম্পূর্ণ । यथा—

“ओड়বः पञ्चभिः प्रोक्तः खरैः घड़भिस्त्र घाड়बः ।

सम्पूर्णः समभिर्यै यवं रागात्मिधा मताः ॥”

৫ স্বরের ন্যূনে রাগ হয়না । যতবিশেষে নাধারণতঃ ২০টি  
রাগ প্রধান বা আদিম । শ্রী, নষ্ট, বঙ্গাল, তাষ, মধ্যম, ঘাড়ব,

ঝিল্লিসিক রহস্য ।

বক্তুহংস, কোক্লাস, প্ৰভুব, ভৈৱেব, মেঘ, সোম, কামোদি, অশু  
পঞ্চম, কন্দৰ্প, দেশ, কঙুভা, কৌশিক, নটনারায়ণ । যথা—

“ শীরাগনটৌ বজ্জ্বালৌ ভাষমধ্যমঘাড়ৰৌ ।  
হক্ষাহসস্থ কোক্লাসঃ প্ৰভুবৈৰবৈৰ্বলিঃ ॥  
মেঘরাগঃ সোমরাগঃ কামোদী চামপচ্চমঃ ।  
স্থানাং কন্দৰ্প দেশাখ্যৌ কাঙুভান্তস্থ কৌশিকঃ ।  
নটনারায়ণস্থৈতি রাগা বিশুতিহীরিতাঃ ॥”

আঠীনগতে প্ৰধান ছয় রাগ । শীরাগ (১) বসন্ত (২) ভৈৱেব  
(৩) পঞ্চম (৪) মেঘরাগ (৫) বৃহন্নট (৬) । এই কএকটী রাগ  
পুৰুষ জাতীয় বলিয়া বৰ্ণিত আছে । যথা—

“ শীরাগোঽয বসন্তস্থ ভৈৰবঃ পচ্চমস্তয়া ।  
মেঘরাগো বৃহন্নটঃ ঘড়েতি মুৰুঘাঙ্কয়াঃ ॥”

ৱাগিণী অৰ্থাৎ রাগভাৰ্য্যা । রাগেৰ অনুগত বলিয়াই  
ৱাগভাৰ্য্যা বা ৱাগিণী নাম দেওয়া হইয়াছে । তত্ত্বিন্ন ৱাগ-  
নামক কোন প্ৰাণী নাই স্মৃতৱাঃ তাহাৰ পত্ৰীও নাই ।

“মালঙ্গী ত্ৰিবণী গৌৱী কেদারী মধুমাধবী ।  
ততঃ পহাড়িকা চৈয়া শীরাগস্থ বহাঙ্গ্ন্যাঃ ॥”

মালঙ্গী, ত্ৰিবণী বা ত্ৰিবণী, গৌৱী, কেদারী, মধুমাধবী,  
পহাড়িকা বা পাহাড়ী,—ইহাৱা শীরাগেৰ ভাৰ্য্যা ।

“ দেশী দেশগীহী চৈব বহাটী গোড়িকা তথা ।  
বলিতা চাথ ছিন্দোলী বসন্তস্থ বহাঙ্গ্ন্যা ॥”









